
 

 

 

Heráclito de Éfeso “el Oscuro” a la luz de los ejercicios espirituales 

TESIS 

 

Que como parte de los requisitos para obtener el grado de 

Licenciado en Filosofía  

 

Presenta: 

Juan Carlos Guzmán Mauricio 

 

Dirigida por: 

Dr. Mauricio Ávila Barba  

 

 

 

 

 

Querétaro, Qro., 

16 de mayo del 2022 

México. 

 

 



 

 

 
 

La presente obra está bajo la licencia: 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es 

CC BY-NC-ND 4.0 DEED 
Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional 

 
 

Usted es libre de: 

Compartir — copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato 

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la licencia 
 

Bajo los siguientes términos: 

Atribución — Usted debe dar crédito de manera adecuada , brindar un enlace a la licencia, 

e indicar si se han realizado cambios . Puede hacerlo en cualquier forma razonable, pero no de 
forma tal que sugiera que usted o su uso tienen el apoyo de la licenciante. 

NoComercial — Usted no puede hacer uso del material con propósitos comerciales . 

 
SinDerivadas — Si remezcla, transforma o crea a partir del material, no podrá distribuir el 

material modificado. 
 

No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas tecnológicas que 

restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia. 

 

Avisos: 
No tiene que cumplir con la licencia para elementos del material en el dominio público o cuando su uso 

esté permitido por una excepción o limitación aplicable. 
 
No se dan garantías. La licencia podría no darle todos los permisos que necesita para el uso que tenga 
previsto. Por ejemplo, otros derechos como publicidad, privacidad, o derechos morales pueden limitar la 
forma en que utilice el material. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-appropriate-credit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-indicate-changes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-commercial-purposes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-some-kinds-of-mods
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-technological-measures
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-exception-or-limitation
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-publicity-privacy-or-moral-rights


1 

A la memoria de Cesar Paredes, mi tío.  

 

  



2 

Tabla de contenidos: 

 

Tabla de contenidos: ..................................................................................................................... 2 

Agradecimientos ........................................................................................................................... 3 

Introducción .................................................................................................................................. 5 

Capítulo I: Los ejercicios espirituales, un viaje por el pensamiento de Pierre Hadot ................... 9 

Capítulo II: El conocimiento y cuidado de sí en Heráclito: la atención a sí mismo como ejercicio 

espiritual ...................................................................................................................................... 26 

Capítulo III: Heráclito: un ciudadano de Éfeso y del mundo ...................................................... 41 

Capítulo IV: Heráclito y su estudio de la naturaleza ................................................................... 62 

Conclusiones ............................................................................................................................... 81 

Bibliografía ................................................................................................................................. 93 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

Agradecimientos 

 

Como no puede ser de otra manera, al menos en mi caso, deseo agradecer a mi madre, 

María Salomé, quien, como Virgilio hizo con Dante, me ha cuidado durante todo este 

viaje, desde mis primeros pasos hasta entregarme al mundo con una carrera universitaria. 

Agradezco a Dios por tener una madre que siempre ha sido capaz de mostrar dos caras: 

una, dura y firme, para luchar en un sistema capitalista y llevar el pan y el sustento a casa; 

la otra, llena de comprensión y cariño, siempre lista para hablarme y aconsejarme cuando 

la vida me derrumbaba. 

Recuerdo que fue mi madre quien me habló de Dante y su Divina Comedia, un 

libro que ha marcado mi vida. También recuerdo que, a la edad de diez años, ella me 

compró la biografía de Ernesto "Che" Guevara, el primer libro que leí completo y que me 

llevó a decir: "No sé cómo, y aún no sé por qué, pero de grande quiero ser revolucionario". 

Fue también ella con quien vi la película Voces Inocentes, la cual reforzó mi interés por 

las guerrillas. 

Por todo esto, madre, y por tu lucha infinita por amarme a pesar de las dificultades, 

mereces saber que eres la guerrillera cuyo ejército será pequeño, pero que tiene corazón 

y que muere en la trinchera por la causa. Yo soy tu ejército. ¡Hasta la victoria siempre! 

 También, deseo agradecer a mi padre quien siempre me ha amado a su manera y 

a quien yo amo a la mía; Por mi hermana y todas las enseñanzas que me ha brindado. 

Debo agradecer a mis sobrinos César Jacob e Itzia Fernanda por venir a este mundo y 

adornar mi vida con la suya y por llenarme de fuerza y felicidad.   

 Pero no sólo he recibido apoyo de mis familiares, también agradezco a cada uno 

de mis amigos y amigas, quienes igual me han proporcionado su guía con sólo ser ellos y 

ellas mismas. Quiero agradecer el ácido juicio a Alán Zavala y con él a toda mi pandilla 

de amigos de la infancia y adolescencia, en especial a Gustavo Martínez y toda su familia 

por siempre ser brújulas y faros cuando de rectitud se trata. También merece una mención 

especial mi querido Saúl Higareda y su familia por ser siempre personas invaluables por 

su honestidad y transparencia. Sin más por añadir, larga vida a mis compinches y sus 

familias.  

 Debo, sin duda alguna, un agradecimiento muy especial por siempre mostrarme 

su cariño y estar conmigo cuando más lo necesité y necesito a mis tres grandes amistades 

de la facultad: Mary Carmen Garduño, Andrés Aguilar y Richard Hernández. Al mismo 



4 

tiempo y en otro tenor merecen de mi un especial agradecimiento Regina Romero y 

Andrés Moreno, dos personas de las que aprendí muchísimo de la vida.   

 Otras personas que han sido muy especiales en mi vida han sido mis maestras y 

maestros, a todos ellos debo agradecer la transmisión de la pasión por la docencia. Debo 

reconocer en especial a José María Cabrera, Mauricio Ávila, Helena Rodríguez y un largo 

etcétera. También dentro del círculo de mis maestros se encuentran Antonio Arvizu, 

Bernardo Romero, Juan Carlos Moreno, quienes muy a gusto de cada una de sus 

personalidades me dieron en sus clases tremendas lecciones de vida mostrando siempre 

su magnífico temple y dejándome maravillado con la impresionante claridad mental que 

tenían.  

 Por último, quisiera decir que estas cuartillas de agradecimiento en realidad las 

saqué de un borrador que ya iba por más de diez cuartillas y como no deseo aburrir a 

todas y todos con una letanía infinita de gracias bien merecidas. Me gustaría cerrar con la 

promesa de que en persona les daré las gracias cómo son debidas: abrazándose.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

Introducción 

 

Cuando se habla del pensamiento de Heráclito de Éfeso es común escuchar que se trata 

de un pensamiento fragmentario y oscuro y así ha sido desde antaño. Quizá estas 

características sean las que le hayan ganado a Heráclito el respeto y renombre que 

conserva hoy en día entre los y las filósofas. En la presente investigación sobre el 

pensamiento del Oscuro se ensayará una interpretación de los fragmentos que se 

conservan de éste, bajo la óptica de los ejercicios espirituales, con ello no se pretende 

hacer una interpretación que se declare como verdadera ni, mucho menos, desvirtuar otras 

interpretaciones que existen o pudieran llegar a existir sobre la obra de nuestro pensador 

griego.  

Uno de los principales problemas a los que tiene que hacer frente la presente tesis 

es el del aparente anacronismo que implica hablar de los ejercicios espirituales en el 

pensamiento de Heráclito. Pues bien, es cierto que los ejercicios espirituales fueron 

institucionalizados por las escuelas helenísticas varios siglos después de la vida del 

Oscuro y, entonces, decir que Heráclito ponía en práctica este tipo de ejercicios es algo 

insostenible. Sin embargo, es posible que el pensamiento de Heráclito y este tipo de 

ejercicios comulguen en más de una práctica. Esto significa, al menos, que las acciones 

llevadas a cabo en este tipo de ejercicios ya se realizaban con anterioridad, aunque no se 

les nombrara como tal.  

Uno de los distintivos de nuestra investigación es abonar al estudio del 

pensamiento de Heráclito una directriz que no ha sido muy profundizada. Interpretar los 

fragmentos del Oscuro bajo los supuestos de los ejercicios espirituales permite encontrar 

una orientación distinta a las más comunes, facilitando relacionar varios fragmentos 

aparentemente inconexos. Al final de este trabajo se habrá conseguido tener un panorama, 

hasta cierto punto novedoso, sobre el pensamiento de Heráclito que permita relacionarse 

con otras interpretaciones sobre su pensamiento para generar nuevas posturas al respecto 

de este pensador. De paso, nos permitirá mostrar que, si bien el término ejercicios 

espirituales comenzó a usarse en las escuelas helenísticas, es posible encontrar prácticas 

muy similares a ésta en pensadores pasados, lo que nos permite intuir que ya existían y 

que sólo carecían de un nombre canónico.  

De suerte tal que para clarificar nuestra investigación es necesario comenzar por 

aclarar qué es lo se entenderá por ejercicios espirituales. Para ello, en el primer capítulo 

se investigará qué son estos ejercicios, para tales efectos se retomará el estudio que al 



6 

respecto hace Pierre Hadot, tomando como fuente principal su libro Ejercicios 

espirituales y filosofía antigua (2006). Los ejercicios espirituales se entienden como 

prácticas encaminadas a liberar y mejorar al ser que las practica. En este capítulo 

construiremos está definición. También se abordará de una manera muy somera algo del 

pensamiento de Michel Foucault, puesto que para Hadot el diálogo con su colega autor 

de Historia de la sexualidad le permite cuestionar su propia postura.  

De suerte que, por un lado, está Hadot quien piensa que estas prácticas no son 

enajenables y totalmente liberadoras para el practicante y, por otro lado, Foucault objeta 

que estas prácticas pueden devenir en técnicas que produzcan cierto tipo de subjetividades 

afines a intereses de otros, ajenos a los del practicante. Por más interesante que sea esta 

discrepancia, en el presente trabajo no se profundizará en ella y si se menciona es sólo 

para ver cómo es que Hadot llega a decir que los ejercicios espirituales son una serie de 

prácticas que ayudan a liberar y mejorar el ser del practicante.  

Los siguientes capítulos obedecen a las prácticas que se encuentran en el primero. 

Así que, el orden de los siguientes tres capítulos, que están destinados al pensamiento de 

Heráclito, es tomado de la exposición de los ejercicios espirituales hecha en el capítulo 

primero. Por tanto, el segundo capítulo trata del cuidado de sí que existe en Heráclito; el 

tercer capítulo aborda la dimensión política de los ejercicios espirituales y; el último de 

los capítulos corresponde al estudio de la física.  

Hay que mencionar que por motivos de orden en la exposición hemos separado el 

pensamiento de Heráclito en estos tres momentos correspondientes a los ejercicios 

espirituales. Sin embargo, esta diferenciación no existe en la obra de Heráclito. Así, el 

orden por el cual se optó responde a una decisión hasta cierto punto arbitraria en el que 

se decantó por hacer una exposición que partiera de lo singular, en este caso el cuidado 

de sí, hacia lo más general, es decir el estudio de la física.  

De suerte tal que el segundo capítulo de esta tesis, el primero en el que se tematiza 

la obra del pensador de Éfeso, responde a aquellos ejercicios que se realizan en soledad 

y en los que el practicante se atiende exclusivamente a sí mismo. En este momento se 

rescatan sobre todo aquellos fragmentos en los que podemos notar que tan importante es 

para nuestro pensador cuidar de sí mismo y atenderse continuamente. Bajo esta óptica 

citamos la obra Filósofos sobrehumanos (2011) de Giorgio Colli en la que tematiza que 

el conocimiento y cuidado de sí en Heráclito constituyen una relación mística entre éste, 

el conocimiento, el mundo y la divinidad. Si esto es así, es posible percatarse que desde 



7 

el inicio los temas antropológicos, físicos y teológicos se encuentran fuertemente 

intrincados en el pensamiento del Efesio.  

En este capítulo se presta especial atención a la tesis de Colli que sostiene que 

Heráclito se recluye hacia él mismo, pues se encuentra desencantado del comportamiento 

de los hombres a quienes realmente ama y termina odiando debido a la actitud con la que 

suelen vivir. Este amor que siente por los hombres, según nuestro comentarista le impide 

el poder recluirse con éxito y fuerza a nuestro sabio a volverse para hablarle a sus 

coetáneos. En este orden de ideas la cortedad y oscuridad con la que envuelve sus palabras 

no es más que la forma de castigar a los hombres por no haber podido abandonarlos por 

completo. 

Este regreso de Heráclito hacia los hombres, representa el puente entre los 

ejercicios de fuero interno y aquellos que son políticos, en tanto que se realizan en 

comunidad. Pues bien, uno de los ejercicios políticos más importantes es el diálogo y 

justamente los fragmentos de Heráclito tienen una forma dialógica cuyo interlocutor son 

sus conciudadanos. Con esto no se quiere decir que Heráclito se circunscribe al género 

literario del diálogo, sino que en los fragmentos de Heráclito se puede inferir siempre un 

escucha. Es decir que, el Oscuro escribió sin perder de vista que lo leerían, de cierta 

manera podemos decir que en sus fragmentos existe una comunicación y de esa manera 

se entiende que sus fragmentos son el intento por dialogar con sus contemporáneos. En 

este punto cabe mencionar que las duras palabras que nuestro sabio pronuncia a los demás 

efesios no son más que su intento por enseñarles a vivir de una manera que les haga 

justicia a su estatus de hombres.  

Por tanto, la cuestión del diálogo nos evidenciará lo que hay de espiritual en esta 

relación entre Heráclito y la polis, desde una postura atenta a lo que sucede en la escena 

de las relaciones humanas. Para sustentar nuestro trabajo se recurre a los escritos sobre 

ética que tiene Rodolfo Mondolfo en su texto Heráclito. Textos y problemas de su 

interpretación (1971); así como lo que al respecto dijo Martin Heidegger en su texto 

Heráclito (2012).  

Las consideraciones de Heidegger sobre la relación de Heráclito con la ciudad, 

nos dejarán en el umbral del último capítulo de nuestra tesis. Éste versa sobre lo que 

podría llamarse la física de Heráclito, es decir su atención especial a la physis; una 

apertura al mundo donde todo lo que vivimos se nos vuelve, de cierta manera, más 

cercano y familiar. En este punto, el papel que ocupa la divinidad y las diosas se vuelve 

de suma importancia en el pensamiento de Heráclito puesto que para nuestro sabio las y 



8 

los dioses no son seres de índole metafísico. En realidad. Por el contrario, los dioses 

conviven con nosotros en el mundo y, es más, en tanto que opuestos, son susceptibles de 

convertirse los unos en los otros. Así que, el estudio de la física para nuestro sabio de 

Éfeso no es sólo un tópico más, se trata de que. Para él la observación de la physis devela 

el cosmos, el orden bajo el cual sucede todo en el mundo.  

En estos capítulos se intentará mostrar el hilo que conduce a Heráclito a atenderse 

a sí mismo; a salir e intentar llamar a los hombres a ocupar su papel en el cosmos y, por 

último, a advertir la cercanía de la divinidad con los hombres. Por tanto, en este trabajo 

gracias a los ejercicios espirituales los fragmentos de Heráclito adquirirán una narrativa 

en la que es posible hallar un sentido que nos permite comprender el pensamiento del 

Oscuro como algo complejo.  

A lo largo de estos cuatro capítulos se habrá advertido que, cuando se trata del 

pensamiento de Heráclito no se puede disociar el pensamiento antropológico del 

cosmológico y teológico. En este trabajo se verá que la personalidad y la vida de Heráclito 

cambiaron en función de su filosofía. Lo cual es tanto como decir que el Efesio vivió de 

una manera distinta a los demás gracias a las exigencias de su filosofía y, ésta es uno de 

los ejercicios espirituales fundamentales para Hadot. Por tanto, al final de este trabajo se 

espera poder abonar una visión distinta a la comprensión de Heráclito como un pensador 

complejo que escapa a las categorizaciones generales y groseras de físico, naturalista, 

misántropo, dialéctico, amante del devenir, que propone al fuego como el arché de la 

naturaleza, etcétera.  

Así las cosas, como se verá más adelante los ejercicios espirituales fungen en esta 

tesis como herramienta metodológica para comprender desde una nueva trinchera el 

pensamiento de uno de Heráclito. Esto nos da para pensar que tales ejercicios pueden ser 

usados de igual modo para distintos y distintas pensadoras ya sean griegos o de cualquier 

otra nacionalidad: pasados o contemporáneos.  

 

  

 

 

 

 



9 

Capítulo I: 

Los ejercicios espirituales, un viaje por el pensamiento de Pierre Hadot 

 

Ocupémonos, entonces, de exponer cómo es que serán tomados los ejercicios 

espirituales en este trabajo. Para ello deberemos hacer un viaje por los pensamientos que 

nos legó Pierre Hadot. Para él retomar el concepto de ejercicios espirituales tiene por 

objeto no sólo recordar que en la antigüedad grecolatina existieron tales prácticas, sino 

que, además, planea reconocer el alcance y la importancia que tuvieron éstas en la 

filosofía de la antigüedad (Hadot, 2006, p. 25). Aquí se retomará esta postura y 

seguiremos la sugerencia que hace nuestro autor, a saber, que los ejercicios espirituales 

son clave para entender de una forma más completa el pensamiento antiguo. Esto es tanto 

como decir que a la luz de los ejercicios espirituales intentaremos comprender, desde una 

trinchera distinta a la tradicional, al filósofo griego que aquí nos ocupa, Heráclito. 

Para empezar, la palabra espiritual tiene su propia historia y ésta, en nuestros días, 

puede no sonar del todo bien. En efecto, el espíritu ha pasado de ser una parte 

constituyente muy importante para el hombre a ser totalmente negado o, en el mejor de 

los casos, a ser tratado como una excreción aún vigente de viejas creencias. Sin embargo, 

Hadot (2006) advirtió que reemplazar dicha palabra es algo complicado y que los diversos 

esfuerzos por hacerlo no le han convencido del todo (pp. 23-24).  

 El primer término con el que se ha intentado suprimir la palabra espiritual en el 

terreno de los ejercicios espirituales, ha sido la palabra física. Una razón a favor de este 

reemplazo es que en estas prácticas la física es tomada como un objeto de estudio que 

brinda la posibilidad de comprender mejor en qué mundo estamos y cómo es que éste 

opera (Hadot, 2006, p. 24). Este argumento es acertado, puesto que, en efecto, el estudio 

de la física nos brinda esta comprensión del mundo. Sin embargo, esta palabra palidece 

cuando recordamos que los ejercicios espirituales también refieren a la imaginación y al 

sentimiento. Además, hablar hoy en día de ejercicios físicos presenta la ambigüedad de 

no saber si es que nos referimos al estudio de la Física o a lo que se hace cuando se va al 

gimnasio.  

 Por otra parte, podríamos decir en lugar de “espirituales” que son ejercicios 

morales. Esto valdría siempre que pensemos en que en estos ejercicios reflexionamos 

nuestros actos desde un código de conducta que es criticado y reformulado gracias a la 

ejecución de tales ejercicios (Hadot, 2006, p. 24). Empero, la palabra moral no cumple 

con referirnos a la cuestión del estudio de la física.    



10 

 Hadot considera especialmente que la palabra ética es una de las mejores para 

cubrir el carácter de los ejercicios espirituales en tanto que esta reflexión contribuye a la 

terapéutica de las pasiones, tarea que diversas escuelas del pensamiento helenístico 

asignaron a tales ejercicios (Hadot, 2006, p. 24). Sin embargo, en el pensamiento 

helenístico, la ética constituye un tema de estudio, de tres principales, la lógica y la física 

son los otros dos temas implicados. Así la expresión ejercicios éticos sigue siendo una 

perspectiva demasiado limitada.  

 Para Hadot (2006) los ejercicios espirituales son una actividad que presupone una 

transformación completa del individuo que los practica. Con el estudio de la física y la 

lógica, por ejemplo, el practicante consigue una nueva visión del mundo, mientras que 

con la ética ocurre una metamorfosis de la personalidad. Después de la revisión de estas 

palabras, Hadot (2006) concluye:  

La palabra «espiritual» permite comprender con mayor facilidad que unos 

ejercicios como éstos son producto no sólo del pensamiento, sino que de una 

totalidad psíquica del individuo que, en especial, revela el auténtico alcance de 

tales prácticas: gracias a ellas el individuo accede en al círculo del espíritu 

objetivo, lo que significa que vuelve a situarse en la perspectiva del todo.  (p. 24)  

Siguiendo la exposición de Hadot, en lo que sigue se mantendrá la palabra espiritual. Con 

ella conseguimos que cuando se hable de ejercicios espirituales se tenga en mente que 

tales ejercicios engloban prácticas de distinta índole que sirven para el mismo fin: llevar 

al individuo que las practica a una posición en la que se haya ganado alguna mejora para 

su vida.  

 

El arte de vivir de forma filosófica 

 

 El primer ejercicio que tematiza nuestro autor francés lo ha llamado ‘aprender a 

vivir’. Tal ejercicio es sumamente general, puesto que cada uno de los ejercicios 

posteriores ayudarán al individuo que los practica a vivir de un modo distinto. En estos 

términos, aprender a vivir será el primer y más general de los ejercicios espirituales, 

donde todos los demás se verán englobados.  

 Aprender a vivir como ejercicio espiritual está emparentado con vivir de manera 

filosófica. Nuestro autor piensa que este fenómeno es más apreciable en las escuelas 

helenísticas y romanas (Hadot, 2006, p. 25). Si bien esto es así, señalemos que no dice 

que la filosofía es vista como forma de vida a partir de estas escuelas, sino que, a lo sumo, 



11 

la filosofía ya era considerada como una forma de vida en dichas escuelas. En este orden 

de ideas Hadot (2006) escribió sobre la concepción que tenían de ésta los estoicos:   

En su opinión la filosofía no consiste en la mera enseñanza de teorías abstractas 

o, aún menos, en la exégesis textual, sino en un arte de vivir, en una actitud 

concreta, en determinado estilo de vida capaz de comprometer por entero la 

existencia. La actividad filosófica no se sitúa sólo en la dimensión del 

conocimiento, sino en la del «yo» y el ser: consiste en un proceso que aumenta 

nuestro ser, que nos hace mejores. (p. 25)  

Así, para los estoicos la filosofía se empataría con este primer ejercicio de aprender a 

vivir. Por tanto, esta escuela plantea un modo de vida que transforma el ser de quien, en 

serio, la practique. En este orden de ideas, María Daraki piensa que para los estoicos “No 

son las convenciones humanas, sino la naturaleza la que proporciona las normas más 

seguras; naturaleza que se revela, así como una alternativa a la ley” (1996, p. 17). Si esto 

es así, el estudio de la naturaleza representa para los estoicos, ante todo, el aprendizaje de 

una forma de vida distinta a la que llevan el común de los hombres dentro del marco de 

la ciudad y sus leyes.  

 En esos tiempos y con este tipo de definiciones sería difícil pensar en la filosofía 

como algo inútil o sin valor práctico. Por el contrario, la filosofía como forma de vida 

tiene por objeto llevar la existencia, de un plano inconsciente, donde las situaciones 

externas dominan, a un estado en el que se adquiere plena conciencia de sí, una visión 

más exacta del mundo y a una paz y libertad interiores (Hadot, 2006, p. 25). Si esto es 

así, damos cuenta que filosofía y ‘aprender a vivir’ vienen a coincidir como ejercicio 

espiritual primordial.  

 Empero, la primera dificultad que este ejercicio propone es que el practicante se 

decida a llevar a cabo esa transformación de su ser. Cuando se hace filosofía en estos 

términos: 

Se produce aquí, pues, una absoluta inversión del modo habitual de entender las 

cosas. Se pasa de una visión «humana» de la realidad, visión en la cual los valores 

dependen de las pasiones, a otra visión «natural» de las cosas que sitúa cada 

acontecimiento en la perspectiva de la naturaleza universal. (Hadot, 2006, p. 26)  

En el estoicismo existía una desconfianza ante la ley humana en tanto que ésta era mera 

convención. Así, en contraposición con la ley humana, los estoicos erigieron la figura de 

la norma de la naturaleza como fuente de seguridad que orientara su actuar cotidiano. “En 

Grecia esta concepción echó raíces ―según Daraki― ya desde tiempos inmemoriales. 

La naturaleza es fuente de normas porque ella es el espacio de lo sagrado. «Todo está 

lleno de dioses»” (1996, p. 16). Con esto podemos encontrar que la naturaleza universal 



12 

es aquella que impone su norma y ésta, en tanto que universal, verdadera y válida para 

todos no está sujeta a la imperfección y convención humana.  

Según la exposición de nuestro autor francés, la filosofía equivale al primer 

ejercicio espiritual pues tiene el cometido elevarnos a un estado de conciencia donde nos 

sepamos dentro del mundo, en un cosmos, vale decir, en un orden con un determinado 

lugar. Para los estoicos, los hombres se dividen en dos tipos. El primero es el hombre 

propiamente dicho, que tiende a hacerse un sabio y que sabe que tal ideal no le será posible 

alcanzarlo y no por ello desvanece en el intento. Esto es, el estoico se reconoce como 

filósofo y no como sabio, por ende, orienta toda su vida con la norma de la naturaleza 

universal. El segundo tipo de hombres es tematizado como vulgar o inauténtico, que ha 

dejado de vivir en armonía con la naturaleza, pues ha superado la medida (metron) que 

ésta impone (Daraki, 1996, pp. 17-18). Así, lo que trata de hacer el hombre mediante el 

cultivo de la filosofía es dejarse atrás como un hombre vulgar, preocupado por 

valoraciones humanas, para atender las leyes del universo y tener una conciencia de sí 

dentro de éste.  

 Evidentemente este cambio de perspectiva no es sencillo. Todas las escuelas de 

filosofía helenística lo buscan de una u otra manera. Quizá sean los cínicos y los 

escépticos quienes propongan las vías más regias hacia la virtud pues sus postulados son 

los más tajantes y difíciles de llevar a cabo. Por un lado, los perros «kynicos» abandonan 

todo cuanto es humano para vivir de nuevo en un estado «natural» que los conecte con el 

universo. Por otra parte, los escépticos «skeptikoi» suspenden todo juicio valorativo1 para 

no caer en errores humanos. Los estoicos y epicúreos, tienen vías para alcanzar esta 

transformación de una manera un tanto más laxa, aunque, no por eso es fácil.  

 Este es el esquema básico del ejercicio espiritual de ‘aprender a vivir’. Para los 

estoicos la filosofía no es más que ejercitarse en vivir de una manera más consciente y 

libre. Hadot (2006) lo escribió de la siguiente manera:  

[…] conscientemente, pues son superados los límites de la individualidad para 

reconocerse parte de un cosmos animado por la razón; libremente, al renunciar a 

desear aquello que no depende de nosotros y que se nos escapa, no ocupándonos 

más que de lo que depende de nosotros ―una rectitud de acción en conformidad 

con la razón. (pp. 30-31)  

 
1 Sexto Empírico escribió al respecto de la filosofía escéptica: “La suspensión del juicio es ese equilibrio 

de la mente por el que ni rechazamos ni ponemos nada. Y la ataraxia es bienestar y serenidad de espíritu” 

(1993, p. 55).  



13 

     Con todo esto se ha hecho evidente que el ejercicio llamado ‘aprender a vivir’ es el 

que orienta a todos los demás. También, que el objetivo de éste es operar una 

transformación en la vida de aquel que lo pone en práctica. Es decir, que el practicante 

viva de una forma distinta. Asimismo, se ha hecho patente que aprender a vivir es 

equivalente a la práctica de la filosofía, puesto que andando este sendero los frutos que 

se pueden recoger serán todos bastante nutritivos para cambiar nuestra forma de ver las 

cosas, las situaciones y, en última instancia, nos otorgará la posibilidad de cambiar nuestra 

vida.  

 Para Hadot es aquí donde entran los demás ejercicios espirituales, en la práctica 

cotidiana, todos enfocados a conseguir esta transformación de la que se habla (Hadot, 

2006, p. 25). Siguiendo a Filón de Alejandría, Hadot reconoce que hay tres grupos 

esenciales de ejercicios espirituales. El primero está formado por la atención, la 

meditación y la rememoración de cuánto es beneficioso. El segundo, es un grupo 

constituido por ejercicios de índole más intelectual como la lectura, la escucha, el estudio 

y el examen en profundidad. El tercero refiere a ejercicios más activos como el dominio 

de sí, el cumplimiento de los deberes y la indiferencia ante las cosas indiferentes (Hadot, 

2006, p. 27). Desde esta perspectiva parece ser que los ejercicios se realizan cada uno por 

separado. Sin embargo, no es así y se tiene esa impresión puesto que los separamos para 

hacer más claro su estudio. Empero, en la vida concreta los ejercicios se encuentran en 

acto, incluso, más de uno a la vez. De hecho, el primer ejercicio que mencionamos, la 

atención, se encuentra presente en todos los demás ejercicios. Por tanto, para que una 

práctica pueda ser considerada como un ejercicio espiritual la atención que se le preste 

juega un papel fundamental. Por esto, en el siguiente trabajo en el que leemos a Heráclito 

desde la óptica de los ejercicios espirituales, la atención nos brindará claves de lectura sin 

las cuales no se podría llevar a cabo nuestro propósito.  

 Por tanto, la filosofía es una actividad que involucra al individuo de forma 

completa y cuya finalidad es transformar su vida. De suerte que se entiende a la filosofía 

como un ejercicio espiritual que se ha llamado aprender a vivir, puesto que, ésta no tiene 

otro fin que cambiar nuestra forma de vivir. Así, es tomada como el ejercicio espiritual 

por antonomasia que involucra otras prácticas. Estas mismas prácticas son ya ejercicios 

espirituales y de ellas se hablará en las siguientes páginas.  

 

 

 



14 

La atención, el sustrato de los ejercicios espirituales 

 

 Siguiendo el orden que les ha dado Hadot, la atención (prosoche) es el ejercicio 

que nos tocará trabajar a continuación. La palabra griega prosoche tiene la connotación 

de atención, cuidado, cautela, concentración, esmero, prevención y previsión. Entonces, 

cuando hablamos de atención hablamos de una mirada que no se distrae de su objeto, que 

permanece alerta de él, al tanto, atento. Así, ésta es la actividad primordial para el filósofo 

estoico. Al respecto de estos filósofos, Hadot considera que: “[la atención consiste] en 

una continua vigilancia y presencia de ánimo, en una conciencia de uno mismo siempre 

alerta, en una constante tensión espiritual” (Hadot, 2006, p. 27). Para la filosofía estoica 

la atención se vuelve clara en dos momentos, uno es la atención a las máximas de vida o 

principios, vigilando nunca desviarse de éstos para no actuar inconscientemente en contra 

de ellos. Otro momento donde se pone en práctica este ejercicio en los estoicos es la 

estricta atención al momento presente. Para mostrar la importancia que recae en el 

ejercicio de poner atención al momento presente, Hadot cita la meditación 54 del Libro 

VII de Marco Aurelio:  

«Ante cualquier situación y de manera constante depende de ti regocijarte piadosamente 

por lo que sucede en ese momento concreto, conducirte ecuánimemente con cuantos 

tienes a tu alrededor y examinar con cierto rigor la representación presente con tal de que 

tu pensamiento no admita lo que sea inadmisible» (Hadot, 2006, p. 28).  

La representación del momento presente y su estricta observación, implica la toma de 

conciencia, a cada momento, de lo que estamos viviendo. En este sentido, preocuparnos 

por lo que ya ha sido, el pasado, y por lo que aún no es, el futuro, no tendría razón de ser. 

Así, tendríamos nuestra atención ocupada en aquello que, en efecto, es nuestro, el 

presente.  

 Por todo lo anterior, la atención es una actitud espiritual que siempre debe estar 

presente en cualquier práctica. Al menos, si es que tal práctica pretende llamarse ejercicio 

espiritual o se realiza en pro de mejorar la situación actual del actor. Ahora, conviene 

notar que la atención tiene distintos momentos. El primero es la atención a sí mismo, 

donde se practica el dominio de sí; el segundo es atender a los demás en la polis, la noción 

de la escucha y la lectura; y, un tercer momento es la atención al mundo, el estudio de la 

física. Así, la atención interviene en todos los ejercicios espirituales, por eso mismo es 

una condición para que éstos se den (Hadot, 2006, p. 28). 

 



15 

El primer paso hacia una conversión: la meditación  

  

Después de la atención sigue la meditación como un segundo ejercicio de orden 

general. Éste consiste en representarnos todas las situaciones posibles con la finalidad de 

que si una de ellas se realiza no nos tome por sorpresa y sepamos cómo actuar ante ella 

(Hadot, 2006, p. 29). En oposición a lo que acongoja y que llamamos mal, los filósofos 

estoicos nos remiten a que nada en la naturaleza es bueno o malo, sino que, el tildarlo de 

esta forma corresponde a la facultad del hombre para juzgar, la cual no es natural. Si la 

meditación ha de ayudar en esto, entonces, es una práctica fortísima dispuesta a sacar al 

practicante de la visión humana de las cosas, donde habita el mal y el bien, para situarlo 

en una perspectiva del todo y lo natural, donde las cosas simple y sencillamente suceden 

o son.  

 En la escuela estoica existía una práctica relacionada con la meditación que 

consistía en que cada mañana uno examinara lo que se tiene que hacer durante la jornada 

estableciendo los principios rectores que gobernarían nuestros actos. Después de haber 

transcurrido la jornada, uno se sentaba a pasar revista de cuánto hizo en el día para juzgar 

qué tan coherente había sido con lo propuesto por la mañana (Hadot, 2006, p. 29). De esta 

manera, se muestra que para la meditación que aquí se propone es crucial la coherencia 

entre el discurso interno y los actos de la vida concreta.  

 La meditación, al ser uno de los ejercicios de índole más general, atraviesa varios 

ejercicios de carácter más práctico, por ejemplo, el diálogo, no importando si es con uno 

mismo o con otros; la escritura y la lectura suponen ser actividades ejercidas con cierto 

orden y, como hemos visto, la meditación se encarga de ordenar las prácticas cotidianas 

con el discurso interno y nuestros principios rectores (Hadot, 2006, p. 29). Por tanto, la 

meditación influye en cada uno de estos ejercicios brindándoles un orden y los fines que 

perseguirán para lograr transformar la vida del practicante.   

 Como puede notarse estamos hablando de resignificar las maneras en las que 

leemos, escribimos, escuchamos y dialogamos. Esto para nada es tarea sencilla. Por lo 

cual estos ejercicios de meditación exigen un entrenamiento, es aquí cuando los ejercicios 

intelectuales entran en escena (Hadot, 2006, p. 29). La meditación se alimentará de la 

lectura de poetas y filósofos, también pueden leerse textos de los maestros de la escuela 

que susciten el pensamiento y la reflexión en los discípulos. Por tanto, la meditación 

extraerá de la lectura un sinfín de enseñanzas que permite la aplicación con precisión de 

los principios a los que se haya llegado.  



16 

El examen a profundidad y el estudio suponen la puesta en acto de lo que se 

aprendió mediante el diálogo y la lectura (Hadot, 2006, p. 29). Así, vemos que la 

meditación de la que se habla toma al individuo como algo complejo y su injerencia va 

desde la actividad intelectual hasta aquellas cosas más cotidianas, el ánimo y la forma de 

actuar de aquel que practica tales ejercicios. Todo en aras de conseguir la transformación 

completa del pensamiento   

 

La práctica hace al maestro, el quehacer cotidiano de los ejercicios espirituales 

 

Llegamos a este punto debemos abordar las prácticas que se encaminan a generar 

hábitos. Éstas, para que puedan ser tomadas como ejercicios espirituales, deben estar 

orientados a generar la transformación de aquel que las practica en aras de su 

mejoramiento. Hadot reconoce dos grupos dentro de los ejercicios espirituales 

encaminados a generar un hábito. El primero es de fuero interno y, por tanto, se asemeja 

mucho a los ejercicios más intelectuales como la escucha, el diálogo y la escritura. Estos 

ejercicios son la indiferencia ante las cosas indiferentes, es decir, la aplicación de la regla 

vital, la cual se forja ejercitándose en la atención, la lectura, la escritura, la meditación y 

el recuento de cuánto es beneficioso para nosotros. El segundo grupo está conformado 

por prácticas externas, como el dominio de sí y el cumplimiento de los deberes (Hadot, 

2006, p. 30). 

 Así las cosas, cuando se habla de ejercicios espirituales, en tanto que son acciones 

que se realizan ya de una u otra forma, la condición para que se llame espiritual es la 

manera en la que se practican. Así, diremos, por ejemplo, que cualquiera puede, y en 

efecto lo hace, dialogar. Sin embargo, eso no quiere decir que este diálogo sea genuino y, 

por tanto, merezca ser llamado ejercicio espiritual.  

Pierre Hadot (2006) recuerda que la historia de los ejercicios espirituales, al menos 

en Occidente, salió a la luz con Sócrates2, quien fue el primero en invitarnos a un despertar 

de la conciencia moral, dicha invitación se da en forma dialógica (p. 34) y siempre trata 

del interlocutor en turno de Sócrates. En este tipo de diálogo algo importante a notar es 

que el interlocutor nunca aprende algo nuevo. Esto es porque “Sócrates acosa a sus 

 
2 Destaquemos que Hadot habla de aquel sujeto que sacó a la luz, es decir, aquel que mostró los ejercicios 

espirituales en Occidente. Empero, no habló de aquel que los introdujo o el primero en formularlos. Parece 

ser, entonces, que esto abre la brecha para buscar los ejercicios espirituales en filósofos anteriores o 

contemporáneos a Sócrates. 



17 

interlocutores con preguntas que les ponen en cuestión, que les obligan a prestarse 

atención a sí mismos, a cuidarse” (Hadot, 2006, p. 34). Entonces, el diálogo como un 

ejercicio espiritual implica uno de los ejercicios más importantes: la atención. En el caso 

de Sócrates la atención aparece en dos sentidos, el primero se da en la exigencia que el 

Sireno ejerce en su interlocutor para cuidarse a sí mismo. La otra, se da, en efecto, en la 

escucha del otro, la genuina atención a las palabras que el otro nos procura.   

En este sentido, al menos hasta el momento, el diálogo socrático para poder ser 

tildado como espiritual debe de tratar sobre el interlocutor mismo y su autocuidado y 

mejoramiento. En otras palabras, la mejora que obtiene el interlocutor de Sócrates es 

lograr poner atención a sí mismo. Comenzar a tener una actitud que le llevará a 

transformar su vida. Por tanto, vale decir que:  

El diálogo socrático se nos aparece, pues, como un ejercicio espiritual practicado en 

común y que invita al ejercicio espiritual interior, es decir, el examen de conciencia, a 

dirigir la atención sobre uno mismo, en pocas palabras, a ese célebre «conócete a ti 

mismo». (Hadot, 2006, p. 35)  

Así, el ‘conócete a ti mismo’ en boca de Sócrates es la viva invitación a una ejercitación 

espiritual que genera una nueva relación con uno mismo. La frase no es originariamente 

de Sócrates, sino que estaba inscrita en el Oráculo de Delfos. Esto, nos evidenciaría que 

los ejercicios espirituales estaban ya operando en la cultura griega, aunque no se hayan 

nombrado como tal, aún antes de Sócrates.  

 El conocimiento de sí mismo puede manifestarse en tres momentos, así lo 

atestigua Hadot:  

Conocerse a uno mismo supone reconocerse como no sabio (es decir, no como 

sophos sino como philo-sophos, en camino a la sabiduría), o bien reconocerse en 

su ser esencial (es decir, separar lo que no nos constituye de lo que sí nos 

constituye), o bien reconocerse en cuanto a su verdadero estado moral (es decir, 

examinando nuestra conciencia). (2006, p 35)  

Según esto, podemos reconocer dentro del conocerse a uno mismo, un momento en el que 

prima el aspecto intelectual, cuando nos llamamos filósofos. Pero, también, nos movemos 

en una esfera física cuando reconocemos lo que nos constituye de aquello que no lo hace. 

Por último, cuando nos referimos a nuestro estado moral nos movemos en el terreno de 

nuestros hábitos y nuestros actos. El conocerse a sí mismo no deja de ser una frase de 

difícil exposición, pero podemos apuntar que, sin duda, cuando nos referimos a ella, se 

hace de forma simultánea respecto de lo intelectual, lo físico y lo moral. 

 Hasta el momento se ha construido la figura de Sócrates como un maestro del 

diálogo con el otro. Hadot (2006) piensa que, si bien es cierto que lo es, también es un 



18 

maestro en el diálogo consigo mismo (p. 35). Esto nos arroja a la práctica de la meditación 

donde nos volvemos capaces de estar tan atentos a nuestros pensamientos, a un punto tal 

que el mundo exterior se apaga por un determinado tiempo. En este orden de ideas, Hadot 

propone la lectura de Aristófanes recordando ciertas prácticas socráticas: 

Ponte a meditar ahora y concéntrate a fondo; por el medio que sea repliégate sobre 

ti mismo mientras te concentras. Si te estancas en algún momento corre 

rápidamente hacia otra parte… No te centres siempre en ti mismo, sino que deja 

que tu espíritu comience a volar por los aires, como si fuera un abejorro al que un 

hilo retuviera en el suelo.  (Hadot, 2006, p. 36)  

Así, el diálogo consigo mismo se constituye en una práctica de meditación. Por tanto, 

desde esta perspectiva el diálogo consigo mismo es un ejercicio espiritual.  

 Esta meditación, como diálogo interno, es una actividad de los que realmente 

filosofan, así lo atestiguan el propio Sócrates y sus discípulos. Como hemos apuntado 

más arriba, el diálogo socrático es un ejercicio con el otro que deviene en uno de índole 

individual. Hadot considera que: “Sólo quien es capaz de un verdadero encuentro con el 

otro está en disposición de encontrarse auténticamente consigo mismo” (2006, p. 36).  En 

este punto, vemos que el diálogo no sólo se trata de hablar e intercambiar palabras con el 

otro. Por el contrario, dialogar, desde estas premisas, exige una atención espiritual al 

momento presente, al otro y a uno mismo. Así, comprobamos que los ejercicios 

espirituales, las más de las veces, los realizamos de forma simultánea.  

 Otra manera de dialogar como ejercicio espiritual es la que está atestiguada por el 

discípulo de Sócrates, Platón. Al respecto Hadot escribe “… el diálogo platónico sigue 

siendo siempre de inspiración socrática, puesto que consiste en un ejercicio intelectual y 

finalmente, «espiritual»” (2006, p. 36). A razón de esto nos interesa sobre todo tematizar 

la diferencia del diálogo platónico con el socrático, ésta es, que en un primer momento el 

diálogo platónico es un ejercicio intelectual, puesto que es un ejercicio escrito que intenta 

emular al ejercicio vivo del diálogo.  

 Según Hadot el diálogo platónico es intelectual en tanto que es un ejercicio 

modélico, no son diálogos reales, sino obras literarias que representan la idea del diálogo 

perfecto del autor que las escribe (2006, p. 36). Un punto crucial del diálogo platónico es 

el consenso entre los interlocutores. Esto es condición sin la cual no habría diálogo, sino 

a lo más un combate erístico donde no existe una verdadera escucha del otro.  

 El interlocutor, dentro del diálogo como ejercitación espiritual, es de orden 

capital. Puesto que él es otro con su propio saber que, a su vez, estará de acuerdo con los 

otros de platicar y aportar su conocimiento, para conjuntamente construir cosas nuevas. 



19 

Según Hadot, la dimensión dialéctica se da cuando se aportan respuestas que se reconocen 

como verdaderas desde el propio saber. Otra función elemental del interlocutor, es 

justamente mantener el diálogo, pues sus genuinas preguntas y respuestas impedirán que 

esta práctica degenere en un discurso meramente teórico e impositivo (Hadot, 2006, p. 

37).  

 En última instancia de lo que se trataría en un diálogo platónico es de introducir 

una determinada disposición mental en el interlocutor. Hadot vio en esto la dimensión 

agonística del diálogo espiritual. Esto equivale a decir que el diálogo es en sí mismo una 

lucha, amistosa, pero lucha, al fin y al cabo. Por tanto,  

Lo que cuenta no es tanto la solución de un problema concreto como el camino 

recorrido para conseguirlo, camino en el cual el interlocutor, el discípulo, el 

lector, dan forma a su pensamiento, haciéndolo más apto para descubrir por sí 

mismo la verdad. (Hadot, 2006, p. 38)  

Ante esto, un diálogo, en tanto que es espiritual, no es dogmático. En él uno no intenta 

imponerse sobre el otro, sino, a lo sumo, invitarlo a una determinada disposición 

individual de buscar la verdad.  

 Para concluir con el tema del diálogo platónico, Hadot dice que es espiritual por 

dos razones fundamentales. La primera porque va llevando al interlocutor y con él al 

lector, poco a poco, a que opere sobre sí mismo una transformación. La segunda, es que 

para Platón todo ejercicio dialéctico, en tanto que se somete a las exigencias del Logos, 

sirve para entrenar el pensamiento puro que aleja al alma de lo sensible y le permite 

convertirse al bien (Hadot, 2006, p. 39).  

 Así, se ha visto que el ejercicio del diálogo espiritual va más allá de platicar, se 

trata de trasformar una práctica cotidiana, que normalmente trascurre desde la 

impropiedad y lo inconsciente, hacia una nueva práctica donde reina el consenso y no 

intentamos imponer nuestra opinión o conocimiento sobre el otro. Por el contrario, el 

diálogo se convierte en un acuerdo con otro para buscar juntos la verdad y construir un 

conocimiento nuevo a partir de nuestro conocimiento individual. Así, al terminar el 

diálogo estaremos más cerca de la verdad o tendremos conocimiento nuevo construido de 

forma compartida con el otro y eso nos asegurará alguna mejora para nuestro ser.  

 Otro ejercicio tematizado por Hadot es aprender a morir. Nuevamente Sócrates es 

la imagen con la que nuestro autor comienza su exposición, al considerar que “Sócrates 

se expuso a la muerte por la virtud. Él prefirió morir que renunciar a las exigencias de su 

consciencia, prefirió por tanto el Bien al ser y la consciencia y el pensamiento a la 



20 

existencia corporal” (Hadot, 2006, p. 39). Ahora, si comenzamos hablando de aprender a 

vivir como el ejercicio fundamental, su contra parte, aprender a morir, es igual de 

importante. En efecto, la elección de vivir de una forma filosófica se da en aras de poder 

resignificar la muerte para perderle el miedo, aceptarla y prepararnos para recibirla.  

 La primera forma en la que se abordó la muerte en estos ejercicios nace de la 

genuina preocupación por la muerte de nuestra existencia corporal. En este sentido, Hadot 

escribió: “la filosofía implica el ejercicio y el aprendizaje de la muerte, si es cierto que 

somete el deseo de existencia propio del cuerpo a las exigencias superiores del 

pensamiento” (2006, p. 40). Vemos, pues, que en el fondo la filosofía de Sócrates está 

escindiendo el alma y la vida espiritual del cuerpo y la vida física. Por tanto, él opta por 

resolver el problema de la muerte proclamando la inmortalidad del alma.    

 Al final de cuentas, en este punto se está hablando de un ejercicio para aprender a 

morir en tanto que individuos. En este sentido, “Ejercitarse para la muerte supone, pues, 

tanto como ejercitarse para la muerte de la individualidad, de las pasiones, con tal de 

contemplar las cosas desde la perspectiva de la universalidad y la objetividad” (Hadot, 

2006, p. 40). Así, nuevamente, los ejercicios espirituales toman la existencia de los 

hombres y las mujeres que los practican como un todo complejo. De esa manera toda su 

existencia se ve comprometida en la dimensión de los ejercicios espirituales. Ejemplo de 

esto es que al inicio se habló de aprender a vivir, dejando de lado los deseos y las pasiones 

para vivir sintiéndonos parte del todo. Después de esto, la muerte es tomada como un 

ejercicio que comprende la muerte de la individualidad, sabiéndose parte de un todo, 

donde nuestro ser está dado como un ser finito y, por tanto, muere. Así, la vida misma 

queda englobada en los ejercicios espirituales, desde el principal aprender a vivir, hasta 

aprender a morir.   

 Tomar la filosofía como un ejercicio espiritual es buscar el representarnos la 

muerte para perderle el miedo. En este sentido, la filosofía es un ejercicio espiritual que 

se práctica en la vida, enseñándote a mirar la muerte con lucidez, sin perturbación de 

juicio y aceptándola como nuestra única certeza. Al respecto, Hadot recuerda la postura 

de Epicuro ante la muerte, el filósofo del jardín cuando piensa en la muerte propone que 

seamos conscientes de nuestra finitud y que en cualquier momento podemos, en efecto, 

morir; por tanto, cada momento tendrá un valor incomparable (2006, p. 41). Asimismo, 

podemos ver un sinfín de posturas frente a la muerte, otra que nuestro autor cita es la 

postura de Heidegger en el parágrafo 53 de su obra Ser y Tiempo, para quien “... la 

filosofía es «ejercicio para la muerte»: la autenticidad de la existencia reside en la 



21 

anticipación lúcida de la muerte. A cada uno le corresponde elegir entre lucidez y 

obscuridad (Hadot, 2006, p. 42, n. 134).  

 Según lo dicho hasta el momento sobre la muerte, ejercitarse para ésta es efectuar 

en nosotros mismos un cambio de perspectiva. Para Platón, según Hadot este cambio se 

da en términos de pasar de una visión de las cosas gobernada por las pasiones a otra 

gobernada por la universalidad del pensamiento. Así las cosas,  

El «ejercicio de la muerte» está, pues, ligado aquí a la contemplación de la 

totalidad, a la elevación del pensamiento, pasándose de la subjetividad individual 

y pasional a la objetividad de la perspectiva universal, es decir, al ejercicio del 

pensamiento puro. (Hadot, 2006, p. 43)  

Hablando de la contemplación de la totalidad, debemos por vez primera tematizar el lugar 

que toma la física como ejercicio espiritual y precisamente cómo es que esta rama del 

conocimiento se liga con el ejercicio de aprender a morir.  

 Para hablar de la física como ejercicio espiritual Hadot distingue tres niveles. El 

primero, es “la actividad contemplativa que encuentra su fin en sí misma procurando al 

alma, al librarla de las cotidianas preocupaciones…” (2006, p. 43). En este sentido, varios 

filósofos se han dedicado a la contemplación del mundo o la naturaleza como algo que 

genera gozo en sí mismo y que gracias a fijar nuestra atención en ella, conseguimos dar 

cuenta de cómo es que funciona el todo y cómo nosotros somos parte integrante de él. En 

este fijarse en la naturaleza vemos que cuando un filósofo se dispusiera a contemplar su 

naturaleza tendría que dar cuenta de su finitud. Esto no es otra cosa que advertir la muerte, 

representarla, adoptar una nueva perspectiva sobre ésta. En este primer nivel de estudio, 

en la física como contemplación, vemos su intimidad con la cuestión y el ejercicio 

espiritual de la muerte.  

 El segundo grado de estudio de la física es tematizado por Hadot (2006): “[puede] 

adoptar la forma de un «vuelo» imaginario, que ayude a entender los asuntos humanos 

como cosas sin apenas importancia” (p.45). Según esta manera de ver las cosas, el estudio 

de la física evidenciaría que los actos humanos no son más que los actos de un animal 

más en el mundo y, desde ahí, es posible considerarlos como insignificantes en razón de 

la naturaleza universal que lo engloba todo.  

 Volviendo a la visión platónica sobre el ejercicio espiritual podemos distinguir un 

tercer nivel en el que es posible estudiar la física, que para Hadot es “… la visión de la 

totalidad, en la elevación del pensamiento al nivel del pensamiento universal” (2006, p. 

45). Desde esta perspectiva podemos ver que el ejercicio de la física trata superar la vida 



22 

contingente accediendo a un estado más grande que es el pensamiento universal. Una vez 

que accedemos a este pensamiento nuestra existencia corpórea pierde toda relevancia y 

con ella el miedo a que nuestro ser material perezca.  

 Otro pensador a quien Hadot hace referencia en el tema de la muerte y la 

ejercitación espiritual es Plotino. Según nuestro autor, los neoplatónicos fueron fieles a 

los ejercicios espirituales platónicos. Sin embargo, en el neoplatonismo la ejercitación 

espiritual es más explícita (Hadot, 2006, p. 46). En este sentido, Porfirio clasificó las 

obras de su maestro, Plotino, en los siguientes términos: “purificación del alma por 

desapego del cuerpo, después conocimiento y superación del mundo sensible y por último 

conversión hacia el Intelecto y hacia el Uno” (Hadot, 2006, p. 46, n. 152). En esta 

categorización de las obras de Plotino podemos ver el estudio de la física: primero es la 

separación de cuerpo y alma, lo que hemos visto como primer grado de estudio de la 

física. Después, el conocimiento y la superación del mundo sensible se equiparán con el 

segundo momento de estudio de la física, en el cual superamos el mundo de las 

apariencias emprendiendo un vuelo hacia el pensamiento universal para perder la 

preocupación por los asuntos humanos. Por último, la conversión al Intelecto y al Uno es 

posible verlo como el tercer grado del estudio de la física, es decir, el acceso al 

pensamiento universal, dejando el mundo de lo sensible atrás.  

 Así, el estudio de la física, dividido en tres grados se erige como un ejercicio 

espiritual emparentado con el ejercicio de aprender a morir. Un rasgo interesante en la 

física como ejercicio espiritual es que parte del mundo de las cosas, en este sentido, 

podríamos llamarlo ontología, vale decir, un estudio de lo que es, para acceder a una 

realidad no material, perenne, donde la muerte pierda la facultad de aterrarnos. Por tanto, 

estudiar la física no es sólo un estudio para sí o para saciar nuestra curiosidad, sino, que 

supone asegurarnos cierta tranquilidad ante la única certeza que tenemos, la muerte.  

 Otro ejercicio espiritual tematizado por Hadot, el último que toca en su libro de 

Ejercicios espirituales y filosofía antigua es aprender a leer. En este punto Hadot (2006) 

escribió:  

Esas obras [filosóficas] escritas son reflejo, […], de preocupaciones pedagógicas, 

psicagógicas3 y metodológicas. En el fondo, por más que cualquier escrito no sea 

sino mero monólogo, la obra filosófica presupone siempre implícitamente un 

diálogo; la dimensión del interlocutor está siempre presente. (p 53)  

 
3 Arte de conducir y educar el alma. Definición tomada de la Real Academia de la lengua en línea: 

https://dle.rae.es/psicagogia, consultado el 23 de marzo de 2020.  

https://dle.rae.es/psicagogia


23 

Según esto, podemos notar que escribir una obra filosófica supondrá que el escritor quiera 

que ésta sea leída y, por tanto, se esforzará en dar lo mejor de sí en ella. Por otro lado, el 

espacio que juega el lector, el cual no es nada secundario, nos pone en las dimensiones 

de un diálogo. Leer, según nuestro autor corresponde de esta forma a un ejercicio 

espiritual con otro. Por tanto, la atención que tengamos al hacerlo le concederá a la lectura 

la categoría de ejercicio espiritual.  

 El ejercicio de la lectura, como lo plantea Hadot, es salir de un modo de leer 

cargado con las exigencias de rapidez y comprensión de todo lo que ahí se dijo muy 

propio de nuestro tiempo. En este sentido Hadot (2006) concluyó su apartado:  

Nos pasamos la vida «leyendo», es decir, elaborando exégesis e incluso exégesis 

de exégesis (…), nos pasamos, pues, la vida leyendo, pero en realidad no sabemos 

leer, es decir, detenernos, librarnos de nuestras preocupaciones, replegarnos, 

replegarnos sobre nosotros mismos, dejando de lado toda búsqueda de sutilidad 

y originalidad, meditando tranquilamente, dando vueltas en nuestra mente a los 

textos, permitiendo que nos hablen. (p. 58) 

De lo que trata el acto de leer es más que sólo pasar la vista sobre palabras escritas, se 

trata de plantear una relación más auténtica con la lectura que se podría dar en los términos 

de dialogar con el autor de un texto. Así, si la lectura se diera como diálogo con el autor, 

entonces, todo lo que hemos dicho acerca del diálogo valdría decirlo para el ejercicio de 

la lectura.  

 Hasta el momento, se ha hecho el recorrido por los ejercicios espirituales que 

Hadot tematiza. Con esto hemos abierto el panorama para poder leer la filosofía a través 

de los ejercicios espirituales. Desde esta perspectiva la filosofía es una forma de vida. Sin 

embargo, hasta este punto no hemos dicho en qué sentido vamos a hablar de los ejercicios 

espirituales en Heráclito.  

En este momento hay que ocuparse de no ser anacrónicos con los términos. 

Primero, el filósofo en el que se centra el siguiente trabajo es Heráclito de Éfeso que 

pertenece al siglo quinto antes de Cristo y los ejercicios espirituales se institucionalizaron 

en la filosofía helenística ubicada en la transición del siglo cuarto al tercero antes de 

Cristo. Así, si se atiende sólo a las fechas, en efecto es anacrónico hablar de los ejercicios 

espirituales en la filosofía de Heráclito. Sin embargo, Hadot no sólo hace referencia a 

filósofos helenísticos, los cuales son su principal fuente, él también aborda a Sócrates, 

Platón y Aristóteles como pensadores antiguos que ya daban cuenta de que la filosofía es 

un ejercicio, una práctica que cambia la vida del practicante. Evidentemente, lo hacían 



24 

sin nombrarla como ejercicio espiritual. Esta situación da cuenta de que los ejercicios 

espirituales existían antes del período helenístico, aunque carecieran de nombre explícito.  

 Así pues, los ejercicios espirituales son determinadas prácticas encaminadas a 

transformar la existencia de aquellos que se comprometen con ella. De este modo cuando 

la filosofía se ve como una forma de vida o como una actividad que cambia por completo 

la forma en la que se vive, entonces, es un ejercicio espiritual. Este denominador común 

de entender a la filosofía como una forma de vida, se repite no sólo abundantemente en 

el pensamiento antiguo, sino a lo largo de la historia del pensamiento. Por tanto, el 

presente trabajo pretende mostrar cómo es que los ejercicios espirituales, aunque 

evidentemente sin ser nombrados así, se encontraban ya en el pensamiento de Heráclito.  

 El pensador que nos ocupa ha sido tildado de misántropo, de un naturalista más, 

de ser un oscuro y en su vida y en su obra no hay prácticamente nada que no está en 

discusión. Vale decir, que no hay nada dado en el pensamiento de Heráclito más que reto 

y enigma. Por tanto, toda relectura de Heráclito demanda atención, una atención muy 

especial a todo lo que le rodea: su mundo, sus influencias, sus decisiones, sus 

comentadores, en fin, una atención pormenorizada a su vida.  

 Así las cosas, para nuestro estudio la actitud fundamental es el estar atentos a lo 

que nos ha llegado, en forma de fragmentos4, de la obra de Heráclito. De suerte que el 

ejercicio espiritual de la atención es uno de los principales según se ha visto y será el hilo 

conductor de los siguientes capítulos. La cuestión del estar atento se da en dos sentidos. 

Por una parte, nosotros, el que escribe y el lector estaremos ejercitando nuestro espíritu 

permaneciendo atentos al orden de la exposición. Por otra parte, Heráclito demanda que 

 
4 Cuando se citen los fragmentos de Heráclito lo haremos utilizando la traducción que hace Giorgio Colli 

en La sabiduría Griega III (2011), puesto que el orden que les da y las decisiones etimológicas por las 

cuales opta el filósofo italiano están orientadas a presentar una interpretación distinta de los fragmentos en 

donde se haga patente el pensamiento místico en el que el yo-hombre coincide con el hombre-dios y habita 

la ciudad de los dioses, el mundo que, a su vez, es también dios, esto es un dios-mundo. Si bien la presente 

tesis sigue la línea de interpretación que hizo Colli de los fragmentos como un camino más a investigar no 

pretende proponer su interpretación como la mejor o más acabada y, mucho menos, desvirtuar otras 

interpretaciones en favor de la de Colli. Por tanto, para Colli, las tesis centrales del misticismo se encuentran 

en el pensador efesio, lo cual es coherente con nuestra interpretación de que en Heráclito el pensamiento 

antropológico, cósmico y teológico son indisolubles y por ello, la práctica de la filosofía por el Oscuro 

implica una conversión hacia un modo particular de la existencia, es decir, que encuentra un correlato con 

lo que posteriormente Hadot entendió como el ejercicio espiritual originario: aprender a vivir. Así, en la 

referencia de las citas de los fragmentos citaremos primero la edición de Colli (vr. gr. 14 [A 9]), enseguida, 

separada por un punto y coma, citaremos la edición de Diels-Kranz (vr. gr. Fr. 1). Por tanto, la referencia 

completa será: (14 [A 9]; fr. 1). También en caso de que exista un fragmento que consideremos importante 

y que Colli no lo haya integrado en su erudita traducción la referenciaremos citando el acomodo canónico 

de Diels-Kranz, señalando en una nota al pie que Colli no tradujo dicho fragmento. Por último, en los casos 

en los que el acomodo de Diels-Kranz nos facilité más nuestra propia exposición lo citaremos en una nota 

al pie brindando una explicación pertinente.  



25 

estemos atentos al mundo que nos rodea y para ello, en las sentencias que se nos han 

legado como suyas podemos percatarnos de la insistencia que hay en tres temas. El 

primero, nosotros mismos; el segundo, la vida en la ciudad y, por último; el mundo que 

nos rodea.  

 Si esto es así, el primer tema se empata con los ejercicios espirituales de la 

atención; no actuar de manera inconsciente; meditar nuestros pensamientos y actos. Estos 

son aquellos ejercicios de naturaleza interior que normalmente se realizan en solitario. En 

este apartado notaremos cómo Heráclito no deja de ponderar una atención a uno mismo, 

desde nuestros actos, nuestras palabras y nuestro pensamiento, esto podría resumirse en 

un conocimiento y cuidado de sí.  

 El segundo tema, trata de la vida en la polis y se emparenta con las actitudes éticas 

y morales del Efesio. Por ejemplo, cuando pondera los actos que son propios de los 

hombres frente a los animales. De tal suerte que los ejercicios espirituales que aquí se 

encuentran son de una naturaleza más activa y se realizan en conjunto con los otros. La 

atención juega aquí un papel elemental, puesto que tales ejercicios demandan una 

continua atención hacia el otro, escucharlo, leerlo, y, muy particularmente en Heráclito, 

reprenderlo.  

 El tercer tema y último ejercicio de esta tesis se refiere a lo que se podría llamar 

la física de Heráclito. Aquí se notará la atención en todo cuanto acontece en el mundo que 

tiene por delante, develándonos al logos que lo ordena todo cuanto sucede. En última 

instancia, esto significa que en el pensamiento de que podríamos llamar la física de 

Heráclito se advertirá como nuestro pensador griego no deja jamás de estar atento a la 

obra de la physis, lo que le revela el Logos que ordena y gobierna todo cuanto es.  

 Son estos tres momentos o temas los que permitirán constituir la figura de 

Heráclito como un pensador que, en efecto, entendía a la filosofía como una forma de 

vida. En última instancia esto significa que la concebía como una forma de vida que él 

mismo practicaba porque le es propia a los hombres. Si somos capaces de mostrar esto, 

entonces se podrá decir que existen en los fragmentos de Heráclito, los gérmenes de lo 

que posteriormente se llamó ejercicios espirituales. Ahora bien, esto no quiere decir que 

el tema de la tesis sea proponer a Heráclito como el primer pensador en el que es posible 

hallar tales ejercicios. A lo sumo, mostraremos cómo es que los ejercicios espirituales 

están presentes en distintos pensadores a lo largo de la historia, aunque no se les llamó 

siempre de esa forma. 



26 

Capítulo II: 

El conocimiento y cuidado de sí en Heráclito: 

la atención a sí mismo como ejercicio espiritual 

 

El sabio antiguo, en cada momento, 

tiene conciencia de estar viviendo en el  

cosmos, poniéndose en armonía con éste.  

Pierre Hadot 

 

Por mucho que te esfuerces, 

y aunque recorras todos los caminos,  

no podrás descubrir los límites del alma: 

 así de profunda es la expresión  

que le concierne 

Heráclito: 14 [A 55]; 22B 45  

 

 

Como ya se ha dicho, la atención constituirá la piedra de toque desde la cual 

abordaremos los ejercicios espirituales con los cuales interpretamos los fragmentos de 

Heráclito. Esto es así puesto que la atención, como uno de los ejercicios espirituales 

primarios, se mezcla con todos los demás y, en más de algún caso, la presencia de ésta es 

la que hace que una práctica particular sea considerada un ejercicio espiritual. En este 

sentido, para Pierre Hadot, la atención que se presta a uno mismo es una actitud 

fundamental para quien ha decidido aplicar los ejercicios espirituales en su vida.  

Así pues, en un primer momento de este capítulo se explicará cómo es que Hadot 

considera la atención a uno mismo como un ejercicio espiritual. Particularmente nos 

interesarán los argumentos que él esgrima a propósito del concepto de “técnicas de yo” 

que Foucault estudia, puesto que, según nuestro autor, este punto es un lugar de 

encuentros y desencuentros con su colega francés5.   

 En un segundo momento, nos encargaremos de Heráclito, sobre todo nos 

ceñiremos a la interpretación que hace Giorgio Colli sobre la personalidad de nuestro 

pensador griego en Filósofos sobrehumanos (2011). Primordialmente se atenderá la 

cuestión de cómo es que Heráclito se entendía a sí mismo y a cómo es que esta atención 

le llevó a una absoluta conversión de su forma de vida habitual. En otras palabras, gracias 

a la atención que Heráclito presta a sí mismo fue capaz de transformar su forma de vida, 

tan profundamente que nunca volvió a ser el mismo.  

 
5 Debemos decir que las referencias a Foucault serán las mismas que encontramos en la obra de Hadot. 



27 

 Como tercer, y último momento, nos encargaremos de hacer una interpretación 

del pensamiento de Heráclito, resaltando las similitudes que existen entre la interpretación 

que tiene Colli y el pensamiento de Hadot sobre la atención a sí mismo. Con ello 

habremos mostrado que, en efecto, existe una similitud entre el pensamiento de Heráclito 

y los ejercicios espirituales como los tematiza Hadot, al menos en lo que respecta al 

pensamiento sobre sí mismo.  

 

Transformación y superación del yo  

 

Pierre Hadot y Michel Foucault coinciden en que la filosofía antigua era ante todo 

una ejercitación. Sin embargo, existen divergencias en lo que se refiere al objetivo de 

dicha ejercitación. Hadot concibe que la filosofía es un ejercicio llevado a cabo para 

superar la existencia individual y acceder a una existencia dentro del todo, esto es, en 

última instancia, adquirir una conciencia cósmica. En cambio, para Foucault el ejercicio 

de la filosofía antigua tiene como cometido cultivar el yo, es decir, cultivar nuestra 

existencia individual. Así, la principal diferencia entre Hadot y Foucault se da en la 

finalidad que, en tanto que ejercicio, tiene la filosofía. Al mostrar esta diferencia 

perseguimos aclarar qué es lo que Hadot piensa respecto del atenderse a sí mismo como 

ejercicio espiritual.  

 Foucault en su libro Historia de la Sexualidad II, el uso de los placeres escribe: 

“«El análisis […] es el cuerpo vivo de la filosofía, al menos si sigue siendo en la 

actualidad lo que fuera antaño, es decir, una “ascesis”, un ejercicio en relación con uno 

mismo mediante el pensamiento»” (Hadot, 2011, p. 252). Esto coincide con la idea que 

Hadot sostiene en su ensayo Aprender a vivir donde postula que la filosofía es un ejercicio 

que uno realiza para cambiar la vida por completo (2011, pp. 25-33). Por tanto, ambos 

pensadores creen que la filosofía en la Antigüedad se concebía como una ejercitación, 

vale decir, una práctica donde cada quien se hacía cargo de sí mismo.  

 Entonces, la diferencia entre estos pensadores comienza cuando mencionan el 

objetivo que tiene el ejercicio de la filosofía. Según Hadot, Foucault piensa que el 

individuo tiene una tarea sobre sí mismo. En este orden de ideas, el yo, como obra a 

realizar, implicaría volverse ‘artistas de nosotros mismos’, lo que constituiría el 

fundamento de una moral que tiene como piedra de toque una autonomía a la que la 

Modernidad no puede renunciar (2011, p. 253). Entonces, la filosofía, como ejercitación, 

supone la creación de nosotros mismos como nuestra propia obra de arte. Se puede decir 



28 

que, desde esta óptica, existe un yo que el hombre toma como proyecto y que cultiva para 

convertirlo en una obra de arte.  

 Convertirse en artistas de nosotros mismos es, siguiendo el pensamiento de 

Foucault, una ‘estética de la existencia’. Pero con el término “estética” Hadot comienza 

a plantear la diferencia que tiene su pensamiento respecto a los postulados de Foucault. 

Cuando hablamos de estética, según Hadot, pensamos en cosas muy dispares a lo que se 

podía pensar en la antigua Grecia. Un punto crucial es que los hombres modernos pueden 

concebir una disociación entre lo bello y lo bueno, lo que era inconcebible para un griego 

para quien lo bueno implicaba, forzosamente, belleza. Por tanto, Hadot piensa: “En 

realidad, lo que los filósofos antiguos buscaban no era la belleza (kalon) sino el bien 

(agathos)…” (2011, p. 253). Entonces, podemos entender que si los filósofos griegos 

buscaban lo bello es porque, realmente, buscaban el bien que éste presuponía. Por 

consiguiente, los filósofos antiguos intentaban orientar su existencia individual, aquejada 

por problemas sin importancia, hacia el bien que presuponía lo bello. Así, pensar en una 

estética de la existencia, conllevaría la idea de volverse hombres bellos tanto como en 

hacerse hombres buenos. Esta atracción por la idea del bien llegó a ejercer tanta fuerza 

en el pensamiento antiguo que los filósofos más comprometidos con alcanzar este ideal 

sacrificaron su vida en aras de alcanzarlo. Un ejemplo claro de este sacrificio, lo 

encontramos en La apología de Sócrates de Platón, donde Sócrates prefiere la muerte a 

seguir en el plano de los mortales, pues para él el bien sólo es alcanzable con la muerte y, 

por eso mismo, no le rehúye, sino que la acepta sin más (Hadot, 2006, p. 39).    

 Esta consideración a propósito de la palabra ‘estética’ le permite a Hadot decir 

que la cuestión no se trata de cultivar el yo, como algo que debe realizarse, sino de una 

transformación, transfiguración, mutación o superación del yo. En este sentido, la crítica 

de Hadot hacia los planteamientos de Foucault se da en el terreno del yo, mientras 

Foucault planteó la filosofía antigua como una práctica encaminada a hacer de nosotros 

mismos una obra de arte, es decir, la filosofía como una práctica para construirnos a 

nosotros mismos, Hadot menciona que esa tarea del yo sobre sí mismo no se encamina, 

en última instancia, a cultivar el yo, sino a superarlo, a dejar atrás la pertenencia a ese yo 

individual, para acceder a otro tipo de existencia como parte integrante del todo (Hadot, 

2011, p. 254).  

 Cuando el objetivo del ejercicio sobre sí mismo es la superación del yo individual, 

se vuelve importante hablar del concepto de sabiduría. Hadot escribe: “Por sabiduría se 

entiende ese estado que quizá jamás sea alcanzado por el filósofo, pero al que tiende 



29 

mediante un intento de transformación de sí mismo con el fin de superarse” (2011, p. 

254). Según esta definición de sabiduría es lícito entenderla como un ideal con una fuerza 

de atracción tal que es capaz de hacer que un hombre cambie por entero su forma de vivir 

con tal de conseguirla. Ahora, si lo consigue o no, es hasta cierto punto irrelevante, al 

filósofo le basta con el ejercitarse al máximo en vida por procurarla. Por tanto, este 

camino a la sabiduría es el ejercicio espiritual llamado filosofía y según Hadot  

De lo que se trata […] no es de la construcción del yo entendido como obra de 

arte, sino, por el contrario, de la superación del yo, o al menos de un ejercicio 

gracias al cual el yo se sitúa dentro de la totalidad y se siente parte de ella. (2011, 

p. 255). 

Y con ello, plantea una diferencia importante con Foucault que marcará todo su trabajo, 

a saber, Hadot entiende la filosofía como un ejercicio capaz de hacer que dejemos atrás 

nuestra existencia ensimismada e individual, para adquirir una conciencia del todo en el 

que advertimos que nosotros somos parte de éste; mientras Foucault, por su parte, se 

preocupa solamente de un paso anterior, es decir, de cultivar y producir el yo, pero sin 

que el filósofo trascienda esa existencia individual para insertarse en un orden mayor a 

él. Para Hadot, el objetivo de la filosofía antigua es superar al yo individual para ganar la 

existencia dentro del cosmos (2011, p. 255). Entonces, la filosofía es un ejercicio de 

conversión, en el que dejamos atrás nuestra existencia meramente humana para vivir de 

una forma totalmente distinta, como partes integrantes del todo.  

Si esto es así, parece que es momento de explicar qué entiende Hadot por 

conversión. Cabe destacar que cuando él habla de conversión, lo hace desde los terrenos 

de la religión y la filosofía. En este orden de ideas, define la conversión de la siguiente 

manera: “se trata en este caso de un cambio de concepción mental, que puede ir desde la 

simple modificación de una opinión hasta la transformación absoluta de la personalidad” 

(2011, p. 177). Esta acepción general, devenida de la palabra latina conversio, sirve para 

darnos la idea de que vivir de una manera filosófica es una conversión en la que hay una 

transformación de la personalidad.  

Pero siendo un poco más específicos, la palabra «conversio» responde a dos 

términos griegos, el primero, «episthrophe», que significa cambio de orientación y 

conlleva la idea de un retorno que puede ser hacia uno mismo o hacia el origen; el segundo 

término, «metanoia», designa un cambio de pensamiento que implica la idea de un 

renacimiento. Así, para Hadot, en la conversión se dan dos ideas de las cuales surge una 

paradoja: la conversión como episthrophe, en tanto que vuelta al origen y a uno mismo 

que se opone a la idea de metanoia, la cual implica un renacimiento y una transformación 



30 

(Hadot, 2011, p. 177). Estas dos acepciones no son excluyentes entre sí, de hecho, en el 

terreno de la filosofía se entrelazan y muchas veces se dan ambas en un mismo pensador.  

Hadot piensa que en la antigua Grecia la conversión era más un fenómeno propio 

del ámbito político que del religioso. Esto sucede porque, según él, todas las religiones 

antiguas, a excepción del budismo, ponderan ante todo el equilibrio (Hadot, 2011, p. 178). 

Así, para hablar de conversión en el mundo griego, tendremos que hacerlo desde ámbito 

político. En este orden de ideas, “[la práctica] democrática de discusión judicial y política 

les descubrió [a los griegos] la posibilidad de «cambiar el alma» del adversario mediante 

el hábil manejo del lenguaje, mediante el uso de mecanismos de persuasión” (Hadot, 

2011, p. 179). Entonces, se puede entender la transformación del ser que vendían los 

sofistas, ―quienes hablan de poder enseñar a ser virtuoso― que, en última instancia, 

trataría de convertir al educando en virtuoso mediante el uso de la retórica o el arte de la 

persuasión.  

Otro tipo de conversión que podemos ver en la antigua Grecia es la filosófica, 

aunque con menos frecuencia que la conversión política. Los griegos eran un pueblo 

político, por eso, aunque la conversión filosófica es más radical que la política, éstas no 

dejan de estar ligadas. Según Hadot, el filósofo “es un converso, puesto que ha sido capaz 

de apartar su mirada desde las sombras del mundo sensible y de dirigirla hacia esa luz 

que emana de la idea del Bien” (2011, p. 179).  

Recordando a las escuelas helenísticas, Hadot rescata que en ellas se postula una 

conversión de la manera en la que viven los individuos concretos que comulgan con ellas. 

Teniendo esto en mente, nuestro filósofo francés escribe que la filosofía helenística  

Implica así una ruptura con la forma habitual de vida: cambio de vestimenta y a 

menudo de régimen alimenticio, a veces, acompañado de la renuncia a la 

participación en asuntos políticos, constituyendo una total transformación de la 

vida moral mediante la práctica asidua de numerosos ejercicios espirituales. De 

este modo el filósofo accede a la tranquilidad espiritual y a la libertad interior, en 

una palabra a la beatitud. (2011, p. 180)  

En este sentido la filosofía es una conversión, una «metanoia», es decir un cambio de 

pensamiento que exige de aquel que lo lleva a cabo el renacimiento a una nueva forma de 

entender la vida. Sin embargo, este renacimiento, en el caso de los cínicos, por ejemplo, 

es un renacer a la vida natural y, entonces, es a la vez renacimiento y vuelta al origen. 

Según esto Hadot concluye:  

La filosofía antigua no aspira nunca a la construcción de ningún sistema abstracto, 

sino que se muestra como una llamada a la conversión en virtud de la cual el 

hombre regresa a su naturaleza original (episthrophe), arrancando violentamente 



31 

de la perversión que rodea al común de los mortales gracias a una profunda 

alteración de la totalidad del ser (en esto consiste la metanoia). (2011, p. 181) 

Por tanto, en la Antigüedad se entendía por filósofo aquel que tenía una forma de vida 

filosófica y se sometía con especial ahínco a ejercitar su espíritu para cambiar su vida de 

una forma radical, aunque no escribiera texto alguno. Así, por ejemplo, Sócrates será 

tomado por filósofo sin que haya escrito nada. 

 Según Hadot, para los estoicos existía un correlato entre este movimiento de 

conversión individual, por el cual pasaba el filósofo, con el movimiento de conversión 

del universo el cual tiene un movimiento vibratorio que va del interior hasta el exterior. 

Así, digamos que el hombre comparte la facultad de volver hacia sí mismo igual que lo 

hace el universo. Para conseguir tal movimiento de conversión “[…] el espíritu debe salir 

de sí mismo para retornar de nuevo a sí mismo, debe extasiarse con la vida y retronar con 

el pensamiento” (Hadot, 2011, p. 186). Este asemejarnos al universo, en lo que toca a 

nuestro movimiento de conversión, incita a pensar en la igualdad entre el ser interior del 

hombre y el mundo exterior, en otras palabras, a la equivalencia entre el micro-cosmos 

del hombre y el macro-cosmos del universo; tesis que Giorgio Colli sostiene en relación 

con el pensamiento de Heráclito y de la cual nos encargaremos en los apartados 

siguientes.  

Según lo apuntado hasta el momento, se ha caído en la cuenta que en la antigua 

Grecia la filosofía consistía, ante todo, en un ejercicio de transformación del yo. El 

filósofo trata de superar su existencia individual para acceder a una existencia como parte 

de un todo cósmico. También se advirtió cómo es que la filosofía sería una conversión 

«episthrophe», es decir, una conversión que implica el regreso a un origen y, asimismo, 

esta conversión también trata de una «metanoia»: una conversión que conlleva la idea de 

un renacimiento.  

Así, lo que toca mostrar en este momento es cómo se pueden ver en los fragmentos 

de Heráclito estas ideas concernientes a la conversión. Pues, este movimiento de 

conversión responde directamente a la atención que Heráclito se presta a sí mismo. En 

última instancia significa que al inicio de su pensamiento nuestro efesio está ya 

ejercitando su espíritu para superar su individualidad impropia y vulgar en aras para 

conseguir estar en consonancia con su propia interioridad.      

 Según Giorgio Colli (2011) Heráclito es el primer pensador que logró intuir las 

verdades del misticismo (p. 48). Así, para el Efesio existe una coincidencia entre tres 

términos fundamentales en su pensamiento, éstos son el mundo, el alma y la divinidad 



32 

(Colli, 2011, p. 52). Nosotros mostraremos la equivalencia de tales términos a través de 

los fragmentos de Heráclito, con ello daremos cuenta cómo, según Colli, es que la 

obtención de esta verdad mística le fue asequible a Heráclito como resultado de una 

conversión interna provocada por una ardua atención a sí mismo. De manera que, el 

misticismo que Colli ve en el pensamiento de Heráclito puede ser visto como efecto de 

una conversión hacia sí mismo y hacia el origen o principio de todo.  

 Así las cosas, Heráclito se piensa el poseedor de la verdad sobre el universo ya 

que posee una expresión con la cual concuerda todo cuánto sucede en el cosmos. Prueba 

de ello es el siguiente fragmento:  

[…] De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad con esa expresión, 

todos parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en poner a prueba las 

palabras y acciones que yo mismo trato de explicar separando cada cosa según 

sus orígenes y exponiéndola tal como es en sí misma. (14 [A 9]; Fr. 1) 

Con esto Heráclito enuncia a sus conciudadanos que él posee la expresión verdadera sobre 

el cosmos puesto que todo lo que dice está en conformidad con el logos que todo lo 

gobierna. La primera pregunta que surge, más allá de saber qué es lo que dice esta 

expresión, es saber cómo nuestro pensador llegó a poseerla. Según Colli, el principal 

interés de Heráclito no está en la exterioridad, entendida como mundo circundante, o en 

los hombres que hay en él, sino en su interioridad (2011, p. 51). En este orden de ideas 

nuestro filósofo italiano encuentra una corroboración de su tesis en el siguiente fragmento 

de Heráclito: “Me he indagado a mí mismo” (14 [A 37]; Fr. 101) En este indagarse 

podemos ver uno de los primeros indicios que invita a pensar que en Heráclito tuvo lugar 

una conversión hacia sí mismo (episthrophe) y que por ende su pensamiento está 

principalmente dirigido hacia su interioridad y no al mundo exterior o la política.  

Así, la conversión de Heráclito obedece a un impulso dionisiaco6 fundamental en su 

pensamiento que relega a la política a un papel con apenas algo de importancia. De lo 

cual se sigue que el interés primario del Efesio sea conocerse a sí mismo. Esta atención 

hacia su interioridad representa un viaje sinfín, como se esperaría de alguien que iniciara 

un camino por el universo exterior, así lo atestigua él mismo cuando afirma que “Por 

mucho que te esfuerces, y aunque recorras todos los caminos, no podrás descubrir los 

 
6 En su introducción a Filósofos sobrehumanos Colli menciona que el fenómeno dionisiaco apareció 

después que el impulso político de los griegos y que, en cierto sentido, éstos son dos fenómenos antitéticos. 

Lo dionisíaco es equivalente al misticismo, en este sentido nuestro filósofo escribe: “Con un término más 

filosófico se puede llamar misticismo a este movimiento; mientras que hasta entonces el hombre miraba el 

mundo y se insertaba en él como una parte más, ahora se separa de todo, se vuelve hacia su propia 

interioridad y buscando en sí mismo encuentra allí el mundo y la divinidad” (2011, p. 35).  



33 

límites del alma: así de profunda es la expresión que le concierne” (14 [A 55]; Fr. 45). 

Así pues, el impulso dionisiaco que orilló a Heráclito a realizar su introspección coincide 

con la idea de una conversión que hace regresar al hombre de las cosas externas a la 

realidad interna. Por ello Heráclito, en la atención que presta a su interioridad, está 

realizando una episthrophe en el ejercicio de ponerse atención a ésta redescubrirá el 

mundo y la divinidad.  

 Según Colli, para Heráclito el alma es una especie de fuego y eso lo corrobora 

citando dos fragmentos, el primero: “Para las almas, convertirse en agua es la muerte, y 

para el agua es muerte convertirse en tierra; pero el hecho es que de la tierra brota el agua, 

y del agua surge el alma” (14 [A 53]; Fr. 36), como contrario del alma está el agua, lo que 

nos incitaría pensar que entonces el alma es un fuego. El segundo fragmento consigue dar 

cuenta de la noción de continuidad, es decir un elemento, por ejemplo, el fuego puede 

convertirse en su opuesto, en agua. En este orden de ideas podemos leer:  

Transformaciones del fuego: primero, el mar; luego, una mitad del mar se 

convierte en tierra, y la otra mitad se transforma en el hálito de fuego b) La tierra 

se disipa como mar; y en esa misma expresión se determina la naturaleza que 

tenía antes de transformarse en tierra. (14 [A31]; Fr. 31) 

De lo cual se puede constatar la identidad entre el fuego y el mar, y por añadidura, 

siguiendo en esto a Colli, la equivalencia entre el fuego y el agua. Así, si el fuego es 

idéntico al agua y ésta, a su vez, es idéntica al alma, podemos decir que el fuego es 

equivalente al alma. Colli recuerda estos fragmentos para poder comprobar que para 

Heráclito hay una identidad entre el mundo y el alma, al respecto escribe:  

De esta comparación resulta de modo inequívoco la igualdad entre el alma y el 

fuego, y dado que para Heráclito el fuego significa el principio de todas las cosas, 

esta igualdad quiere decir coincidencia entre la interioridad del hombre y el 

mundo exterior. (2011, p. 53)   

Así, el fuego como principio del mundo, cosa que es atestiguada por el propio Heráclito,7 

es equivalente a nuestra alma y por ello, la atención que Heráclito presta a su alma es, en 

última instancia, una preocupación por el principio del mundo. Como ya hemos mostrado 

que el fuego es el principio de todas las cosas en el mundo, ahora toca explicar cómo se 

da la diferencia entre los entes del mundo, un paso del cual también se encargó el propio 

Heráclito:  

El dios es día y noche, invierno y verano, guerra y paz, saciedad y hambre, y 

cambia de la misma manera que el fuego; cuando se extiende mezclado con otros 

 
7 El mundo que tenemos en frente -el mismo para todos los mundos- no lo hizo ningún dios ni ningún 

hombre, sino que existió desde siempre y así existe y existirá, como fuego siempre vivo que arde y crepita 

mesuradamente y mesuradamente se extingue (14 [A 30]: Fr. 30). 



34 

elementos recibe diferentes nombres, según le place a cada uno. (14 [A91]; Fr. 

67) 

Así, el dios puede ser a la vez ambos opuestos. Entonces, el fuego puro es un principio 

con la potencialidad de ser tanto un opuesto como el otro (Colli, 2011, p. 54).  

 Ahora, en los fragmentos de Heráclito también se encuentra la identidad entre el 

alma y dios. Colli propone como primer paso para mostrar esto recordar el fragmento: 

“Un alma que se abrase de sed es la más sabía y la más valiosa” (14 [A 52]; Fr. 1188). 

Así, un alma seca es la más valiosa para Heráclito. Si esto es así, por añadidura, se infiere 

que un alma húmeda sería la menos valiosa.  

 Seguido de esta distinción entre las almas, Colli comienza a buscar cuáles son las 

cualidades que hacen que un alma sea un ‘fulgor seco’, la mejor versión de sí, o un alma 

húmeda y, entonces la peor versión de sí misma. El alma seca es el alma sabia. La 

sabiduría para Heráclito es definida de la siguiente forma: “[…] consiste en una sola cosa: 

conocer la razón que gobierna la realidad entera por medio de todos sus elementos” (14 

[A 54]; Fr. 41) y si complementamos con el siguiente fragmento: “El espíritu del hombre 

no posee los instrumentos para conocer, pero el espíritu de dios si lo posee” (14 [A 40]; 

Fr. 78), se puede colegir que el hombre no es capaz de poseer la sabiduría, mientras que 

la divinidad si la posee. Por tanto, el dios es sabio en la medida en la que posee el 

instrumento, la inteligencia, para reconocer la única razón que lo gobierna todo. Si esto 

es así, el alma sabia como hemos visto se representa por el alma seca. Entonces podemos 

entender que el alma seca es el alma de un dios. 

 Según esto, Heráclito distingue entre dos tipos de hombres, que se corresponden 

con los dos tipos de almas, la seca y la húmeda (Colli, 2011, p. 55). Esta división entre 

los hombres constituye un tema importante en el pensamiento de Heráclito y el siguiente 

fragmento lo atestigua:  

Y con respecto a esta expresión, que es verdadera, los hombres siempre se han 

mostrado cortos de inteligencia, tanto antes de prestarle atención como después 

de haberla escuchado. De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad 

con esa expresión, todos parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en 

poner a prueba las palabras y acciones que yo mismo trato de explicar separando 

cada cosa seguir según sus orígenes y exponiéndola tal como es en sí misma. Por 

otra parte, los demás individuos no se dan perfecta cuenta de lo que hacen estando 

despiertos, exactamente igual que se olvidan de lo que hacen mientras duermen. 

(14 [A 9]; Fr. 1)  

La primera parte del fragmento nos confirma que la individualidad humana carece de 

instrumentos para poseer la razón. Sin embargo, sí hay un hombre que posee la razón, el 

 
8 El fragmento según Diels-Kranz: “El alma seca es la más sabia y la mejor” 



35 

propio Heráclito. Así, la división entre el despierto que es nuestro pensador efesio, el 

hombre sabio de alma seca y los demás que son incapaces de entender la expresión de 

éste podemos decir los hombres durmientes de alma húmeda. A propósito de la división 

entre despiertos y durmientes podemos rescatar los siguientes fragmentos. Primero: “Los 

que están despiertos tienen un mundo único y común, pero entre los durmientes cada uno 

se retira a un mundo propio” (14 [A 100]; Fr. 89), el mundo común de los despiertos es 

el mundo en el que la razón lo gobierna todo, mientras tanto, los durmientes incapaces de 

comprender esta razón que lo pilota todo a través de todo (14 [A 73]; Fr. 41) se explican 

el mundo según su capricho. El segundo fragmento: “Obrar y hablar exactamente como 

los que duermen” (14 [A 96]; Fr. 73) cuyo sentido es justamente hacer un llamamiento 

para no actuar como ellos. Parece entonces que la división entre los hombres, por un lado, 

los despiertos y por otro los dormidos, se da en tanto que se preste atención a la razón que 

gobierna el universo. 

    Si recordamos que Heráclito piensa que “El espíritu del hombre no posee los 

instrumentos para conocer, pero el espíritu de dios si lo posee” (14 [A 40]; Fr. 78). 

Entonces vale la pena preguntar si no es que Heráclito se está contradiciendo, por un lado, 

dice que el hombre no posee los instrumentos para conocer, entiéndase entender la razón 

que gobierna al universo, haciendo del conocimiento algo que sólo concierne a los dioses 

y, por otro lado, habla de que él, un hombre, posee el conocimiento y que lo expresa, 

aunque los demás no lo entiendan. ¿Acaso Heráclito se está comparando con un dios? En 

este punto Colli piensa que, justamente, lo que distingue a un despierto y un dormido 

―un hombre mediocre y otro que se convierte en dios―, es la capacidad de conocer 

(2011, p. 55). En efecto hay una contradicción, pero no un contrasentido. Puesto que el 

hombre mediocre no tiene los instrumentos para conocer, pero el dios sí lo posee y hay 

hombres, como el propio Heráclito, que se convierten en dioses mediante el 

conocimiento.   

 Según esto, el conocimiento de la realidad, y de la razón que en ella impera, nos 

convertiría en dioses. A pesar que Heráclito mencione que hasta ahora ninguno de los 

hombres le ha entendido, lo que implica que ninguno conoce el mundo común de los 

hombres sabios, deja abierta la posibilidad a todos para convertirse hacia la sabiduría, que 

como ya hemos apuntado es equivalente con la divinidad, De lo cual se sigue que, decir 

hombre sabio, es tanto como decir hombre-dios. En este sentido es que el efesio les 

vaticina: “Todos los hombres pueden tener la suerte de reconocerse a sí mismos…” (14 

[A 50; Fr. 116). Es decir, que todo hombre tiene la misma posibilidad que Heráclito para 



36 

descifrarse a sí mismo (14 [A 37]: Fr. 101) y, entonces, advertir que “Al alma corresponde 

una expresión que se engrandece a sí misma” (14 [A 10; Fr. 115). Así las cosas, los 

hombres pueden acceder a una vida que les es propia y en la cual, en tanto que conocen 

la razón que lo gobierna todo se asemejarían al intelecto divino que posee inteligencia, 

dejando así el mundo de las apariencias y los impulsos meramente humanos.  

  Así, en el pensamiento del Oscuro, en efecto, hay dos tipos de hombres: los 

durmientes y despiertos o mediocres y hombres-dioses (Colli, 2011, p. 55). También 

hemos visto cómo piensa que aun nadie más que él ha llegado a ese estadio propio de los 

hombres. Nadie ha llegado a convertirse en dios mediante el conocimiento, prueba de ello 

la encontramos en el fragmento ya citado 14 [A 9]; Fr. 1 que podemos reforzar con el 

siguiente: “De entre todas las teorías que he escuchado, ninguna ha llegado tan lejos como 

a reconocer que la sabiduría es una realidad aparte de todo lo demás” (14 [A17]; Fr. 108). 

Sin embargo, creer que el cambio de un estado a otro es imposible, es un error, pues ya 

hemos hecho notar como es que Heráclito cuando dice que a todos les es posible indagarse 

a sí mismos y que a todos es común el pensamiento les ha dejado la puerta abierta para 

que abandonen su letargo y comiencen una vida como hombres dioses.  

 El paso de hombre mediocre a hombre dios es prácticamente obligado en 

Heráclito, quien piensa que todo está en un constante movimiento. En este orden de ideas 

es que el Efesio escribe: “Inmortales mortales, mortales inmortales; vivos en la muerte de 

aquellos, pero en la vida de aquellos muertos” (14 [A 43]; Fr. 62). Colli piensa que este 

fragmento evidencia el cambio de la vida mortal a la inmortal, es decir, dejar de lado la 

existencia meramente humana y mortal, por convertirnos a una existencia divina e 

inmortal. En este sentido, Colli advierte que no tomemos la muerte en un sentido literal, 

sino más bien la tematizamos como el acto inicial de un cambio radical y, respecto del 

tema escribe:   

Podría concluirse de aquí que los hombres sólo con la muerte se convierten en 

dioses, pero hay que tener presente que thánatos no significa para Heráclito 

muerte en el sentido corriente de la palabra, sino cualquier cese de un estado. Un 

hombre puede durante su vida morir como hombre y nacer dios, y viceversa. 

(Colli, 2011, pp. 58-59)  

Por tanto, debemos entender que si bien Heráclito escinde a los hombres en dos tipos, 

también deja abierta la posibilidad de que ellos se entiendan a sí mismos como hombres 

dioses y dejan atrás la vida meramente mortal. Sin embargo, él mismo se desengaña y 

advierte que la mayoría no desea este tipo de vida, y en este orden de ideas escribe: “De 

hecho los mejores escogen una sola cosa por encima de todas las demás: la gloria 



37 

imperecedera de los mortales. Pero la mayoría se hincha hasta reventar, como las bestias 

de manada” (14 [A 77]; Fr. 29). Por gloria imperecedera de los mortales, se debe entender 

la capacidad de atender e investigar nuestra alma y, aunque eso nos reporte la mejor forma 

de vida, la mayoría, prefiere hincharse hasta reventar, es decir perderse de sí mismos en 

la satisfacción desmedida de las apetencias corporales.   

 Parece que con esto es lícito pensar que Heráclito entendía que los hombres podían 

llegar a ser dioses mediante el conocimiento. Esto le llevó a prestar una atención especial 

a su interioridad como facultad cognoscente, pues, en ella estriba la igualdad de los 

mortales con los inmortales. Ahora, siguiendo a Colli es posible sostener otra 

equivalencia, ésta sería la última verdad del misticismo, a saber, la igualdad entre el 

mundo y dios (p. 60).  

 Colli comienza por constatar que el dios se emparenta con la totalidad de lo que 

aparece que, desde la óptica de Heráclito, son opuestos, cosa que es corroborada por el 

mismo pensamiento del Efesio:  

El dios es día y noche, invierno y verano, guerra y paz, saciedad y hambre, y 

cambia de la misma manera que el fuego; cuando se extiende mezclado con otros 

elementos recibe diferentes nombres, según le place a cada uno. (14 [A91]; Fr. 

67)  

El dios es, entonces, un opuesto y otro, se comporta como el fuego que dependiendo de 

su mezcla con otros elementos se muestra de una u otra forma. Según Colli esto muestra 

que Heráclito piensa en un dios que es continuo (xunón), en donde su existencia se 

perpetúa en el cambio de un opuesto al otro (2011, p. 61). Así, por continuo o (xunón) 

debemos entender la relación que hay entre los elementos discretos de la realidad, justo 

aquellos que Heráclito expone según su realidad constitutiva (14 [A 9]; Fr. 1). Entonces, 

la divinidad para Heráclito no sólo es inmanente al mundo en el que vivimos, es el mundo 

mismo. 

 Colli nos advierte que no debemos ver en Heráclito un misticismo como existió 

en el Renacimiento en el que se partía de la idea de Dios y luego el mundo se ajustaba a 

éste. Por tanto, en Heráclito el proceso comienza como un recogimiento, un abandono del 

mundo exterior para investigarse a sí mismo y en su interior él reencuentra el mundo y 

con él la divinidad. En este orden de ideas es que entendemos el concepto de «théos» en 

Heráclito como una forma de hablar de la plena personalidad que es el mundo. Así, “La 

ecuación dios-mundo no es otra cosa que un tinte de personalización que se le da al 



38 

mundo, que es concebido como individuo-dios cognoscitivo que tiene la suprema 

conciencia de los opuestos” (2011, p. 61).  

Si el mundo es equiparable con dios o la divinidad y, como hemos mostrado antes, 

el hombre en su interioridad es equivalente a la divinidad mediante el conocimiento. 

Entonces, entre el mundo y el alma humana existe también una equivalencia. Según lo 

apuntado hasta el momento estamos en condiciones de confirmar lo que escribe Colli 

acerca del súper-individualismo de Heráclito:  

Él encontró en su alma, junto a lo húmedo que la mantiene ligada a los intereses 

humanos, el fuego que la hace elevarse hacia lo alto, encontró algo que él llama 

fuego, porque es más violento que cualquier otro impulso, porque anula las 

limitaciones y tiende a expandirse y elevarse en el todo, y es puro y luminoso. 

Esta es su más verdadera individualidad y debe ser también la más verdadera en 

sentido absoluto. Por ello llama divino al éthos en el hombre, que es esta 

individualidad más profunda. (2011, p. 62)  

Un punto interesante es reconocer que el fuego, principio o «arché» del mundo es, 

también, aquella cualidad interna que le otorga al hombre la capacidad de equipararse con 

los dioses y de encontrar el mundo dentro de sí. Así, parece que la atención, en cuánto 

indagación de sí mismo, que Heráclito presta a su interioridad es equiparable con un 

interés por conocer el mundo, la razón que lo rige y, por agregado, con una indagación de 

la divinidad. En este sentido, Werner Jaeger escribe que el pensamiento de Heráclito 

comienza con una serie de consideraciones antropológicas que adquieren dimensiones 

cósmicas y teológicas y que son inescindibles entre sí (p.178).  

 En conclusión, Heráclito descubre el mundo y la divinidad ocultos en su interior. 

A causa de esto se desinteresó, hasta cierto punto, del mundo exterior y con él la política, 

como lo atestigua su vida misma al derogar su derecho noble en Éfeso en favor de ir a 

buscarse a sí mismo. Siguiendo lo dicho al principio, esta atención hacia sí mismo puede 

verse como una conversión, una «episthrophe», que implica la idea de un regreso a la 

interioridad propia del hombre, donde el Efesio reencuentra el mundo y la divinidad. 

Entonces, este movimiento de conversión y de vuelta a sí mismo comienza con una 

indagación de su interioridad.  

 Para Heráclito esta indagación de su alma le muestra que su naturaleza es la misma 

que la divina, puesto que son continuos en el orden del cosmos. Así, su movimiento de 

conversión que, en última instancia, es una atención especial hacia sí mismo le posibilitó 

saber que la naturaleza del hombre está en otro lugar que no es la satisfacción de los 



39 

apetitos carnales.9 Así, podemos decir que cuando Heráclito dice que ha encontrado 

dentro de él un fuego que le lleva a estar atento a lo continuo en el mundo, deja atrás su 

existencia como un hombre dormido, un hombre mediocre de alma húmeda, para 

convertirse en un alma seca, sabia y, en tanto que posee la sabiduría, divina.  

 Todo esto, en efecto, nos permite ver que en Heráclito se da una práctica de 

conversión de su personalidad y de su forma de vida que es llevada desde la vulgaridad y 

la vida dentro de la mayoría hacia la vida solitaria del sabio. Siguiendo los postulados de 

Hadot, de lo que se trata es de superar la mera individualidad para alcanzar una 

individualidad cósmica en la que nos reconozcamos no sólo como partes del todo, sino 

como el todo mismo. Es posible sostener, entonces, que el pensamiento de Heráclito es 

la expresión de una práctica de conversión: una transformación de su ser en la que el viejo 

Heráclito noble muere y renace una nueva personalidad en sintonía con el alma divina y 

con el mundo. Así, se cumple que el ejercicio del pensamiento en Heráclito no sea, 

exclusivamente, una tarea teórica de observación del mundo, sino una práctica para elevar 

a los hombres al plano de lo divino.  

 Como se vio este movimiento hacia el interior puede entenderse como la 

conversión a una introspección exacerbada que fuerce a nuestro pensador a la soledad 

más radical y absoluta. Por ello, cuando se leen los fragmentos de una forma no tan 

profunda y atenta puede uno llegar a pensar que Heráclito es un misántropo y que, 

justamente, su objetivo es olvidar de una vez por todas la relación con otros hombres y 

más con los efesios. Colli está de acuerdo con esto, en líneas generales, pero, 

particularmente, también advierte que como todo griego Heráclito en un punto cedió ante 

su impulso político, y fue cuando decidió expresar a los hombres la verdad del mundo de 

una forma oscura y enigmática, pues él sabía de antemano que no sería entendido (2011, 

pp. 50-51).  

 En el siguiente capítulo se precisará la relación política que Heráclito sostuvo con 

sus conciudadanos, puesto que se da en el terreno de un diálogo con el otro. Con ello nos 

hemos permitido ver un espectro de los ejercicios espirituales que son aquellos que se 

practican en conjunto. Sin duda alguna podemos pensar en la contradicción de no querer 

 
9 Para sustentar que lo propio del hombre no se encuentra en la satisfacción indiscriminada de los apetitos 

carnales podemos citar un fragmento que Colli no traduce: “Si la felicidad estuviera en los deleites del 

cuerpo, llamaríamos felices a los bueyes cuando encuentran legumbres (orobios) para comer” (Fr. 4), de lo 

cual podemos colegir que no es propio llamar feliz a aquel que sólo ha satisfecho sus apetitos corporales, 

puesto en nada nos diferencia de las bestias y cómo hemos visto a los hombres les corresponde un lugar 

especial en el cosmos en el que puede ascender a ser un hombre-dios mediante el conocimiento  



40 

decir nada a los hombres y, sin embargo, terminar profiriéndoles unas sentencias. Pues 

bien, en el segundo capítulo se verá cómo es que justo mediante esos fragmentos Heráclito 

está siendo tan político como le permite su individualidad y cómo mediante el diálogo es 

que el efesio intenta abrir el camino para que los hombres pasen de ser hombres mediocres 

y se conviertan en hombres dioses. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41 

Capítulo III: 

Heráclito: un ciudadano de Éfeso y del mundo 

 

En lo que sigue se intentará mostrar la relación que existe entre Heráclito de Éfeso 

y su ciudad. En lo que sigue se propondrá a Heráclito como una personalidad política. A 

simple vista esto contradice lo apuntado en el capítulo anterior en el que, siguiendo la 

interpretación de Colli, el espíritu de Heráclito era dionisiaco y, por ende, contrario y 

ajeno a todo interés político. Esta contradicción, como la mayoría en Heráclito, no es 

fortuita, sino que nace de una percepción errónea de la política. Por tanto, en las siguientes 

páginas mostraremos cómo es que nuestro pensador griego entendía la política y, por 

añadidura, cómo la ejercía. Se partirá del supuesto de que es en la ciudad donde un griego 

ejercita su espíritu para conseguir la excelencia que, en tanto sea un ciudadano libre, le es 

del todo importante. Para tales fines, recordaremos lo que escribió Giorgio Colli en la 

introducción de Filósofos sobrehumanos acerca de lo político. Asimismo, se recuperará 

lo escrito por Martin Heidegger en su texto Heráclito sobre el tema en cuestión. Así, al 

finalizar, será posible apreciar cuál es la relación de Heráclito y la ciudad constatando la 

importancia de ésta en la vida del Efesio.   

 En el texto de Colli podemos ver un esbozo del panorama griego en la época de 

estos pensadores ―de Anaximandro a Platón―. Colli (2011) no suscribe la distinción 

temporal ―y más o menos arbitraria― que conocemos como filosofía presocrática, que 

atiende a la razón de que con Sócrates el tema de la filosofía tiene un viraje hacia el 

hombre. Mientras, los primeros filósofos se ocuparon exclusivamente de la naturaleza (p. 

31). En cambio, siguiendo a nuestro filósofo italiano, se puede notar una continuidad, 

pues los presocráticos también se interesaron, y no en menor grado, por el hombre. Por 

tanto, si mostramos la relación que tiene Heráclito con la ciudad y, más aún, exponemos 

en qué términos es posible verlo como un hombre político comprobaremos que la 

investigación por el hombre no nace o se introduce con Sócrates, sino que ya se 

encontraba en los mal llamados presocráticos.   

Comencemos por exponer qué entendemos por político en el contexto griego. Por 

tal categoría debe entenderse todo aquel ciudadano libre que expresa su personalidad en 

el ámbito público. Los ciudadanos que actuaban como educadores eran considerados 

políticos de una forma especial (Colli, 2011, p. 31). De lo cual se sigue que filósofos y 

poetas, en tanto que formadores de la espiritualidad de la ciudad, sean tomados por 



42 

hombres políticos de una manera especial. Si bien esto es así, no es garantía de que todo 

filósofo quisiera ser un educador o influir en la espiritualidad de su ciudad y tampoco es 

garante de que la enseñanza viajará siempre por un vehículo afable y disfrutable. Así, en 

Heráclito podemos notar al educador desdeñoso y hostil, al hombre solitario que, pese a 

todo, no deja completamente solos a los efesios, su comunidad. Por el contrario, sus 

palabras, difíciles y enjuiciadoras parecen, las más de las veces, una severa llamada de 

atención para sus conciudadanos.  

 La vida en común es una característica indispensable para nuestro pensador. Esto 

es así porque el griego concibe al mundo como una ciudad. Pero, en tanto que él se sabe 

finito, advierte que esta ciudad, el mundo, que es más grande de lo que imagina, no puede 

estar dispuesta exclusivamente para él. Así, el mundo le pertenece a los dioses (Colli, 

2011, p. 32). Esto le permite suponer que tiene una cierta vida en común con los dioses, 

a un punto tal, que el mismo Heráclito puede a atestiguar que en su morada, frente al 

fuego de un horno, «también habitan los dioses».  

 En las palabras de Heidegger (2011) esta comunidad del griego con los dioses, 

implica saber que lo extraordinario se encuentra oculto en lo ordinario (p. 3). Heidegger 

presta especial atención al tono de las palabras de Heráclito, y no es para menos, pues, es 

de las pocas veces en el que el tono de Heráclito es amable e invitador. «También aquí 

habitan los dioses», estas palabras podrían leerse cómo la enseñanza de un viejo maestro, 

proferida a unos jóvenes discípulos. Si bien es cierto que, hasta donde sabemos, Heráclito 

no tuvo discípulos. Esto no nos autoriza a negar en él una actitud pedagógica, de 

invitación a que los hombres a que, como él, dieran cuenta de su comunidad con los 

dioses.  

 Se ha dicho que esta actitud invitadora y amable de Heráclito es más bien la 

excepción que la regla. La prueba de una actitud más hostil y normal en él la encontramos 

en la famosa historia llevada a cabo en el templo de Artemis. Se cuenta que Heráclito 

vociferó, en contra de los efesios, que es mejor jugar a los dados que ocuparse del cuidado 

de la polis (Diógenes Laercio, IX, 3). Se podría estar tentado a interpretar modernamente 

la situación y pensar que nuestro sabio griego se está declarando un hombre «apolítico», 

que sólo se mueve en el plano de la «existencia privada» (Heidegger, 2010, p. 31). Sin 

embargo, esto no es así. Lo único que se ve, en efecto, es la renuncia de Heráclito a 

hacerse cargo del cuidado de la ciudad y esto no equivale a afirmar que era un hombre 

ensimismado y, por ende, desentendido de la política.  



43 

 Heidegger piensa que renunciar a la ciudad, no significa abandonarla. “¿Es más 

―se pregunta Heidegger (2012)― no es ocuparse de la ciudad el ocuparse de la presencia 

de los dioses?” (p. 32). Con lo visto anteriormente acerca de la comunidad del hombre 

con los dioses, puede responderse: el ocuparse de la presencia y cercanía con los dioses 

es para el griego una forma de manifestar su cualidad política. En este orden de ideas 

“[…] pensando de modo griego ―escribe El filósofo de Friburgo (2012)― el pensador 

se muestra un hombre «político» en el sentido propio, ciudadano de la cercanía esencial 

con los dioses”  (p. 32). Por tanto, se ha mostrado que un hombre político, como Heráclito, 

entiende su lugar en el cosmos, donde convive con otros hombres, con la physis y, 

también, con los dioses. Por tanto, para él ser ciudadano griego implica jugar un papel 

especial que se halla entre las cosas mortales y los dioses o las cosas inmortales.   

 Se ha visto, pues, que para los griegos el hombre que se dedica de una u otra forma 

a la educación de la ciudad es, especialmente, un hombre político. En ese sentido, parece 

oportuno que prestemos atención a la relación de Heráclito con la polis que, a saber, se 

dará en este terreno de la educación. Dicho de otra manera, toca mostrar el carácter 

educador de Heráclito, lo que, en tanto que la educación para el mundo griego es un 

fenómeno político, nos evidenciará su carácter político.  

 En el primer fragmento de Heráclito según Diels-Kranz ―el 14 [A 9] de Colli― 

nuestro sabio arremete contra la mayoría: “Y con respecto a esta expresión, que es 

verdadera, los hombres siempre se han mostrado cortos de inteligencia, tanto antes de 

prestarle atención como después de haberla escuchado”. La expresión de Heráclito nace 

en concordancia con el logos que lo ordena todo. Así, la expresión del sabio de Éfeso, 

nacida en concordancia con el logos, es enseñanza para los hombres, en tanto que discurso 

verdadero. Por su lado, los hombres parecen incapaces de «entender» la lección; 

incapaces de entender la ley, el logos, que orienta la expresión particular de nuestro 

pensador y el mismo orden del mundo. Además, es incomprendida por ellos de manera 

premeditada, como lo atestigua el siguiente fragmento: “Por eso hay que prestar atención 

a los elementos contiguos. Y aunque lo contiguo sea la expresión, la mayoría vive como 

si cada uno tuviera una experiencia separada” (14 [A 13]; 22 B 2). Tradicionalmente este 

fragmento sucede al 14 [A 9], como primero y segundo, lo cual tiene sentido pues aclara 

que si bien los hombres escuchan esta expresión («logos»), la ignoran, pues piensan que 

su inteligencia es particular y no compartida y común como, de hecho, lo piensa Heráclito. 

Así, la enseñanza de Heráclito puede ser vista como un grito enfadado a los efesios: ¡Que 



44 

acaso no dan cuenta que todo el mundo tiene un orden y una razón (logos) y, que yo, 

Heráclito, se las comunico sin más! 

 En consonancia con el fragmento 14 [A 13]; 22 B 2 está el 14 [A 86]; 22 B 34: 

“El que después de haber oído sigue sin entender, es como si fuera sordo. Así se recoge 

en lo dicho. «Aunque presente está ausente»”. Con la anterior cita se vuelve patente que 

Heráclito, como educador, no es exactamente alguien paciente y de palabras 

benevolentes. Por el contrario, es exigente y violento, en palabras de Rodolfo Mondolfo 

(1966): un fustigador de la conducta humana (pp. 328-333).  

 En lo que sigue, veremos que la amonestación que Heráclito hace a las conductas 

de sus contemporáneos se vuelve del todo clara en los fragmentos donde las actitudes de 

sus conciudadanos se equiparan con conductas animalescas. Mondolfo sostiene que 

Heráclito cuando habla de los animales lo hace para fustigar las propensiones bestiales de 

la mayoría, “es decir [que su objetivo es] realizar una crítica de su vida y de su conducta, 

que si interesa también al aspecto cognoscitivo, mucho más toca al aspecto ético” 

(Mondolfo, 1966, p. 329). Partiendo de esta idea, Mondolfo mostrará en Heráclito la 

actitud de educador que se ha anunciado con anterioridad.  

 Mondolfo (1969) propone una lectura ética del fragmento: “los cerdos gozan con 

el fango, mucho más que con el agua cristalina” (14 [A 22]; 22 B 13), acompañado de: 

“los cerdos se lavan con el cieno, las aves de corral con el polvo y la ceniza” (22 B 3710).  

En estos fragmentos Mondolfo piensa muestran lo que conviene a un hombre refinado. 

Si bien no dice exactamente cómo llegar a ser un hombre refinado, podemos entender que 

existe una lección cautelar, un llamado a que cada uno de los que escuchan, en tanto que 

deseen ser refinados11, no se abandonen a la mugre y al cieno. Más complicado es el 22 

B 37, en el que Mondolfo rescata que el hombre no es mencionado en este fragmento. Sin 

embargo, nos insta a suponer que el hombre está allí entendido implícitamente. Según 

nuestro comentarista, esta ausencia patentiza que el blanco de ataque de Heráclito no es 

otro que el hombre (Mondolfo, 1966, p.329). Esto es corroborado si entendemos el 

fragmento 14 [A 21] a-b; 22 B 5, como una continuación:  

 
10 Este fragmento no es traducido por Colli. 
11 A propósito del refinamiento, Werner Jaeger (1933) escribe: “Nobles o vulgares todos los miembros de 

esta sociedad [la griega] conservan su sello común de decoro en todas las situaciones” (pp. 31-36). 

Ciertamente Jaeger está hablando de la Grecia homérica. Sin embargo, este afán por el decoro, lo que es 

propio y el refinamiento parece ser un lugar común en los griegos, pues es posible notarlo en la Odisea con 

el comentario Jaeger; en Heráclito con el de Mondolfo; en Aristóteles quien, citando a Heráclito, (Ética 

Nicomaquea, IX, 2,, 1155 b 14) diferencia los placeres del hombre al de los animales, haciendo que el 

placer del hombre sea más limpio refinado que el del animal. 



45 

Y se purifican embadurnándose con sangre ajena, como el que se revuelca en una ciénega 

para purificarse con el cieno. Y a continuación elevan súplicas a esas imágenes de los 

dioses como si quisieran discutir en el santuario, aunque en realidad no conocen ni a los 

dioses ni a los verdaderos héroes. 

Querer limpiar lodo con lodo y su evidente imposibilidad junto a la idea del refinamiento 

del hombre y su limpieza, develan la enseñanza aristocrática de Heráclito sobre lo propio 

del hombre, a saber, la limpieza, el refinamiento y el decoro, que en la cultura griega son 

constantes desde Homero hasta tiempos de Aristóteles.  

 En este orden de ideas, Mondolfo también emparentó el Fr. 37 con 14 [A 21] a-b; 

22 B 5, donde se clarifica la distinción entre el placer de los hombres y el placer de los 

animales:  

Los cerdos se lavan con el cieno, las aves de corral con el polvo y la ceniza (Fr. 37). Los 

cerdos gozan con el fango, mucho más que con el agua cristalina (14 [A 22]; Fr. 13). Y 

se purifican embadurnándose con sangre ajena, como el que se revuelca en una ciénega 

para purificarse con el cieno. Y a continuación elevan súplicas a esas imágenes de los 

dioses como si quisieran discutir en el santuario, aunque en realidad no conocen ni a los 

dioses ni a los verdaderos héroes. (14 [A 21] a-b; Fr. 5) 

Como se muestra el hombre brilla por su ausencia en la sentencia. Sin embargo, no 

podemos sentirnos menos aludidos. Es decir que, en efecto, como señala Mondolfo, la 

omisión explicita del hombre nos hace suponerlo implícitamente como en contraposición 

de las bestias. Así, lo que es propio para ellas, por fuerza debe ser inadecuado para el 

hombre. Esto es la enseñanza de Heráclito hacia los hombres, al menos, en lo que respecta 

al lugar del hombre en el cosmos en oposición al lugar que tienen los animales. 

 Con esto ha quedado claro cuál es la distinción entre hombres y animales. Por 

ende, vamos progresando en la enseñanza de Heráclito que muestra las cosas según su 

naturaleza íntima y revela el lugar que le es propio a cada cosa. Así, ya ha quedado claro 

cuál es el lugar del hombre respecto de los animales. Ahora tocará ver cuál es la relación 

existente entre hombres y dioses. Para explicitar dicha relación comencemos por recordar 

los fragmentos 14 [B 1]; Fr. 82 y 14 [B 2]; Fr. 83  

… no será que Heráclito tiene razón cuando dice que incluso la mona más graciosa de la 

manada es fea, si se compara con la raza humana (14 [B 1]; Fr. 82) […] incluso el más 

sabio de todos los hombres, sí se compara con Dios, será como un mono tanto en cuestión 

de sabiduría, como de belleza, o de cualquiera otra cualidad (14 [B 2]; Fr. 83).   

Aquí se reafirma la superioridad del hombre respecto de los animales que son 

representados con la figura de la mona. Posteriormente, se pondera a los dioses respecto 

del hombre, asemejando a éste con un mono. Entonces, es claro que el hombre tiene un 

lugar específico en el cosmos. Comparte la mortalidad con los animales, al tiempo que 



46 

convive con la divinidad y no es ninguno de éstos. Por el contrario, se encuentra en medio 

de ambas naturalezas, mortal e inmortal. Recordemos «también aquí habitan los dioses». 

Por tanto, es notorio que el hombre participa de ambas esferas, la humana y la divina. 

Mondolfo (1966) ve la conclusión de este asunto cuando Heráclito sentencia: “De hecho 

los mejores escogen una sola cosa por encima de todas las demás: la gloria imperecedera 

de los mortales. Pero la mayoría se hincha hasta reventar, como las bestias de manada” 

(14 [A 77]; Fr. 29). Y si a este fragmento le agregamos el siguiente: “[Entonces] Es difícil 

luchar contra la vehemencia de la pasión; de hecho, esa actitud lo llevará a lograr 

cualquier objeto de deseo aun a precio de la propia alma” (14 [A 116]; Fr. 85). La lección, 

sin duda, termina por proponer que aquello propio del hombre no son los excesos y la 

satisfacción entera de las pasiones, sino la gloria imperecedera.  

 De lo anterior se sigue que, el placer máximo de los animales está en la 

satisfacción de las apetencias corporales. En cambio, el placer del hombre tiene su 

felicidad máxima en cosas que atañen al espíritu más que al cuerpo. Si bien esto es así, 

tampoco es que coincida perfectamente con el círculo de los seres divinos, los dioses. Por 

lo tanto, parece que, la pregunta ineludible es: ¿Cuál es el lugar que le corresponde al 

hombre?  Como es de esperarse, cuando se trata de Heráclito no podemos encontrar una 

respuesta frontal, clara y distinta. Por el contrario, hablando de este griego toda respuesta 

la encontraremos después de hacer un ejercicio intelectual, poniendo atención a sus 

sentencias para poder extraer la enseñanza que ahí yace.  

 Con todo lo dicho hasta el momento, ya se podría saber algunas cosas. Por 

ejemplo, en contraste con el exceso, lo propio del hombre será la medida y la austeridad, 

pues, aunque es conveniente saciar las necesidades del cuerpo, en ellas el hombre no 

encuentra su placer ni su virtud o excelencia. Pues bien, se infiere que, aquello que es 

propio del hombre no se cuenta en la realidad corporal. Por tanto, pertenece al aspecto 

espiritual. En este orden de ideas, “La experiencia de la realidad inmediata es el valor 

supremo, y la auténtica sabiduría consiste en decir y hacer lo que es verdad, habiéndolo 

aprendido desde la cuna” (14 [A 15]; Fr.112). La primera parte de este fragmento permite 

suponer que aquello propio del hombre, le es dado por la experiencia de la realidad 

inmediata, esto se corrobora cuando habla sobre la intuición en los siguientes términos: 

“La intuición no es fuente de una sólida experiencia, porque de ser así, se la habría 

enseñado por una parte a Hesíodo y a Pitágoras, y por otra, a Jenófanes y a Hecateo” (14 



47 

[A 67]; Fr. 40)12. Ahora entendemos que Heráclito pretendía enseñar a los hombres a 

abrazar el pensamiento y la sabiduría como la virtud máxima que, si bien, parte de la 

experiencia de lo inmediato trasciende a dar cuenta del ordenamiento de las cosas. Dicho 

de otro modo, la enseñanza de Heráclito sobre este punto, es que la experiencia inmediata 

de las cosas es necesaria para crear conocimiento, pero no es suficiente. Por eso mismo 

le concede un lugar importante a la intuición. Heráclito piensa que la experiencia de la 

realidad inmediata se logra gracias a la intuición. También que dicha experiencia de la 

realidad es el valor supremo para adquirir sabiduría. Pero, igualmente nos advierte que 

no lo es todo, para nuestro pensador griego el conocimiento de la sabiduría se da 

inicialmente gracias a esta intuición pero que necesitamos prestarle atención para poder 

extraer de ésta la sabiduría que buscamos.  

Para Heráclito esta enseñanza no puede ser frontal y clara. Puesto que entonces, 

los hombres no necesitarían pensarla, sino adoptarla y repetirla. Por el contrario, sus 

palabras deben representar un reto a la inteligencia de aquel que la oye; el que escucha a 

Heráclito, a fuerza de vivir en el logos común, renunciando a su inteligencia privada, 

deberá ser capaz de entender las difíciles enseñanzas en forma de enigmas de este singular 

maestro. Por tanto, el enigma constituye un diálogo pedagógico con aquel que sea su 

interlocutor, puesto que éste se verá forzado a usar su inteligencia para desentrañar el 

sentido oculto de las palabras del sabio de Éfeso13. Esto no puede ser de otro modo, puesto 

que, si Heráclito accediera a decir claramente todo lo que es propio del hombre, no estaría 

haciendo pensar a los hombres, sino que demandaría que hicieran algo y, por tanto, que 

le obedecieran. Así, Heráclito se erigiría en contra del pensamiento libre, lo cual 

contradice su pensamiento: “Es tremendamente oneroso sentirse oprimido y explotado 

por los mismos que te subyugan” la traducción de Diels-Krans reza de la siguiente forma: 

“Es fatiga esforzarse para otros y ser mandado” (14 [A 35]; Fr. 84 b). Claramente 

Heráclito tiene en especial estima el poder ser libre y no ser mandado. Es posible entender 

esto como una invitación al pensar por nosotros mismos y no dejar que se nos adoctrine 

 
12 En La naturaleza ama esconderse (1988), la traducción de este fragmento es: “«riqueza de experiencia 

no enseña a tener una interioridad atenta»” (p. 189). Lo cual logra brindar un poco de ayuda a la cuestión 

sobre la consecución del conocimiento. Parece que se trata de tener experiencias con el mundo inmediato, 

pero también de un estado de atención tal, que estas cosas nos revelen las verdades trascendentes del logos.  
13 Decir que en Heráclito existe un diálogo de índole pedagógico no debe entenderse como que los 

fragmentos pertenecen al género literario del diálogo. Sino que, en este trabajo proponemos que en los 

fragmentos del Efesio podemos encontrar una suerte de diálogo, pues, al fin de cuentas, éstos son un intento 

por comunicarse con sus conciudadanos.   



48 

de manera externa. Una invitación a pensar todo lo que se nos diga para que podamos 

discernir lo que es verdad de lo que no.   

En conclusión, se ha mostrado que el tono de la expresión de Heráclito permite 

pensarlo como un maestro, uno, por cierto, no bonachón y amable, sino uno enfadado y 

desdeñoso. Por tanto, de la construcción de un Heráclito maestro ―que se ha inferido sin 

adentrarnos demasiado en el contenido de su enseñanza― se deduce que sus fragmentos 

suponen un escucha y un receptor del mensaje, con estos elementos se habla de un 

diálogo. Es decir, en tanto que Heráclito le habla a otro abre un diálogo. No se trata de 

que los fragmentos o el libro entero ―si es que llegó a existir― haya sido una obra 

concebida formalmente como un diálogo, sino que al leerlos es imposible no sentirse 

aludido y, entonces, de alguna forma se dialoga con el texto.  

 

La enseñanza a través de la palabra 

 

Hasta el momento se ha hecho una interpretación de los fragmentos de Heráclito 

como si éstos fueran un diálogo entre el maestro y sus discípulos. En efecto, hemos 

resaltado que en los fragmentos que nos quedan de él se nota siempre la intención de ser 

escuchado por los efesios. Así, hemos erigido a Heráclito como un sabio que tiene algo 

que decir a los demás. También se señaló que El Oscuro no solamente les lanza palabras 

sin más a los efesios por el afán de ser escuchado, sino que en sus palabras pretende dejar 

una enseñanza a quién lo escucha atentamente.  

En lo que sigue, haremos una interpretación de este diálogo desde la perspectiva 

de la enseñanza, para lograr convertir el simple diálogo en un ejercicio espiritual. Para 

ello, se mostrará qué hace que un diálogo sea un ejercicio espiritual desde la perspectiva 

de Hadot. Nuestro filósofo francés, explica esto desde dos formas de diálogo distintas, la 

Socrática y la Platónica. Aquí la resumiremos para poder ver cuál es la idea que tiene 

Hadot de un diálogo que sirva como ejercicio espiritual. Posteriormente, señalaremos 

cuáles son los lugares comunes entre el diálogo Socrático y el platónico con el diálogo 

que nos permitimos ver en Heráclito. Llegados a este punto es plausible proponer el 

diálogo heraclíteo como un ejercicio espiritual que se lleva a cabo en comunidad. Por 

tanto se trata de un ejercicio que se lleva a cabo en la esfera de la ciudad, lo cual nos 

ayudará a sostener nuestra interpretación de Heráclito como un ser político.  

 Pues bien, la primera pregunta que se debe responder es ¿Para Hadot que hace que 

un diálogo sea un ejercicio espiritual? El diálogo como un ejercicio espiritual, no es 



49 

solamente una conversación; para que pueda ser tomado por un ejercicio de este tipo, 

debe prometer alguna mejora para aquellos que lo llevan a cabo. Así las cosas, Pierre 

Hadot (2006) escribe: “Sócrates acosa a sus interlocutores con preguntas […] que les 

obligan a prestarse atención a sí mismos, a cuidarse a sí mismos.” (p. 34). En este orden 

de ideas, el diálogo no enseñará nada nuevo al interlocutor que es interrogado, a lo sumo, 

lo llevará a admitir que se ha olvidado de sí mismo y, por ende, ha cesado de cuidarse, 

abandonándose a asuntos intrascendentes en comparación con nosotros mismos. El 

diálogo socrático es tomado por un diálogo espiritual en la medida en que su objetivo es 

procurarnos un bien haciendo que postremos la atención en nosotros mismos, antes que 

en cosas externas y menos importantes. 

 En este orden de ideas, Alcibíades dice de Sócrates: “Me ha puesto más de una 

vez en tal estado que no me sería posible seguir viviendo y comportándome como hasta 

ahora” (Platón, 216a). Esta afirmación es tomada por Hadot para explicitar los 

requerimientos para que un diálogo pueda ser tomado como terapéutico, a saber, generar 

un cambio radical en aquel que es cuestionado. “El diálogo socrático se nos aparece pues 

como un ejercicio espiritual practicado en común y que invita al ejercicio interior. Es 

decir, al examen de conciencia, a dirigir la atención sobre uno mismo, en pocas palabras, 

a ese célebre «conócete a ti mismo»” (Hadot, 2006, p. 35).  

 Según Hadot, este conocerse a uno mismo puede referirse a un estado mental en 

el que nos damos cuenta de lo imperfecto de nuestro conocimiento. Por tanto, no nos 

reconocemos como sabios, sino como filósofos; o bien, en nuestro ser esencial, separando 

lo que nos constituye como hombres de aquello que es un mero accidente; o, quizá, en 

cuanto a nuestra moral, examinando nuestra conciencia. Sin embargo, parece que el 

segundo tópico, conocer nuestro ser esencial precisa de una reflexión tal que, 

forzosamente, se ven implicadas las otras dos. Por tanto, el «conócete a ti mismo», 

epígrafe o slogan de todo diálogo socrático, muestra el trabajo que cada uno debe realizar 

en su persona, investigarse a sí mismo en todos los ámbitos, en tanto que somos hombres.  

 Como se ha hecho notar el diálogo socrático tiene como finalidad última hacer 

que el interlocutor se cuestione sobre él mismo. Hadot, recordando que la virtud máxima 

de este ejercicio en común es desplegar una práctica interior, se refiere a esta práctica 

como un diálogo con uno mismo (Hadot, 2006, p. 35). Esta forma de diálogo es algo que 

a Sócrates le enorgullece en extremo, a un grado tal que, cuando le preguntaron por la 

ventaja obtenida por practicar filosofía, éste respondió el poder de conversar consigo 

mismo (Hadot, 2006, p. 36). De suerte que, todo ejercicio espiritual dialógico supone la 



50 

presencia de otro (p. 36). Ya sea que se trate efectivamente de otro o, seamos nosotros 

mismos, en un íntimo examen de conciencia. 

 Ahora bien, Hadot (2006) distingue entre diálogo socrático y platónico. El diálogo 

platónico es modélico, simula de forma escrita un diálogo en el que todos se afanan por 

conocer la verdad y adoptan tesis contrarias para que sean desarrolladas hasta sus últimas 

consecuencias. Este diálogo escrito es un ejercicio intelectual, lo que hace que sea 

espiritual, pues desarrolla la agudeza de nuestra inteligencia. El diálogo platónico se 

mantiene vivo por el acuerdo que existe entre ambas partes de buscar la verdad. Así, este 

fervor por la verdad se avivará u opacará en medida que los acuerdos sean propuestos, 

aceptados, respetados y actualizados por los interlocutores mismos. Es esto, y no otra 

cosa, lo que dota de vida al diálogo y le impide convertirse en una exposición por parte 

de uno solo, un monólogo. Así mismo, esta misma razón hace que el ejercicio intelectual 

del diálogo beneficie al espíritu de quienes lo practican progresando así en sus 

investigaciones. 

En este orden de ideas, el diálogo como ejercicio espiritual, intenta inducir a los 

interlocutores en una determinada disposición mental de búsqueda de la verdad entre 

amigos. Si bien es cierto, nunca deja de ser una lucha, amistosa, pero lucha, al fin y al 

cabo. Es decir, que el convencimiento del otro adquiere el papel de una lucha. Al respecto 

Hadot (2006) piensa que la enunciación, incluso la demostración, de la verdad es 

insuficiente para cumplir el objetivo del diálogo, a saber, causar una cierta disposición 

mental en el interlocutor. Así, nuestro filósofo francés propone el importante papel que 

juega la dialéctica. La dialéctica, como ejercicio mental y, por tanto, espiritual, parte 

necesariamente del consenso entre los interlocutores, para adoptar y defender tesis 

contrarias hasta sus últimas consecuencias en pos no de tener la razón sino, de investigar 

con otro la verdad sobre el tema en cuestión. Así las cosas, la dialéctica nunca abandona 

el terreno de la pugna ya sea con otro o con uno mismo. Es en este sentido que:  

… lo que cuenta no es tanto la solución de un problema concreto como el camino 

recorrido para conseguirlo, camino en el cual el interlocutor, el discípulo, el lector 

dan forma a su pensamiento haciéndolo más apto para descubrir por sí mismo la 

verdad (Hadot, 2006, p. 38).  

Entonces, no se habla de trasmisión de conocimientos mediante el diálogo para que los 

demás lo adopten sin más. Por el contrario, se trata de entrenarse con otros o consigo 

mismo para desarrollar la capacidad de generar nuestro propio conocimiento. Por 

conocimiento propio no pensemos en gestar ideas propias que en nada se parezcan con 



51 

las ideas de los demás, sino dar cuenta del principio de las cosas y del mundo, que es 

común, construyendo así, en conjunto con los demás, un camino a la verdad.  

 Así, el diálogo platónico es un ejercicio espiritual en dos sentidos esenciales. 

Primero, conduce a que el interlocutor tenga un cambio o conversión. En segundo lugar, 

y de acuerdo con Platón, el diálogo que se somete a las exigencias del logos es un ejercicio 

del pensamiento puro. Por lo tanto, aleja el alma de las distracciones de lo sensible, 

encaminándola al bien (Hadot, 2006, p. 39). 

Por otra parte, dialogar con la obra de Heráclito no es tarea sencilla y, sin embargo, 

sus fragmentos no dejan de invitarnos a ello. Según Colli (2010), El oscuro es el primero 

en presentarse como detentor y descubridor de la ley divina, la cual concatena los objetos 

del mundo de la apariencia, el «logos» (pp. 171-177). Desde este momento, podemos ver 

lo aristocrático del pensamiento de este sabio, es él el heraldo del logos y con ello, 

pretende desmarcarse de la mayoría. No obstante, sus palabras intentan hacer conscientes 

a los hombres de su capacidad para acceder al conocimiento que por el momento sólo 

tiene él: “El sentimiento es la realidad en la que todas las cosas se relacionan entre sí” (14 

[A 14]; Fr. 113)14, en la misma dirección leemos “Todos los hombres pueden tener la 

suerte de reconocerse a sí mismos y experimentar lo inmediato” (14 [A 50]; Fr. 116). 

Existe, entonces, en los fragmentos de Heráclito una genuina invitación al diálogo que 

genere en los hombres el reconocimiento de su poder para atender al logos. Ahora bien, 

el diálogo que propone Heráclito, si tiene lugares comunes con el socrático o con el 

platónico no se parece en nada a la forma en que se realiza. El socrático es un engorroso 

cuestionamiento donde, en última instancia, se le pide a uno dar cuenta de sí mismo. En 

cambio, el platónico te va llevando, acompañado en cada paso, por las distintas tesis 

respecto del tema acordado. Por su parte, Heráclito, lanza flechas, retos mortales, 

enigmas, a sus escuchas a modo de pruebas. Está claro que la forma de dialogar no es un 

lugar común entre los tipos de diálogo que aquí tematizamos, puesto que uno usa la 

pregunta, el otro explicaciones y discursos largos contrapuestos unos con otros y nuestro 

pensador, Heráclito, utiliza los enigmas. Por tanto, lo que existe en común entre estas 

formas de diálogo estará en otra parte que no sea en la forma de expresión.  

 
14 Quizá, si recordamos cómo traduce Diels-Kranz el fragmento se nos haga más claro: común a todos es 

la inteligencia. Sin embargo, mantenemos la traducción de Colli ya que en ésta el sentimiento de la realidad 

tiene una relación estrechisima con la inteligencia, como lo atestigua el siguiente fragmento: La experiencia 

de la realidad inmediata es el valor supremo, y la auténtica sabiduría consiste en decir y hacer lo que es 

verdad, haciéndolo aprendido desde la cuna” (14 [A 15]; Fr. 112.  



52 

En este orden de ideas, la primera similitud que encontramos entre el diálogo 

socrático y el de Heráclito, se da en torno del conocerse a sí mismo, enseñanza de Sócrates 

en su tan mentada ironía y está presente en Heráclito: “Al alma corresponde una expresión 

[logos] que se engrandece a sí misma” (14 [A 10]; Fr. 115)”, en consonancia con este 

logos del alma encontramos que: “Por mucho que te esfuerces, y aunque recorras todos 

los caminos, no podrás descubrir los límites del alma: así de profunda es la expresión 

[logos] que le concierne” (14 [A 55]; 45). Con esto logramos ver la importancia que 

Heráclito le concede a la psique. Pero, para probar la importancia que le concede a 

conocernos a nosotros mismos, podemos leer: “Todos los hombres pueden tener la suerte 

de reconocerse a sí mismos y experimentar lo inmediato” (14 [A 50]; 116). Con esto nos 

permitimos ver lo importante que es para Heráclito la experiencia del autoconocimiento.  

El conocerse a sí mismo se funde con la enseñanza de Heráclito sobre el lugar 

propio del hombre. En efecto, para saber qué lugar nos corresponde según el 

ordenamiento del logos es preciso que nos conozcamos. Así es como Heráclito pudo 

separarse del vulgo. No hay que olvidarnos que afirmó que él conoció exactamente cuál 

era su lugar en el cosmos. Esto es patente cuando dice: “Me indagué a mí mismo” (14 [A 

37]; Fr. 101).  El conocerse a sí mismo, entonces, jugó un papel importante en el 

pensamiento de Heráclito. Cuando nuestro efesio dio cuenta de su lugar en el cosmos se 

supo participe del círculo de los mortales, los hombres, pero también se reconoció cercano 

a la inmortalidad, los dioses.  

Si esto ha de ser así. Cuando Heráclito escribe no puede menos que querer ser 

escuchado y entendido, aunque sabe de antemano que la mayoría no lo entenderá pues se 

encuentran dormidos. Por eso mismo la expresión de Heráclito es algo que comenzó con 

él y que con él alcanzó su cumbre más asombrosa, como reto a la inteligencia de los 

demás. Cuando se lee a Heráclito, a menudo o prácticamente siempre uno se siente retado 

por él a entenderlo. Al respecto, Werner Jaeger, (1952) escribió: “Nada, pura y 

simplemente, hay con que pueda compararse su estilo […] eficaz por lo incisivo y por su 

potencia lapidaria de formulación” (p. 113). Por su parte, Colli (2010), señala que “las 

más excelsas abstracciones y un juego de expresiones oraculares le brindan la 

profundidad de la que ha partido, por eso mismo su expresión es enigmática” (p. 172). La 

decisión de Heráclito para comunicar la complejidad del logos lo hace incomprensible 

―hasta cierto punto― para los hombres. Con esta forma de comunicarse nos permitimos 

ver en Heráclito un reto a la inteligencia de todos los aquellos que se propongan 



53 

escucharlo. Así pues, el enigma, la forma predilecta por la cual se expresa nuestro sabio, 

se erige como un ejercicio intelectual que permite a los hombres probar su inteligencia.  

Así, tanto Colli como Jaeger concuerdan en lo particular de la expresión de 

Heráclito. Elegir una expresión no practicada hasta el momento, parte de considerar el 

mensaje como algo que no ha sido dicho ni entendido hasta el momento.  

[…] De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad con esa expresión 

[«logos»], todos parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en poner a prueba 

las palabras y acciones que yo mismo trato de explicar separando cada cosa según sus 

orígenes y exponiéndola tal como es en sí misma. Por otra parte, los demás individuos no 

se dan perfecta cuenta de lo que hacen estando despiertos, exactamente igual que se 

olvidan de lo que hacen mientras duermen (14 [A 9]; Fr. 1). 

No se trata de algo ya dicho con anterioridad. El mensaje de Heráclito es del todo nuevo: 

“De entre todas las teorías que he escuchado, ninguna ha llegado tan lejos como a 

reconocer que la sabiduría es una realidad aparte de todo lo demás” (14 A 17; Fr. 108). 

Podríamos ganar algo de comprensión si se complementa esta sentencia con la siguiente: 

“La sabiduría consiste en una sola cosa: conocer la razón que gobierna la realidad entera 

por medio de todos sus elementos” (14 [A 73]; Fr. 41). Por consiguiente, se entiende que 

hasta la llegada de Heráclito nadie ha sido sabio, puesto que no han podido reconocer que 

el logos lo gobierna todo a través de sus elementos constitutivos. Entonces, sus discursos 

no son en conformidad con el logos, que todo ordena y, por ende, no son más que 

opiniones de las que deberíamos cuidarnos en extremo, pues no tienen verdad en sus 

adentros: “[las ideas de los hombres son] juguetes infantiles” (14 [A 42]; Fr. 70). En 

cambio, Heráclito, sí tiene el discurso verdadero, pues él ha hecho que su discurso nazca 

en conformidad con el logos (Jaeger, 1952, p. 114).  

 Heráclito es un sabio que nos aventaja a todos por ser el primero en dar cuenta de 

la acción del logos. Así, siguiendo a Jaeger, la expresión de Heráclito no es la de un 

legislador, no es la de un poeta, sino la de un profeta que intenta despertar a los hombres 

(Jaeger, 1952, p. 114). Para Jaeger (1952), no es posible que Heráclito sea un profeta de 

la verdad y un maestro al mismo tiempo. Por lo tanto, nuestro pensador alemán no 

profundiza mucho en esta segunda vía, a saber, que Heráclito es, en efecto, un maestro. 

Sin embargo, aquí se ha mostrado que, de hecho, en las palabras de Heráclito hay una 

enseñanza y esto no cancela la posibilidad de que exista un regalo, cosa propia de un 

profeta. Esto significa que mientras Heráclito nos enseña a orientar nuestra inteligencia 

en la realidad inmediata que es común a todos, nos regala la explicitación de la ley que lo 

gobierna todo, es decir nos hace clara la existencia del logos.  



54 

 El regalo que hace Heráclito a los hombres es, entonces, su palabra en forma de 

enigma. Su regalo, pues, viene en la envoltura de la guerra y el reto:  

Heráclito no escribe para comunicar, para descubrir una realidad oculta o para 

hacer a otros partícipes del mundo de sus conocimientos; al contrario su palabra 

lanza un desafío arriesgado provocativo cuajado de enigmas destinado a 

comprometer el camino de los hombres (Colli, 2010, p. 173).  

 

De esta suerte, el regalo de Heráclito consiste en mostrarnos cuál es la ley del cosmos, a 

saber, el logos. Pero, también ―y al mismo tiempo― nos enseña a dirigir nuestra razón 

por la vía que le es común a todos, la experiencia inmediata que nos brindará la 

posibilidad de aprehender la actividad del logos. Así, en los enigmas del efesio, vistos 

como un diálogo ―y por tanto, un ejercicio espiritual― encontramos el regalo del profeta 

y la enseñanza del maestro fundidos en un discurso que nos pide respuesta. Con esto, 

hemos mostrado cómo es que la palabra de Heráclito puede ser vista como diálogo 

encaminado a generar transformaciones internas en aquellos que presten verdadera 

atención a lo que se encuentra en el fondo de sus oraculares palabras. Asimismo, se ha 

patentado este diálogo con Heráclito como un ejercicio intelectual, debido al reto lanzado 

en su forma enigmática de escribir. 

Con lo dicho hasta el momento, hemos rescatado que los fragmentos de Heráclito 

suponen un diálogo con sus interlocutores y que, tal diálogo plantea de alguna forma 

darles una enseñanza. Hemos señalado también la importancia política que tiene el 

educador para el mundo griego. Por tanto, hemos alcanzado a percibir la razón de que 

Heráclito nos parezca un hombre político, pues, él planea dar un regalo a los hombres, el 

nombre de la ley que gobierna el universo. Simultáneamente, planea enseñarles, mediante 

un enigmático reto, a escuchar este logos que ordena todo y yace en sus palabras. Por 

tanto, podemos decir que su pensamiento se da, justamente, en el terreno de la polis.  

Lo dicho por Heráclito, como hemos visto, no se había dicho antes y, por tanto, 

no es plausible decirlo, sin más, en un lenguaje llano. Por esto, nuestro sabio de Éfeso se 

decantó por expresarse enigmáticamente, para así retar a los hombres y enseñarles que no 

es correcto actuar como durmientes (Colli 14 [A 96]; Fr. 7315). Todo esto nos llevó a 

poder afirmar que en Heráclito encontramos una enseñanza. Luego, en tanto que enseña 

algo, es un educador de la polis. Así la forma en la que Heráclito se expresó también nos 

 
15 En la traducción de Diels-Kranz, “No conviene obrar y hablar como dormidos, pues aun entonces 

creemos obrar y hablar”, es más clara la censura de Heráclito hacia los que actúan como dormidos.  



55 

devela su intención política, su afán por ser escuchado por los hombres y, aún más, su 

perpetua intención de despertarlos.  

 Ahora bien, en el apartado de Filósofos sobrehumanos (2011) Colli tiene una 

opinión interesante sobre la relación que existe entre Heráclito y la polis:  

[Para él] la interioridad mística cobra una ventaja tal que la politicidad griega acaba casi 

completamente reprimida. Lo que escribió, es decir, su acercamiento parcial a los 

hombres, revela esta posición; de hecho ni logra ni quiere transformar su interioridad 

mística en objetividad política, y expone sus experiencias al azar, manteniéndolas con las 

contradicciones propias de lo que es pura interioridad sin ocuparse en absoluto de 

volverlas claras y accesibles a los hombres (p. 48).  

Esta cita nos puede incitar a pensar que para Heráclito la politicidad, y entonces el 

diálogo, es algo tan denostado que apenas merecería la pena tenerlo en cuenta cuando se 

estudia a este pensador. Sin embargo, Heráclito intentó salir al mundo de los hombres, a 

su compañía, aunque tal intento no fue muy ameno y claro. Así, por mucho que pensemos 

en Heráclito como un pensador solitario y que siente aversión por los hombres no 

lograremos desembarazarnos de lo contrario, es decir, de su amor a los hombres y sus 

ganas de comunicarles su mensaje que sería para ellos del todo benéfico para ellos.   

 Debemos pues reconocer una singularidad en lo que refiere a Heráclito y la polis. 

Por un lado, es un pensador que abandonó un puesto político en favor de su hermano y 

que aún más recomienda abandonar la ciudad a los niños. En este sentido podemos 

claramente ver a un personaje que está alejado, o se intentó alejar del mundo de la política. 

Por otro lado, no deja de intentar hablar a los hombres y enseñarles.  

 Por esto Heráclito es una personalidad filosófica única para el mundo heleno de 

ese entonces. Los demás, Parménides, los pitagóricos, Tales, Anaxímenes, Platón, todos 

incursionaron de una u otra forma en la política de su ciudad. Todos menos Heráclito, él 

rápidamente cedió su lugar al hermano menor y se retiró a las montañas. Sin embargo,  

[…] también él es en el fondo un griego y su separación definitiva de los hombres es para 

él el máximo heroísmo y la máxima tragedia. Llega de este modo a una tensión interna 

tal que finalmente no puede resistirse y se ve obligado a decirles algo a sus semejantes, 

aunque se vengue con la burla y la oscuridad (Colli, 2011, p. 50).  

Esto refuerza nuestra tesis, puesto que afirma que a pesar de su intento de alejarse del 

mundo de la polis, Heráclito no lo logró y se vio forzado a decir algo, a salir del 

aislamiento y a proferir palabras a sus conciudadanos.  

 ¿Cuál es el móvil para aislarse de los hombres y, luego, lleno de enojo y rabia 

volver? Colli (2011) afirma que no puede ser otro que un amor que se convierte en odio. 

En el caso de Heráclito su amor a los hombres devino en odio por la mediocridad en la 

que éstos vivían (p. 52). Si esto es así, nos damos cuenta que no se trata de un odio a 



56 

primera vista, por decirlo de algún modo o, más bien, que no siempre fue odio lo que 

Heráclito sintió por los hombres. Movido pues como un filántropo Heráclito desfallece 

ante las acciones bestiales de los efesios, lo que lo lleva a aislarse de ellos.  

 Posteriormente con sus palabras vuelve a ellos y propone dos tipos de hombres, 

los que actúan como durmientes y los despiertos, estos últimos son capaces de hacerse 

dioses mediante el conocimiento (Colli, 2011, p. 55). Heráclito piensa que los hombres 

pueden convertirse en uno o en otro a voluntad. Así lo atestiguan los siguientes 

fragmentos: “El sentimiento es la realidad en la que todas las cosas se relacionan entre sí” 

(Colli, 14 [A 14]; Fr. 11316) y “Todos los hombres pueden tener la suerte de reconocerse 

a sí mismos y experimentar lo inmediato” (14 [A 50]: Fr. 116). Con esto advertimos que 

la capacidad de ser un hombre sabio o un simple vulgar es decisión.   

 De ser cierto que la decisión de ser sabio está en cada uno de nosotros, algo debe 

permitirlo. En efecto, para Heráclito existen dos principios dentro del alma, lo seco y lo 

húmedo: “Un alma que se abrase de sed es la más sabia y la más valiosa” (Colli, 14 [A52]; 

Fr. 118) y “Para las almas, convertirse en agua es la muerte, y para el agua es muerte 

convertirse en tierra; pero el hecho es que de la tierra brota el agua, y del agua surge el 

alma” (Colli, 14 [A 53]; Fr. 53). Además de poder leer que en el alma existen tanto lo 

seco como lo húmedo, podemos notar que lo seco tiene un valor superior para Heráclito 

(Colli, 2011, p. 62). Por tanto, podemos entender que aquello que nos posibilita ser sabios 

es qué tanto mantengamos nuestra alma seca. Por el contrario, si nos inclinamos hacia la 

humedad experimentaremos la actividad del contrario, es decir el alma más ignorante. 

Empero, no hay que dejarse engañar y sostener que Heráclito sostiene que un alma está 

enteramente seca o húmeda, sino que a ambas características les concede su lugar en una 

tensión entre opuestos.  

 El elemento ígneo del alma es divino para Heráclito. En ese sentido, el alma seca 

es la que está más cercana a los dioses o lo divino. En ese sentido, el alma seca es lo que 

demanda en el hombre la superación de la esfera de los mortales. En este orden de ideas 

Colli (2011) escribió:  

…la suma personalidad [de Heráclito] tiende a alejarse de todo, a huir de cualquier forma 

de comunidad, que en su caso particular en tanto que hombre-Heráclito, que tiende a 

adecuarse todo cuanto puede a la divinidad y a transformarse en fuego siempre más puro, 

significa la necesidad suprema de abandonar cualquier contacto con los hombres y 

renunciar a toda politicidad (p. 64).  

 
16 La traducción de Diels-Kranz hace más clara la relación entre el pensar y la capacidad de ser dioses por 

parte de los hombres que piensan: “Común a todos es el comprender”. De hecho, es en este sentido como 

aparece en el pasaje citado de Colli (2011): “«A todos es común el pensar»” (p. 56). 



57 

Vemos entonces, que Heráclito rechazó a la ciudad y la comunidad con los hombres 

nacida de la idea de una comunidad con los dioses. Este rechazo se queda en el terreno 

del pensamiento, ya que ningún griego, incluido él, logró sustraerse por completo de la 

politicidad con los mortales. De hecho, como hemos visto con anterioridad, es posible 

notar en Heráclito la intención de lograr una comunidad entre mortales y dioses. Por tanto, 

podemos notar un deseo político que trasciende el terreno del ágora y habla a los hombres 

en una escala cósmica.  

 Así, nuestro sabio fracasa en su intento de sustraerse por completo de la esfera de 

la política, baja a los hombres, sale de sí y lanza, a forma de venganza, sus oscuras, 

oraculares y enigmáticas palabras. Heráclito “Quiere hablar (légein) a los hombres, dice 

en el inicio de su escrito que les comunica un lógos, es decir, una expresión objetiva y 

universalmente válida de sus experiencias” (Colli, 2011, p. 69). Si pensamos, algo que ya 

hemos dicho, que los hombres en medida en que lo decidan pueden atender esta expresión 

de la que Heráclito habla, podemos dar cuenta de la comunidad que plantea nuestro 

pensador. En efecto, se trata de una comunidad de hombres que entreguen su personalidad 

a prestar atención de la ley universal del cosmos, constituyéndose, así como hombres 

libres de las vanidades del común de los hombres que no son capaces de sustraerse del 

ámbito normal de la polis (Colli, 2011, p. 71). 

 Así vemos que la propuesta política de Heráclito es vivir en convivencia directa 

con lo divino. En este orden de ideas, cuando Heráclito reclama a los efesios abandonar 

la ciudad y ahorcarse, no está promoviendo un abandono absoluto de la política, sino un 

vivir la ciudad de una manera distinta a la común y orientar la vida de la ciudad humana 

limitada con la ciudad infinita que es el mundo y donde habitan los dioses (Colli, 2011, 

p. 71).   

 Con lo dicho hasta el momento, se vuelve clara la idea que tiene Colli sobre la 

postura política de Heráclito. Nuestro comentarista italiano piensa que Heráclito intenta 

sustraerse del orden de la ciudad vulgar y salir del ámbito de los mortales. Sin embargo, 

nos equivocaríamos si pensamos que esto lo hace movido por un sentimiento de odio 

hacia la ciudad. Todo lo contrario, en Heráclito vemos un inmenso amor a los hombres y, 

por agregado, una necesidad de vivir con ellos en una ciudad que no se abandone a la 

superficialidad y la vida bestial.  

 Por tanto, el orden de la ciudad es del todo importante para Heráclito. Él lucha por 

una ciudad divina e infinita: el mundo, donde somos mortales, hombres y dioses por igual. 

Si esto es así, vemos claramente que abandonar nuestras ciudades a la tiranía de las 



58 

opiniones de los que piensan que tienen un mundo propio es algo inadmisible para nuestro 

pensador. Por eso mismo, intenta despertar de su sopor a los hombres que piensan que 

sus opiniones tienen un grado de verdad universal e impedidos por estas opiniones no dan 

cuenta de la universalidad del logos que nos muestra cómo es que debemos llevar nuestra 

ciudad.   

Es muy común pensar a Heráclito como un filósofo de la physis o, como se ha 

dicho en algunos manuales de filosofía, un físico o naturalista despreocupado por la 

política. Por nuestra parte nos hemos abocado a probar que Heráclito sí pensó en la polis 

y, de hecho, lo hizo de un modo tal que lo podemos considerar como una personalidad 

política. Para construir la relación que Heráclito tenía con la ciudad, en primer lugar, 

subrayamos que al escribir sus fragmentos supone a un escucha, lo que lo convierte en 

alguien que expresa su personalidad dentro del terreno de la polis. Pero, aún más, hemos 

hecho hincapié en que intenta despertar a sus oyentes mostrándoles el camino de los 

despiertos que viven en un mundo común ordenado por el logos. Así pues, se trata de una 

enseñanza de lo que le es propio al hombre y esto posibilita nombrar a Heráclito como un 

maestro. Esto es de suma importancia, ya que un griego que influye como formador de la 

espiritualidad de la ciudad, es decir como maestro, es considerado un hombre político en 

grado sumo. Por tanto, el primer acercamiento que hemos logrado establecer entre la 

política y Heráclito, se da en el terreno de la enseñanza.   

 Posteriormente, rescatamos la importancia que la comunidad tiene para Heráclito. 

Esto nos llevó a clarificar a qué se siente común nuestro pensador, puesto que él mismo 

rechaza el verse emparentado con los hombres vulgares de su época. La comunidad de la 

que hablamos se da en el terreno cotidiano, por consiguiente, sí involucra a los hombres. 

Paralelamente, también vimos cómo es que Heráclito se miraba como un miembro de lo 

divino, compartiendo así terreno con los dioses. Colli considera que la ciudad humana 

está dispuesta a imagen de una ciudad más grande y perfecta, la propia de los dioses, esto 

es, en última instancia, el mundo. Así pues, es de vital importancia para Heráclito 

despertar a sus conciudadanos y llevarlos a que se den cuenta de esta cercanía con lo 

divino, para que abandonen sus infames prácticas de dormidos. 

Al respecto de este tema nos hemos detenido en la interpretación que hace 

Heidegger del pasaje en el que Heráclito invita a unos comensales a pasar a su casa y a 

no desanimarse pues también ahí habitan los dioses. Siguiendo a Heidegger hemos notado 

que la comunidad para Heráclito no sólo se da entre los hombres, sino que además 

coincidimos con los dioses. Esto es, que los dioses habitan el mundo con nosotros, 



59 

ocultándose en lo aparente. Por ejemplo, en el fuego y en el utensilio de metal para 

avivarlo podemos ver a Hefestos, el gran herrero el Olimpo, en el rayo y su luminosidad 

que aclara todo por un segundo y luego lo vuelve a sumir en la oscuridad podemos ver el 

actuar de Zeus y así podríamos hacer una larga ejemplificación de cómo es que se 

encontrarían presentes los dioses en el mundo, pero, que basta con éstas. Por todo esto, 

hemos clarificado que cuando Heráclito piensa en la comunidad, no sólo está pensando 

en la evidente, que es la polis humana, además en esa más importante que permanece 

oculta, a saber la de los dioses.  

También hemos visto como no es posible pensar en Heráclito en los términos de 

un ciudadano «apolítico». La primera razón es que la conjunción de estas palabras, en el 

contexto griego, es un contrasentido, pues la categoría de ciudadano sólo se daba a los 

griegos nacidos en una polis y, por tanto, ser ciudadano implicaba ser un hombre político. 

Pero, Heidegger va más allá y hace notar que un ser apolítico es un individuo atomizado 

de grado tal que se retrotrae a una existencia privada de toda relación con los otros. Esto 

no es posible verlo en Heráclito, puesto que en efecto nuestro sabio de Éfeso está ocupado 

por cuidar de la polis divina y de que los hombres reconozcan el lugar de ésta en el mundo.  

Habiendo mostrado esto hemos abonado a la concepción de Heráclito como 

maestro y a su ocupación de la ciudad. Posteriormente, atendiendo la interpretación de 

Mondolfo sobre los fragmentos en donde Heráclito hace referencia a los animales 

reforzamos la noción de que Heráclito es un maestro de la polis. En estos fragmentos 

vemos a nuestro pensador griego haciendo un intento por llamar seriamente la atención 

de los hombres haciéndoles claro que su comportamiento ordinario no es digno de un 

ciudadano. Por esto es que de forma despectiva equipara a los hombres con las bestias y 

sus comportamientos indignos para el hombre. Entonces, el lugar del hombre en el cosmos 

no es el propio de las bestias. Pero tampoco es el de los dioses, sino que comparte con 

ambos, por un lado, la mortalidad con los animales y, por otro lado, con los dioses la 

capacidad de actuar conforme al logos.  

Finalmente, hemos mostrado que la enseñanza de Heráclito, no es clara, sino 

oscura y enigmática; que no está totalmente dada, sino que supone un reto el volverla 

clara. Por tanto, es claro que no se trata de una doctrina que podamos repetir y aplicar a 

la vida sin más. Por el contrario, hemos visto que exige un trabajo intelectual para lograr 

dilucidar su verdadero sentido oculto.   

En este orden de ideas, en los fragmentos de Heráclito el lector se ve aludido y en 

tanto que es así, supone a un oyente que está en posibilidad de entender sus palabras. Por 



60 

esto, nos hemos permitido ver en los fragmentos de Heráclito un diálogo. Llegados a este 

punto tendimos el primer lazo entre la figura de Heráclito y lo que Hadot piensa como 

ejercicios espirituales. Es decir, qué de las acciones que Hadot tematiza como ejercicios 

espirituales se encuentran ya en Heráclito. 

Hadot no se ocupa de Heráclito. En cuanto se refiere a los helenos Hadot se ocupó 

de Sócrates, Platón y Aristóteles, estudiando primordialmente el pensamiento helenístico. 

Por tanto, pensar en encontrar en la obra de Hadot referencias directas a Heráclito es un 

trabajo poco menos que inútil. Por eso mismo, nos hemos contentado con hacer un 

recorrido por el pensamiento de Hadot encontrando los lugares comunes que existen con 

los fragmentos de Heráclito. Así, para hablar del diálogo como un ejercicio espiritual 

hemos retomado el diálogo socrático y el platónico buscando en estos ejemplos la 

definición de diálogo espiritual y poder señalar los símiles que existen con nuestra 

interpretación de los fragmentos de Heráclito como un diálogo.  

En cuanto al diálogo socrático hemos notado que la impronta decisiva que tiene 

radica en girar todo tema de investigación hacia el propio interlocutor, haciendo que éste 

dé cuenta de sí mismo. Esto podrá resumirse en el conócete a ti mismo y cuida de ti mismo 

que siempre están presentes en todos los diálogos donde se veía inmerso Sócrates. Por 

otro lado, en los fragmentos de Heráclito hemos notado la importancia que le concede a 

este conocerse a sí mismo. Por tanto, en este punto el diálogo socrático y el de nuestro 

sabio de Éfeso convergen.   

Hadot piensa que para que un diálogo sea tomado para un ejercicio espiritual debe 

prometer alguna mejora para los interlocutores. En este orden de ideas, Hadot pensó que 

la mejora que promete el diálogo socrático a aquellos que los practican es ganar 

conocimiento de ellos mismos para que, en efecto, puedan cuidar de sí mismos. Si esto 

es así y hemos mostrado que tanto en Sócrates como en Heráclito está presente dicho 

conocimiento. Entonces, fácilmente podemos hacer extensiva la mejora del diálogo 

socrático a lo que hemos propuesto como el diálogo heraclíteo. Por tanto, la mejora que 

promete el diálogo heraclíteo es hacer ganar conocimiento sobre nosotros mismos y por 

esta misma razón es posible tematizarlo como un ejercicio espiritual.  

Después Hadot, dice del diálogo platónico que en tanto que es escrito y que adopta 

la forma de un debate entre tesis opuestas su mejora es un incremento en el pensamiento 

puro por medio de la dialéctica. Así entendemos por qué Hadot tematiza este ejercicio 

como un ejercicio del pensamiento puro y, por ende, también es espiritual. Para Platón 

este ejercicio que atañe al pensamiento puro aleja a los hombres de la tiranía de los 



61 

apetitos sensibles, encaminando su alma a un bien ulterior. Como ya hemos señalado esto 

tiene un correlato en los fragmentos en los que Heráclito compara a los hombres vulgares 

con animales como algo indigno de nosotros. Así la mejora que promete el diálogo 

platónico, a saber, mostrar el camino para comportarnos como hombres, está también en 

Heráclito, lo que corrobora nuestra tesis de que es posible leer los fragmentos de este 

pensador como un ejercicio espiritual. 

En última instancia retomamos lo dicho por Colli, al respecto de la politicidad de 

Heráclito. Notamos como es que Heráclito intentó dejar el ámbito de la polis de los 

hombres y que fracasó y cedió al impulso de comunicarse con los hombres. Sin embargo, 

no por esto renunció totalmente a su personalidad y su pensamiento. Por el contrario, 

encontró la forma de reafirmarlo en la manera enigmática de expresarse. 

Así, cuando pensamos en la relación que Heráclito tiene con la ciudad, esto es su 

politicidad, nos equivocamos si pensamos que es un ser misántropo que intenta abandonar 

a los hombres y, por ende, a la polis. Más bien, como hemos señalado, es un pensador 

movido por un sentimiento totalmente político, ocupado por llevar a los hombres a que 

se den cuenta del lugar que le es propio dentro del mundo. Para nuestro pensador griego, 

los hombres comparten el mundo con los dioses y esto los fuerza a tomar una forma de 

vida que le sea propia a los hombres que son mortales pero que comparten con los dioses 

este mundo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 

Capítulo IV: 

Heráclito y su estudio de la naturaleza   

 

En los capítulos pasados se fue construyendo una interpretación de Heráclito 

desde la postura de los ejercicios espirituales tal como los entiende Pierre Hadot. Primero 

se investigó la relación de Heráclito consigo mismo desde las dimensiones del cuidado 

de sí. Con ello, se dio cuenta de la presencia de los ejercicios espirituales individuales en 

las actitudes de Heráclito respecto de sí mismo.  

Después, se abordaron los ejercicios espirituales realizados en comunidad, y, por 

tanto, en su momento nombramos como políticos. Los cuales se hallan ya presentes en 

Heráclito en su muy peculiar actitud de maestro de sus coetáneos. Ahora, un tema 

pendiente sería el estudio de la física como ejercicio espiritual.  

Pues bien, Hadot, en un ensayo que versa sobre las Meditaciones de Marco 

Aurelio, se ocupa de hacer una exposición de cómo es que la física puede ser vista como 

un ejercicio espiritual. En el presente capítulo, y como preámbulo, se tratará de ver qué 

es aquello que hace que este estudio de la física se convierta en un ejercicio espiritual. 

Posteriormente, se abordarán las sentencias de Heráclito, así como la voz de distintos 

intérpretes de éste para mostrar nuestro punto, a saber, que en Heráclito el estudio del 

mundo o de la naturaleza tiene serias similitudes con aquello que hace que el estudio de 

la física sea un ejercicio espiritual.  

 Hadot comienza por reconocer el tono pesimista que se halla en las Meditaciones 

del emperador romano, expresándolo en una meditación Hadot cita: “[...] Lo que ha 

gozado, pues, de mayor aprecio en la vida, es vacío, podredumbre, ruindad, perros que se 

muerden mutuamente, pícaros que se pelean entre sí que tan pronto ríen como lloran” (V, 

33). Hadot atribuye este pesimismo a la necesidad de mirar y valorar la cosa en sí misma 

sin ningún agregado que haya nacido de la convención humana. Dicho de otra forma, el 

aparente pesimismo de Marco Aurelio no es otra cosa que el esfuerzo por mirar las cosas 

tal cual son en la naturaleza.  

Hadot piensa que las Meditaciones es un texto que responde a un género literario 

y cuya finalidad no es la mera exposición de su vida. Las Meditaciones pretenden dejar 

en el autor y el lector una enseñanza de índole filosófica que oriente su vida (2006, p. 

116). En este punto se intentará encontrar las similitudes del pensamiento de Marco 

Aurelio con el de Heráclito. Nuestra pretensión no persigue más que apoyar la tesis en la 

que se piensa que entre Heráclito y Marco Aurelio, en lo que respecta al estudio de la 



63 

naturaleza, existen algunas similitudes, las cuales habilitan el estudio de Heráclito desde 

la perspectiva de los ejercicios espirituales. 

Visto así, ver en el texto un eco de la personalidad de su autor es un error 

metodológico, pues en estas meditaciones en las que Marco Aurelio, más que quejarse de 

la vida, pone en práctica varios ejercicios espirituales. Hadot muestra especial interés por 

aquel que “consiste en hacerse una representación mental exacta, «física», de cosas o 

acontecimientos” (2006, p. 117).  Esta representación mental exacta de la que se habla se 

ve explicitada en la siguiente meditación:  

[…] fijar y describir siempre el objeto cuya imagen se presenta al espíritu, de 

suerte que le vea siempre lucidamente, tal como es por naturaleza, desnudo, uno 

bajo diversos aspectos; y decirse a sí mismo su nombre y los nombres de los 

elementos que lo conforman y en cuáles se desintegrará. (Marco Aurelio, III, 11) 

Esta cita invita a pensar en la sentencia que tradicionalmente apertura los fragmentos de 

Heráclito:   

[…] de hecho, aunque todas las cosas surgen de conformidad con este logos, ellos 

se asemejan sin embargo, a los que carecen de experiencia, cuando tratan de 

experimentar estas palabras y acciones que voy explicando yo, escindiendo cada 

cosa según su naturaleza trascendente y el manifiesto tal como es. (Heráclito, 14 

[A 9]; 22 B 1) 

 

Aunque el tono de ambos pensadores discrepa mucho entre sí, es posible notar en ambos 

la disposición de representarse las cosas tales cuáles son y de nombrarlas por su verdadero 

nombre. En otras palabras, tanto en Heráclito como en Marco Aurelio existe una 

disposición tan fuerte por atender aquello que aparece, el mundo que los rodea, que dicha 

atención al mundo constituye una decisión metódica que guiará todo su pensamiento.    

 Ahora bien, el estudio de la física, como ejercicio espiritual no termina en una 

decisión que oriente todo pensamiento o indagación ulterior. En un segundo momento, se 

procederá, según Hadot, a hacer una división cuantitativa en partes constituyentes 

dependiendo de la naturaleza del acontecimiento (2006, p. 118). Esta acción de dividir el 

acontecimiento en partes constitutivas se aprecia en Marco Aurelio cuando nombra los 

elementos constitutivos de la cosa. Por otro lado, se encuentra en Heráclito al escindir las 

cosas en su naturaleza trascendente y manifestarla tal cual es.  

La última parte del estudio de la física como ejercicio espiritual versa sobre la 

relación que tiene la cosa o el acontecimiento con el universo situándola en el flujo causal 

de éste (Hadot, 2006, p, 118). De suerte tal que se ve implicada una transformación en la 

valoración de las cosas, pasando de una visión humana y, por tanto, pasional, a una visión 

cósmica y, se puede decir, racional. En este punto la similitud entre el pensamiento de 



64 

Marco Aurelio y Heráclito es impresionante, ambos creen que los hombres se equivocan 

al valorar sobremanera ciertas cosas. El emperador romano lo expresa de la siguiente 

forma:  

La mayoría de los objetos de que se admira el vulgo se reducen a ciertos géneros 

universales, a aquellas substancias dotadas de una sola forma y de una naturaleza, 

[…]. Los hombres de mediana esfera tienden a los seres que poseen alma 

sensitiva, como los rebaños de ganado mayor y menor. Los hombres de más honor 

se inclinan a los seres dotados de alma racional, pero no en cuanto es al alma 

universal del mundo, sino de la que se aplica preferentemente a las artes o a 

alguna forma de ingenio; o, simplemente, gustan de poseer un crecido número de 

esclavos. Mas el hombre que aprecia debidamente su alma racional, en cuanto es 

universal y social, dejado aparte cualquier otro cuidado, procura guardar, ante 

todo, en su alma aptitudes y movimientos conformes a la razón al bien común; y 

para que su semejante consiga este fin. (Marco Aurelio VI, 14) 

Para el caso de Marco Aurelio la manera en que describe las cosas, con aparente 

pesimismo, está fuertemente marcada por la exigencia de situar todo en una importancia 

no humana, sino universal.  

 Para el caso de Heráclito, a diferencia de Marco Aurelio, no existe un pasaje que 

sintetice el tema por completo. Sin embargo, es posible construirlo rememorando ciertos 

fragmentos. Por ejemplo, el tema de primar la razón universal sobre el intelecto humano 

está patente cuando el oscuro escribe:  

Y con respecto a esta expresión, que es verdadera, los hombres siempre se han 

mostrado cortos de inteligencia, tanto antes de prestarle atención como después 

de haberla escuchado. De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad 

con esa expresión, todos parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en 

poner a prueba las palabras y acciones que yo mismo trato de explicar separando 

cada cosa según sus orígenes y exponiéndola tal como es en sí misma… (14 [A 

9]: 22 B 1) 

Este ha sido uno de los fragmentos más citados dentro de la obra del Efesio. De hecho, 

ha sido paradigmático y con él se abre un tema muy estudiado en el pensamiento de 

Heráclito, a saber, la distinción entre hombres despiertos y hombres dormidos. Lo que 

define a un hombre como despierto es la atención que preste a la razón universal por la 

cual suceden todas las cosas. Esta idea se ve corroborada si tenemos en mente que para 

el oscuro “Los que están despiertos tienen un mundo único y común, pero entre los 

durmientes cada uno se retira a un mundo propio” (14 [A 100]; 22 B 89). Esto mismo se 

afirma cuando leemos “…los que escuchan no a mí, sino lo que yo digo, la sabiduría 

consiste en reconocer que todas las cosas son, en realidad, una sola” (14 [A 3]; 22 B 50). 

Está claro, pues, que para Heráclito los sabios ejercen su pensamiento en la esfera del 

todo y, por ende, son tematizados como despiertos. 



65 

 Heráclito también explicita el papel de los durmientes: éstos son los que como 

hombres desinteresados en el flujo universal de las cosas piensan que poseen una 

inteligencia propia. En este orden de ideas, el Oscuro escribe: “De hecho los mejores 

escogen una sola cosa por encima de todas las demás: la gloria imperecedera de los 

mortales. Pero la mayoría se hincha hasta reventar, como las bestias de manada” (14 [A 

77[; 22 B 29). Entonces, es importante reconocer que los mejores constituyen una minoría 

que no sucumbe ante los apetitos pasionales emparentados con el comportamiento de las 

bestias.  

La mayoría de la que habla el fragmento está compuesta por los dormidos, que a 

pesar de escuchar las palabras del sabio eligen no atenderlas. Sobre ellos escribe: «El que, 

después de haber oído sigue sin entender es como si fuera sordo. Así se recoge en el dicho: 

"aunque presente, está ausente"» (14 [A 86]; 22 B 34). Heráclito también dice: “Los que 

(ya) duermen son (los) artífices de lo que ocurre en el mundo y ayudan a producirlo” (14 

[A 98]; 22 B 75). Llegados a este punto, una breve sentencia clarifica la postura de 

Heráclito frente a los que considera durmientes: “Obrar y hablar exactamente como los 

que duermen” (14 [A 96]; 22 B 73), la traducción en la edición de Diels-Kranz reza: “No 

conviene obrar y hablar como dormidos, pues aún entonces creemos obrar y hablar” (14 

[A 96]; 22 B 73). De esto se sigue que para Heráclito el actuar como un durmiente no es 

algo digno de un hombre, sino que pertenece a la esfera de las bestias.  

 Así las cosas, hemos visto que para Marco Aurelio el estudio de la física 

representa una atención a los acontecimientos para aprender a valorarlos en su justa 

medida y en consonancia con el todo. Esto es lo que, a la vista de Hadot, constituye el 

interés del emperador filósofo por la física. También hemos visto cómo es que esa 

atención a los acontecimientos se encuentra en Heráclito y por ello es lícito pensar que en 

la obra de éste es posible ver su interés por la naturaleza y su estudio como un ejercicio 

espiritual.  

 La concepción de la naturaleza de Heráclito es uno de los temas más discutidos e 

interesantes entre los eruditos. De hecho, podría decirse que es el tema esencial de su 

pensamiento y que se entrelaza con temas antropológicos y teológicos. Por tanto, el 

siguiente apartado abordará el mensaje de la divinidad en este mundo, el cual se oculta 

en la naturaleza.  

 

La cercanía con los dioses 

 



66 

Ya hemos visto cómo es lo que Hadot piensa como propio del ejercicio espiritual 

de investigar la física se encuentra en la atención de Heráclito hacia la naturaleza. Ahora, 

parece pertinente indagar sobre qué es eso que se le muestra a Heráclito en su atención a 

la physis17. Al respecto de aquello que se muestra a Heráclito en su atención a la 

naturaleza Heidegger piensa que son los dioses y que, por ello, el sabio de Éfeso se 

encontraba en una relación de especial cercanía con ellos.  

De hecho, Heidegger comienza su libro Heráclito (2012) con una reflexión 

preparatoria basada en dos historias que perduran hasta nuestros días. Al filósofo de la 

selva negra no le interesa averiguar si las historias son ciertas en el sentido de saber si 

realmente ocurrieron. Por el contrario, él piensa: «[las historias] Deben llevarnos a 

reconocer el “evento biográfico” y la “personalidad biográfica” como lo inesencial. Las 

“historias” llaman nuestra atención sobre el ámbito a partir del cual es dicha la palabra de 

Heráclito» (Heidegger, 2012, p. 26). Por lo tanto, Heidegger no quiere recrear el perfil 

psicológico de Heráclito, más bien intenta dar cuenta de los aspectos del pensamiento del 

Efesio que se manifiestan a través de estas historias. 

Por el momento sólo nos abocaremos a la primera historia.  

Por ello es necesario no rechazar puerilmente el estudio de los seres más 

humildes, pues en todas las obras de la naturaleza existe algo maravilloso. Y lo 

mismo que se cuenta que Heráclito dijo a los extranjeros que querían hacerle una 

visita, pero que, cuando al entrar lo vieron calentarse frente al horno, se quedaron 

parados (los invitaba, en efecto, a entrar con confianza, pues también allí estaban 

los dioses (Aristóteles, Partes de los animales, 645a 16-24).  

Más adelante nos ocuparemos de la segunda historia. Sobre esta historia se seguirá la 

interpretación de Heidegger lo que permitirá dar entrada al estudio de la física en el 

filósofo de Éfeso. Desde el comienzo cita de Aristóteles demarca el contexto de las 

palabras del efesio, éste es, a saber, que en todo aquello que es obra de la naturaleza hay 

algo de asombroso y, por tanto, no es prudente rechazar de forma anticipada ni a las 

creaciones más humildes de la naturaleza.  

 Heidegger comienza su interpretación retomando justo la actitud de los 

extranjeros que iban de visita a la casa del pensador y escribe:  

 
17 Physis ha sido un concepto central en la filosofía griega, habitualmente se traduce por «naturaleza» sin 

ser del todo suficiente, puesto que la physis para un griego no es sólo el entorno natural que lo rodea. Physis 

proviene del verbo phyo que se traduce como crecer o brotar. Según el pensamiento órfico Physis es una 

de las diosas primordiales, la Madre Naturaleza. Martin Heidegger retoma la palabra en este sentido y la 

describe de la siguiente forma: “… lo que surge a partir de sí mismo en lo abierto y libre y que, en este 

surgimiento permanece y aparece, dándose a lo libre en el aparecer, aunque siga siempre siga regla” (2012, 

p. 46). En el presente trabajo physis es aquello que aparece ante nosotros, puesto que así es como Heráclito 

hace referencia a la naturaleza.   



67 

Quienes desean visitar al pensador esperan verlo quizás justo en el instante en 

que se halla sumergido en la profundidad, todo “pensativo”, no para que ellos 

sean tocados por el pensar, sino sólo para poder decir que vieron y escucharon a 

quién es considerado un pensador /2012, p. 17).  

Heidegger señala ese interés superficial de la mayoría por ir al encuentro con los 

pensadores. Ese morbo de verlo «todo pensativo», se desvanece y los deja decepcionados 

al encontrarlo haciendo algo cotidiano, calentándose frente al horno donde se hace el pan.  

 En este punto Heidegger más que sólo reconocer la invitación de Heráclito, ve 

que en la historia hay algo más: un mensaje oculto a simple vista, a saber, la presencia de 

los dioses. En este orden de ideas el autor de Ser y tiempo escribe:  

La esencia de los dioses, tal como apareció para los griegos, es precisamente este 

aparecer en el sentido de un mirar compenetrado hasta tal punto que, 

atravesándolo y sobrepasándolo, es lo propio extraordinario lo que se expone en 

la dimensión de lo ordinario. Aquí también, dice Heráclito, junto al horno donde 

me caliento, actúa lo extraordinario en lo ordinario. (2012, p. 28)  

Entonces, según el filósofo alemán, la invitación de Heráclito a entrar a su domicilio, ese 

«También aquí están presente los dioses» es una invitación al estudio de lo que aparece, 

de todo aquello que es familiar y que nos rodea. Si es que en lo ordinario se presencia lo 

extraordinario. Entonces no es muy complicado decir que, en la physis, que es todo 

aquello que crece, nos rodea y a la cual pertenecemos, está presente lo extraordinario.  

 Es posible sustentar esta hipótesis con el siguiente fragmento: “La experiencia de 

la realidad inmediata es el valor supremo…” (14 [A 15]; 22 B 112), en esta sentencia es 

claramente visible que la experiencia cotidiana es realmente importante para Heráclito. 

Pero, podría pensarse que en este punto hay una contradicción grave cuando recordamos 

el fragmento: “Ojos y oídos son testigos perversos para [la] gente de carácter grosero” 

(14 [A 36]; 22 B 107) en la que claramente la vista y el oído son denostados. Sin embargo, 

no se trata de que estos sentidos sean denostados en sí mismos. Más bien sólo son testigos 

poco fiables para la «gente grosera», aquellos que anteriormente hemos tratado como 

durmientes y mayoría. Así, cuando se lee: “A decir verdad, la mayoría de los que se 

ocupan de tales cuestiones no las perciben automáticamente, incluso si las han percibido 

directamente, no las reconocen en sí mismas, sino que las presentan a sí mismas en su 

manera” (14 [A 93; 22 B 17), se advierte que el problema no está en la vista o el oído sino 

en la atención que los hombres prestan a éstos.  

 Así las cosas, mientras para la mayoría la vista y el oído son testigos poco fiables, 

para Heráclito, en cambio, son confiables en grado sumo y por ello escribe: “Lo que más 

aprecio es lo que se refiere a la visión, a la audición y al conocimiento directo” (14 [A 



68 

23]; 22 B 55). Con ello vemos cómo es que la idea Heidegger de que para Heráclito lo 

extraordinario se encuentra en lo ordinario, está apoyada por el aprecio que éste tiene por 

el conocimiento directo.  

 Hasta ahora se ha hablado de cómo es que la atención que tiene Heráclito en lo 

ordinario, en la naturaleza, le ha develado la presencia de lo extraordinario, es decir de 

los dioses. Como ya se ha apuntado, y siguiendo a Heidegger, la estancia de lo 

extraordinario dentro, u oculto, en lo ordinario se emparenta con la frase “también aquí 

habitan los dioses” de Heráclito. De suerte tal que, la presencia de los dioses en los 

fragmentos de Heráclito no es algo al azar, sino más bien un resultado de su estudio de la 

física. En este orden de ideas, la aparición de los dioses en los fragmentos si bien es 

limitada, posee un significado profundo en el pensamiento del oscuro, pues no sólo se 

trata de la figura de los inmortales de su cultura, sino de auténticos seres que actúan y 

convienen en nuestro mundo.  

 En el siguiente apartado, se abordará la imagen de Artemisa en el pensamiento de 

nuestro sabio griego, con ello se persigue dar cuenta de cómo es que lo extraordinario 

habita en lo ordinario y que Heráclito se sirve de la figura de la diosa para enunciar su 

actitud frente a la naturaleza. Más aún, en la imagen de Artemisa también se encuentra 

una referencia a la teoría de los opuestos según la cual se produce nuestro mundo. De 

suerte tal, que una de las diosas principales en los fragmentos de Heráclito resulta tener 

una relación intima con el pensamiento de nuestro autor y no sólo hace referencia a la 

deidad de Éfeso sin más.   

 

Tras los pasos de Artemisa  

 

 Para adentrarnos al estudio de la Physis en Heráclito es oportuno reconocer el 

papel que ocupa una diosa en su pensamiento Artemisa. Lo primero que hay que 

responder es, según Heidegger, si es que el interés de Heráclito por Artemisa es genuino 

o circunstancial, habida cuenta de que en Éfeso existía un templo a esta diosa, lo que 

devela que Artemisa es una diosa especial para los efesios. Nuestro filósofo alemán piensa 

que, en realidad, la relación que existe entre Heráclito y esta diosa es más que una relación 

entre un ciudadano y una diosa de la ciudad.  

 Heidegger comienza por reconocer que Artemisa también recibe el nombre de 

Diana, lo que devela su especial relación con la caza. La importancia de esto radica en la 

atención que supone esta actividad. En efecto, cuando hablamos de casería pensamos en 



69 

la atención del cazador hacia la presa. Por un lado, esta atención puede ser pasiva, el 

cazador puede esconderse y aguardar a que su presa aparezca. Pero, si la espera se alarga 

a un grado tal que el cazador desfallezca y se retire, éste nunca sabrá si es que su presa 

hizo acto de presencia. En este sentido es posible recordar: “El que no espera lo utópico, 

jamás llegará a descubrirlo, porque está embotado para la búsqueda y no encuentra ningún 

camino” (14 [A 63]; 22 B 18), con el cual se hace patente que el pensamiento de Heráclito 

está marcado por la espera, por la apertura a que algo suceda, en este caso lo utópico o la 

aparición de la presa.  

Por otro lado, la caza también puede referir una búsqueda activa, es decir sacar de 

sus escondrijos a los animales, el cazador se vuelve un atento espectador del hábitat de su 

presa, pues espera cualquier señal que le devele la presencia de su premio. En este punto, 

se puede primero de la actuación de la naturaleza por medio de los animales pues, en 

efecto, ellos gozan de esconderse y dejar tras ellos rastros, Heráclito dice respecto de la 

naturaleza: “... le gusta pasar desapercibida” (14 [A 92]; 22 B 123). Es posible decir que 

en los animales la physis devela su acto gustoso de ocultarse y, así, el ocultarse de los 

animales en realidad se torna algo natural. En un segundo punto, podemos hablar del acto 

decidido del cazador al permanecer en la estricta atención a la physis para percatarse de 

la presencia de su presa.  

Así que, la espera y atención que supone la actividad de la cacería estrecha la 

relación entre Artemisa, diosa de la caza, y el pensamiento de Heráclito. Ahora es posible 

advertir que la relación entre Artemisa y Heráclito no puede ser exclusivamente la que 

nace entre la diosa patrona de una ciudad y un ciudadano de la misma.  

Heidegger, también hace notar que a Artemisa le llaman la Φωσφόρος la portadora 

de luz (2012, p. 45). La relación de Heráclito con la luz también es interesante: “… el 

rayo impera sobre toda la realidad” (14 [A 82]; 22 B 64), Eugen Fink, en un seminario 

con Heidegger sobre Heráclito, hace aquí una precisión importante:  

El rayo, contemplado como fenómeno natural. Significa la irrupción de un 

relámpago luminoso en la oscuridad de la noche. Así como el relámpago brilla 

por segundos y en la claridad de su aparición luminosa muestra el contorno de las 

cosas, de la misma manera en un sentido más profundo, el rayo hace aparecer la 

diversidad de las cosas como un conjunto articulado. (2017, p. 13) 

Según esto, el rayo muestra el contorno de las cosas por unos segundos, para después 

sumergirnos de nuevo en la oscuridad. En estos segundos, por míseros que sean, fuimos 

capaces de estar presentes en el aparecer de las cosas. Así, después de un prolongado 

tiempo en la penumbra, presenciamos lo imposible. De suerte tal que, la luz del rayo se 



70 

muestra como un fenómeno capaz de mostrarnos el mundo circundante. El fragmento de 

Heráclito, de hecho, le concede al rayo la cualidad de gobernar las cosas.  

En este punto es apremiante preguntar cuál es la relación entre el rayo y la diosa 

Artemisa, ésta como ya hemos apuntado se conoce como la portadora de luz y, 

precisamente en la interpretación que hace Heidegger del fragmento 14 [A 82]; 22 B 64 

el rayo adquiere el papel de la luz que gobierna todas las cosas, de hecho, Heidegger 

recomienda relacionar el rayo con el fuego (2017, 13). De manera que la luz del rayo está 

emparentada con la diosa que la porta, quizá esto dote de sentido el fragmento: “Hay una 

sola cosa que no quiere y, a la vez, quiere ser llamada con el nombre de Zeús, la sabiduría” 

(14 [A 84]; 22 B 22), el que uno de los dioses más importantes para los griegos, Zeús, se 

relegado y robado de su rayo por Artemisa la portadora de luz.   

Para adentrarse en la idea griega del rayo Heidegger recomienda leer el fragmento: 

“La sabiduría consiste en una sola cosa: conocer la razón que gobierna la realidad entera 

por medio de todos sus elementos” (14 [A 73]; 22 B 41), él reconoce que existe una 

relación entre «la sabiduría» y el rayo. Además de esta relación, el filósofo de la Selva 

Negra advierte que cuando pensamos el rayo, en el pensamiento de Heráclito, hay que 

hacerlo teniendo en cuenta el fragmento 14 [A 9]; 22 B 1 y, específicamente la siguiente 

parte: “[…] De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad con esa 

expresión…” en la que debemos entender el surgimiento «γινομένων» en un sentido 

amplio, no sólo en su contexto animal-vegetativo, sino que.  

Si Heráclito piensa —escribe Heidegger—, al hablar de γινομένων, en γένεσις, 

no quiere decir con ello «devenir» en sentido moderno, es decir con el significado 

de un proceso sino que, pensado en griego, quiere decir «llegar a ser», «aparecer 

como presencia» (2017, p. 17) 

Así las cosas, cuando hablamos de génesis en Heráclito debemos entender el surgimiento, 

no sólo de manera natural, sino en general como las cosas alcanzan a ser y, en ese sentido, 

se muestran a nosotros.  

 Ahora bien, se ha dicho que el rayo que lo gobierna todo se corresponde con la 

sabiduría. Para nuestro sabio efesio, la sabiduría consiste en conocer la razón que gobierna 

la realidad a través de sus elementos y ésta es la expresión bajo la cual surgen todas las 

cosas. Si esto es así, podemos entender al rayo como un clarificador que permite percatar 

el surgir de las cosas en el mundo, de hecho, Fink expresa esto de la siguiente manera: 

“Al movimiento del rayo que trae a luz las cosas corresponde el movimiento del λóγος 

que las hace surgir y organiza, gobierna y determina todo” (Heidegger, 2017, p. 19).  



71 

Llegados a este punto debemos preguntarnos qué es lo que tiene que ver el rayo 

con Artemisa. Pues bien, si recordamos que el movimiento del rayo lo hemos entendido 

como un traer a la luz, en el contexto de un surgir, un aparecer, y tenemos en cuenta que 

Artemisa es la portadora de luz, es notoria la cercanía entre el rayo y ella, en cuanto 

portadores de luz. Si el rayo, de forma similar que el logos, se encarga de traer las cosas 

al aparecer y acontecer, entonces es posible que el logos o la expresión bajo la cual surgen 

todas las cosas sea la misma acción de Artemisa. Por tanto, si se es bastante arriesgado 

en esto, uno podría sugerir que en el fragmento 14 [A 84]; 22 B 32: “Hay una sola cosa 

que no quiere y, a la vez, quiere ser llamada con el nombre de Zeus, la sabiduría.”, la 

sabiduría de la que se habla es de la de Artemisa, que gobierna todas las cosas a través de 

sus elementos constitutivos.  

Para Heidegger el juego pertenece a la Φύσις y, en tanto que Artemis es una diosa 

de la naturaleza este juego le pertenece de una forma singular. Así, la lira de Artemisa, y 

de su hermano Apolo, representa el juego de cuerdas y éste juego aparece también en el 

arco cuya acción es muerte. En este orden de ideas  

La cazadora —escribe Heidegger— que busca lo viviente, para que éste 

encuentre la muerte, porta las señales de juego y muerte: lira y arco. Su otra señal, 

la “antorcha”, es la señal de la muerte como lo que no se desaparece y extingue. 

(2017, p. 46).  

Por tanto, Artemisa es la diosa que se presenta en lo viviente, en la Φύσις. Pero, también 

es esa diosa que presenta la muerte. Su imagen está marcada por la contradicción entre lo 

vivo y lo muerto. Artemisa, según Heidegger, es una diosa en la que la contienda, otra 

diosa de nombre Ἔρις (2017, p.46), está presente.  

 La relación que Heráclito tiene con Artemisa no es una relación impropia, como 

la que podría sostener un efesio con la diosa de su ciudad. La diosa de la caza va tras lo 

viviente para llevarlo, por acto de sus flechas, hacia lo muerto. Por tanto, en su actividad 

se realiza el juego de la contienda, y en ella surge y reina la diosa Ἔρις.  

 Artemisa y su hermano Apolo son deidades de primer orden el pensamiento de 

Heráclito, tan es así que Giorgio Colli apertura el nuevo ordenamiento que da a los 

fragmentos con el siguiente: “El señor cuyo oráculo reside en Delfos, ni descubre ni 

esconde, sólo insinúa” (14 [A 1]; 22 B 93). Sobre el arma de Apolo y su hermana, el arco, 

también escribe Heráclito, que “En realidad, el nombre del arco es «vida», aunque su 

acción es muerte” (14 [A 8]; 22 B 48), de lo cual se sigue que la contienda y la 

contradicción marcarán especialmente el pensamiento de Heráclito sobre la naturaleza, 

cosa que se ve expresada en estos dos dioses como la relación entre la lira y el arco.   



72 

 De manera tal, que en el arco de Apolo y la relación existente entre lo vivo y 

Artemisa, subyace una relación de tensión, de contienda, misma que se impondrá en todo 

el pensamiento de Heráclito. Tan es así, que está contienda entre lo vivo y lo muerto que 

podemos ver tanto en el arco de Apolo y en la acción de la cazadora Artemisa recibirá su 

propio nombre, pues, dentro del pensamiento del Efesio Ἔρις, la diosa de la contienda 

tiene un lugar especial en lo que respecta al funcionamiento del mundo. De esta manera 

Artemisa y su acción nos arrojan a hablar de otra diosa y su intervención en nuestro 

mundo o cosmos.  

 

El surgimiento de la realidad: el juego de los opuestos.  

 

 Hemos apuntado que Artemisa es la diosa que busca lo viviente y que su aparecer 

trae la muerte. Así, nuestra diosa representa uno de los juegos de contrarios elementales 

en el pensamiento de Heráclito, la relación entre vida y muerte. Pero más aún, la acción 

de la cazadora Artemisa permite que reine otra diosa en el mundo, la dichosa Ἔρις, pues 

en cuanto lo viviente no halle su camino hacia la portadora de luz éste seguirá vivo y la 

contienda no se llevará acabo. Por ende, el papel de Artemisa es de primer orden en el 

pensamiento de Heráclito, pues ella, en su cacería, es la encargada de generar la contienda 

entre lo vivo y lo muerto. 

  Cuando se habla de contienda en el pensamiento de Heráclito se puede recordar 

el siguiente fragmento: “Pólemos es el padre de rodas las cosas, el rey universal, que 

presenta a unos como dioses y a otros como hombres, a unos como esclavos y a otros 

como libres” (14 [A 19]; 22 B 53). Es claro el papel que ocupa la guerra como padre de 

todas las cosas, esto se confirma cuando leemos: “Y si es necesario que estalle la guerra, 

y la justicia sea objeto de contienda, y todo suceda según los viejos vaticinios” (14 [A 7]; 

22 B 80) en el cual se aclara que la guerra es algo necesario para que suceda la justicia.  

 Así pues, la guerra ocupa un papel importante en el pensamiento de Heráclito, sin 

embargo, nosotros no hablamos exactamente de la guerra y la lucha, sino de Ἔρις. Según 

Heidegger hay que reconocer que la guerra y la lucha son sólo manifestaciones de la 

contienda (2012, p. 47). Aquello que debemos pensar cuando hablamos de la contienda 

es el juego, la relación esencial en la cual se da toda contienda.  

 Entonces, en el pensamiento de Heráclito el juego es algo esencial. Ahora se 

indagará sobre el juego que reina sobre la realidad y, en ese sentido ayuda a producirla. 

Precisamente Colli inaugura un capítulo sobre Heráclito de la siguiente manera: “La 



73 

multiplicidad tiene para Heráclito un valor real, no aparente. La afirmación parece 

paradójica, si se la compara con la concepción habitual, que atribuye al filósofo la teoría 

del eterno fluir y de la coincidencia de los opuestos” (2009, p. 182). Así el juego no se da 

en el pensamiento de la coincidencia de los opuestos, sino en la relación entre los opuestos 

que no terminan por sintetizarse nunca.  

 Las individualidades que son las partes constituyentes del juego son, de hecho, 

aquello que Heráclito se dispone a enunciar tal cuales son. Según nuestro comentarista 

italiano cuando Heráclito escribe:  

[…] De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad con esa expresión, 

todos parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en poner a prueba las 

palabras y acciones que yo mismo trato de explicar separando cada cosa seguir 

según sus orígenes y exponiéndola tal como es en sí misma…  14 [A 9]; 22 B 1 

Deja en claro su intención, que es explicar cada cosa según sus orígenes. En este orden 

de ideas, Colli concluye: “La finalidad vital del filósofo se expresa en el «que escindo 

cada cosa según su naturaleza trascendente»; reside en el discernimiento de la realidad 

según sus elementos discretos constitutivos, a través de la estructura íntima de cada cosa” 

(2009, p. 182). Entonces, desde el principio vemos que la idea del monismo que termina 

sintetizando perfectamente a las individualidades esenciales en un solo ser, acabando así 

con el juego no se sostiene, pues la intención de Heráclito es explicar las individualidades 

en su esencia y la relación entre ellas.  

 Más adelante Colli aclara que el campo de la realidad y, por ende, el trabajo de la 

filosofía, es doble, por un lado, conocer la realidad de las cosas mediante sus elementos 

constitutivos y otra es expresar esta verdad en una forma estable (2009, p. 184). De hecho, 

en el mismo fragmento 14 [A 9]; 22 B 1, al principio, aclara que los hombres son 

incapaces de entender una expresión que relate la verdad sobre la realidad: “Y con 

respecto a esta expresión, que es verdadera, los hombres siempre se han mostrado cortos 

de inteligencia, tanto antes de prestarle atención como después de haberla escuchado.”, 

esta expresión es la de Heráclito, que enuncia cada cosa según cuál es, esa es la labor del 

filósofo: comprender la realidad y, posteriormente, enunciarla.  

 Otro punto de apoyo de la multiplicidad lo encuentra Colli en: “Aunque todas las 

realidades que existen se convirtieran en humo, la nariz no dejaría de reconocerlas como 

distintas unas de otras” (14 [A 48]; 22 B 7), de donde se sigue que, aunque todo se volviera 

aparentemente uno, la nariz, es decir un órgano más íntimo, seguiría percatándose de 

multiplicidad de las cosas (2009, p. 185). Así, estamos una vez más frente al tema de la 



74 

apariencia, pues, aunque las cosas parecieran unificarse, una experiencia más íntima y 

profunda de éstas nos develaría la individualidad de cada cosa.  

 Se trata, pues, de la individualidad de las cosas. En otras palabras, la multiplicidad 

de la realidad se devela al hombre en tanto que éste esté atento a una experiencia íntima 

y personal con la realidad. En este orden de ideas, Colli resalta el famoso fragmento: “A 

los que se bañan en los mismos ríos se refrescan siempre en aguas diferentes…” (14 [A 

44]; 22 B 12) en el que piensa que se habla de una realidad estable, el río, que sería la 

unidad de lenguaje, para mentar una aquello que, a fuerza de estar más atentos, develaría 

que las aguas siempre son otras. Lo mismo sucede el fragmento 14 [A 48]; 22 B 7 antes 

citado, la multiplicidad se devela al hombre en cuanto éste se permita experimentar las 

cosas que le rodean de una forma íntima y profunda a diferencia de como lo hace la 

mayoría.  

 Así, la única diferencia entre los hombres se da dentro de los mismos, mientras 

unos se manejan desde los estándares de la mayoría y lo que ésta les dicta, otros prefieren 

ir más allá y seguir profundizando en su vivencia de la realidad. Colli piensa que la 

experiencia cotidiana, en efecto, es fuente del conocimiento, sin embargo, por sí misma 

es insuficiente para construirlo, se precisa de una actitud del hombre para extraer de la 

experiencia sensible lo esencial que nos ofrece (2009, pp. 187-188).  

Esto podría clarificar una aparente contradicción entre dos fragmentos. El primero 

reza: “La intuición no es fuente de una sólida experiencia, porque de ser así, se la habría 

enseñado por una parte a Hesíodo y a Pitágoras, y por otra, a Jenófanes y a Hecateo”18 

(14 [A 67]; 22 B 40), mientras que en el segundo leemos: “Es necesario que los que aman 

la sabiduría puedan dar testimonio de muchísimas cosas” (14 [A 102]; 22 B 35). A simple 

vista parece que Heráclito prima la mucha experiencia y por otro lado la censura y ataca. 

En realidad, poniendo un poco de atención, los fragmentos se muestran como dos pasos 

del mismo pensamiento. Pues, la experiencia sensible constituye la fuente del 

conocimiento, empero, no es suficiente para crearlo. Entonces, la mucha experiencia es 

una fuente fuerte de conocimiento, pero si no es acompañada por una interioridad 

interesada y atenta ésta no engendrará conocimiento. Así, estos dos fragmentos más que 

contradecirse parecen apoyarse en uno con el otro. Por tanto, es igual de nocivo para el 

 
18  La traducción de Diels-Kranz reza: “La mucha erudición (polimathia) no enseña a tener inteligencia; 

pues se lo habría enseñado a Hesíodo y  Pitágoras y aun a Jenófanes y Hecateo”, de ella podemos entender 

que lo que Colli traduce por intuición, se refiere a la mucha erudición de esta traducción. En ambos casos 

parece referir a la acumulación de experiencias sensibles.  



75 

hombre tener un sinfín de experiencias acumuladas, es decir mucha erudición, sin 

ponerles atención, como no preocuparse por ser hombres experimentados, de las dos 

formas la generación de conocimiento recae en el hombre y no en las cosas mismas.  

Ahora es entendible que para Heráclito la multiplicidad tiene un valor real y que 

el monismo, que tradicionalmente se le atribuye, no embona del todo con su pensamiento. 

Sin embargo, las individualidades esenciales de las que hablamos si presentan relaciones 

entre sí. El Efesio da cuenta de ello cuando escribe: “Los elementos opuestos convergen, 

pero de sus divergencias brota la más bella armonía; de hecho, la realidad entera surge de 

la conformación” (14 [A 5]: 22 B 8), en efecto, existe una convergencia entre los 

opuestos. Pero la realidad surge de las divergencias entre ellos y no de la síntesis de los 

mismos. Así, el pensamiento de Heráclito se inclina más hacia la multiplicidad que hacia 

un discurso monista.  

Otro paso en el que podemos ver qué tan importantes son los opuestos en el 

pensamiento de Heráclito es cuando éste escribe:  

El dios es día y noche, invierno y verano, guerra y paz, saciedad y hambre, y 

cambia de la misma manera que el fuego; cuando se extiende mezclado con otros 

elementos recibe diferentes nombres, según le plazca cada uno (14 [A 91]; 22 B 

91) 

En este fragmento parece claro que el dios está compuesto de la relación entre opuestos. 

De hecho, si recordamos a Pólemos, la guerra —de quien se dice que es el padre de todas 

las cosas—, se puede pensar la acción en la que prolifera este dios, a saber, la contienda 

y la tensión que impera en los opuestos.   

 Parar terminar el tema de los opuestos siempre se puede recordar una de las tantas 

objeciones que Heráclito les imputa a los poetas: 

Y Heráclito crítica el verso del poeta: "Ojalá cese la disputa, lejos de los dioses y de los 

hombres". De hecho, no existiría la armonía si no hubiera agudos y graves, ni habría 

animales si no hubiera macho y hembra, que son opuestos (14 [A127]).  

En la cual está claro que nuestro sabio de Éfeso piensa que los opuestos son piezas 

fundamentales en la constitución de la realidad.  

 Así las cosas, se ha visto como para Heráclito es de un orden capital obtener 

conocimiento directamente de las experiencias del mundo sensible para obtener 

conocimiento. Sin embargo, éstas no bastan por sí mismas para crear el conocimiento, se 

precisa de una actitud del hombre, en palabras de Colli, de una interioridad activa, para 

extraerlo. También hemos visto como la experiencia sensible nos muestra que la realidad, 

que intentamos unificar en un discurso coherente es múltiple y que es imposible reducirla 



76 

a la unidad. De hecho, para el Efesio la realidad se da en la confrontación que libran los 

opuestos entre sí.  

 

EL papel del conocimiento en el pensamiento de Heráclito.  

 

Giorgio Colli en Filósofos sobrehumanos (2009) hace de Heráclito un pensador 

místico en cuyo pensamiento se hallan en perfecta equivalencia tres términos: dios, 

mundo y alma (p.52). Si esto ha de ser así, conocer uno de éstos nos llevará, por añadidura, 

a conocer a los otros dos.  

 Para sostener la primera equivalencia, aquella que equipara al alma con el mundo 

exterior, se remite a los siguientes fragmentos: “Para las almas, convertirse en agua es la 

muerte, y para el agua es muerte convertirse en tierra; pero el hecho es que de la tierra 

brota el agua, y del agua surge el alma” (14 [A 53]; 22 B 36). En el fragmento se encuentra 

implícito que aquello que da muerte al alma es el agua, por extensión es posible pensar al 

alma más cercana al fuego. Pero, aún hay más. Si se lee:  

Transformaciones del fuego: primero, el mar; luego, una mitad del mar se 

convierte en tierra, y la otra mitad se transforma en el hálito de fuego b) La tierra 

se disipa como mar; y en esa misma expresión se determina la naturaleza que 

tenía antes de transformarse en tierra. (14 [A31]; 22 B 31) 

La primera transformación del fuego es el mar, es entendible que se refiere al agua, igual 

que en el alma, el fuego encuentra su primera transformación en el agua. De esta 

interpretación Colli concluye  

[…] de modo inequívoco la igualdad entre el alma y el fuego, y dado que para 

Heráclito el fuego significa el principio de todas las cosas, esta igualdad quiere 

decir coincidencia entre la interioridad del hombre y el mundo exterior (2009, p. 

53).  

Así es como se ha consolidado la primera equivalencia, la que existe entre el alma y el 

mundo exterior. Luego, entonces, el conocimiento del alma, esa indagación infinita, se 

corresponde con el conocimiento del mundo exterior. En este sentido Heráclito escribe: 

“Por mucho que te esfuerces, y aunque recorras todos los caminos, no podrás descubrir 

los límites del alma: así de profunda es la expresión que le concierne” (14 [A 55]; 22 B 

45)  

 La segunda equivalencia existe entre el hombre y dios. Una vez más una parte del 

fragmento 14 [A 9]; 22 B 1 le da pie a Colli para pensar en esto: “[…] yo mismo trato de 

explicar separando cada cosa según sus orígenes y exponiéndola tal como es en sí 

misma…” que en conjunto con el siguiente fragmento: “La sabiduría consiste en una sola 



77 

cosa: conocer la razón que gobierna la realidad entera por medio de todos sus elementos” 

(14 [A 84]; 22 B 32), hacen de Heráclito un sabio que conoce la razón que gobierna el 

mundo. Por último, el fragmento: “Hay una sola cosa que no quiere y, a la vez, quiere ser 

llamada con el nombre de Zeús, la sabiduría” (14 [A 84]; 22 B 32), de donde se entiende 

que el hombre sabio es equiparable a un dios, aunque esto para él resulte hasta cierto 

punto irrelevante.  

 En este orden de ideas, la igualdad entre el alma del hombre y dios no se da entre 

cualquier alma, sino sólo aquella que pertenece al sabio. Así “Heráclito establece una 

distinción fundamental entre los hombres mediocres y los hombres que se transforman en 

dioses por el conocimiento” (Colli, 2009, p. 55). Si hemos de seguir a Colli en esto, el 

conocimiento de las cosas inmediatas según sus elementos constitutivos lleva a los 

hombres a abandonar la esfera de la mediocridad para alcanzar la gloria que le es propia. 

El siguiente fragmento: “De hecho los mejores escogen una sola cosa por encima de todas 

las demás: la gloria imperecedera de los mortales. Pero la mayoría se hincha hasta 

reventar, como las bestias de manada “(14 [A 77]; 22 B 29) corrobora esto.  

Es en este sentido que Heráclito puede decir: “Lo que más aprecio es lo que se 

refiere a la visión, a la audición y al conocimiento directo” (14 [A 23]; 22 B 55) 

tradicionalmente se piensa que el Oscuro está aquí contradiciéndose puesto que también 

escribe: “La intuición no es fuente de una sólida experiencia, porque de ser así, se la 

habría enseñado por una parte a Hesíodo y a Pitágoras, y por otra, a Jenófanes y a 

Hecateo” (14 [A 67]; 22 B 40). Sin embargo, estos fragmentos se pueden interpretar como 

complementarios. Por un lado, el primer fragmento habla del conocimiento proveniente 

de los sentidos, aquel que nos muestra el mundo directamente, la intuición. La diferencia 

es la interioridad de la que hemos estado hablando anteriormente, la experiencia del 

mundo es el sustrato para que el conocimiento germine, pero éste no crecerá por sí sólo 

necesita de nuestro aliciente, nuestra atención. Es por eso que nuestro sabio puede detestar 

a Pitágoras y Hecateo, pues para él ellos son meros compiladores de experiencia. En 

cambio, él mismo Heráclito, busca la experiencia para convertirse en sabio, de suerte que 

en el siguiente fragmento podemos encontrar una culminación para este tema: “Es 

necesario que los que aman la sabiduría puedan dar testimonio de muchísimas cosas” (14 

[A 102]: 22 B 35).  

Colli propone que todo hombre puede convertirse en dios mediante el 

conocimiento (2009, p. 56), interpretación que apoya en los siguientes fragmentos: “El 

sentimiento es la realidad en la que todas las cosas se relacionan entre sí” (14 [A 14]; 22 



78 

B 113)19, si entendemos sentimiento no como una afección del alma, sino como la 

capacidad que tienen nuestros sentidos de ser afectados por el exterior, entonces se puede 

pensar que el sentido del fragmento se dirige hacia a hacer común a todos la capacidad 

de sentir el mundo, el otro fragmento: “Todos los hombres pueden tener la suerte de 

reconocerse a sí mismos y experimentar lo inmediato” (14 [A 50]; 22 B 116). Así todo 

hombre tiene en sí mismo la potencia de nacer dios mediante el cultivo del conocimiento.  

La importancia del cambio de hombre-mediocre a un hombre-dios Colli lo 

encuentra en el siguiente texto de Heráclito: “Inmortales mortales, mortales inmortales; 

vivos en la muerte de aquellos, pero en la vida de aquellos muertos” (14 [A 43]; 22 B 62), 

en que el cambio queda patente: unos viven en la muerte de los otros y viceversa. Aquí 

también es posible constatar la armonía de los opuestos, puesto que el convertirse en 

hombre-dios, supone nuestra muerte como hombre vulgar. Pero también es posible decaer 

y pasar de ser dioses a hombres mediocres, de suerte tal que la tensión entre estos opuestos 

determina nuestra existencia. 

Cuando Heráclito habla a los hombres lo hace de forma oscura y en breves sentencias 

porque a él no le importa volver su experiencia íntima con su alma, con lo divino y con 

el mundo un discurso político, en el sentido de público, perfectamente entendible y 

detallado. El sabio de Éfeso sabe perfectamente que debe actuar en consonancia con la 

naturaleza, con el mundo, y la razón universal que opera en él. Por eso, siguiendo en ello 

al dios del oráculo de Delfos Heráclito no descubre, ni esconde, sino que a lo sumo lanza 

insinuaciones, esperando que los hombres tomen en sus manos las retadoras palabras de 

éste y lleguen por sus propios medios a la sabiduría. 

 De manera tal que el conocimiento de la física en Heráclito, devela la acción de 

nuestros conciudadanos del mundo, los y las diosas. Así las cosas, el estudio de la física, 

del mundo aparente, lleva al Efesio a dar cuenta de una realidad oculta en lo aparente, 

usando las palabras de Heidegger, y con ella, el papel del hombre en esta relación entre 

mortales e inmortales. Por tanto, el estudio de la física, como un ejercicio espiritual no se 

trata de un mero ejercicio teórico, sino que, representa un estudio práctico, en el sentido 

griego. Es decir, que este estudio del mundo no es un acto meramente contemplativo, sino 

que al mostrar el lugar del hombre nos proporciona el conocimiento necesario para llevar 

nuestra vida como es debido. Esto es, vivir según nuestro papel en el cosmos. 

 

 
19 La traducción de Diels-Kranz: “común a todos es la inteligencia” 



79 

La física en Heráclito 

  

 Hablar de física en la actualidad casi siempre refiere al estudio de las magnitudes 

y fuerzas que operan en nuestro mundo, abundan las discusiones sobre materia, energía, 

etcétera, y no hay nada de malo ni reprochable en ello. Sin embargo, con las precisiones 

que hemos hecho sobre el concepto de Φύσις en el contexto griego. Pero, sobre todo en 

el pensamiento de Heráclito, deberíamos preguntarnos que implica para el Efesio el 

estudio de ésta.  

 Pues bien, de la Φύσις hemos dicho que es insuficiente traducir por nuestro 

concepto de naturaleza. La palabra griega tiene en su etimología el verbo «φύω», crecer, 

de ella se dice que era la diosa Naturaleza. Heidegger, por su parte, entiende la Φύσις en 

este sentido de surgir. En su texto sobre Heráclito escribe de ella: “lo que surge a partir 

de sí mismo en lo abierto y libre...” (2017, p. 46). Así, todo aquello que surge de sí es 

algo físico. Para un griego como Heráclito quien dice que también aquí habitan los dioses 

es del todo natural que éstos sean también materia de estudio cuando hablamos de indagar 

la Φύσις.  

 El estudio de la física para Heráclito no se inclina hacia lo que hoy entenderíamos 

como un conocimiento científico del mundo natural, en el recorrido de sus indagaciones 

físicas él encuentra a la divinidad hablándole y también se halla a sí mismo. Así, el 

pensamiento antropológico y teológico de Heráclito se haya en sus indagaciones sobre 

ésta. Por tanto, el tema de la Φύσις no es un tema de mera erudición o estudio, sino que 

se trata de un aspecto vital y que, si no se experimenta, si no se siente, no tiene sentido 

alguno.  

 El conocimiento inmediato, como se ha tematizado antes es de orden vital para 

Heráclito, pero no por el simple hecho de conocer, sino que al aprehenderlo devela la 

acción de la divinidad. No se trata de una acción trascedente en el que puede reconocer 

este mundo como obra de entidades metafísicas. Por el contrario, en el mundo el sabio de 

Éfeso reconoce la acción de los dioses y su presencia en la realidad. Así las cosas, el 

conocimiento de la naturaleza le permite a Heráclito intuir y descubrir que «también aquí 

habitan los dioses».  

 Ahora bien, también este conocimiento le permite a nuestro sabio el indagarse 

como parte del mundo y, de hecho, encuentra su lugar en el cosmos, la naturaleza de su 

alma y también su poder, es decir la reconoce que el papel del hombre, puede tratarse de 

un papel mediocre, que se piense asimismo como autosuficiente y con una inteligencia 



80 

propia o, puede entenderse como un ser que mediante el conocimiento alcanza la gloria 

que le corresponde. Por tanto, se trata de un hombre despierto que se sabe en el mundo, 

que reconoce su lugar y su poder.  

 Así las cosas, cuando hablamos de la física en Heráclito podemos advertir que 

está muy cercana a lo que Hadot propone como un ejercicio espiritual, vale decir, una 

actividad que ayuda al hombre a mejorarse a sí mismo y, para decirlo con sus propias 

palabras, aumentar su ser. Por tanto, el pensamiento de Heráclito sobre la física es mucho 

más que un mero estudio, se trata de crear conocimiento más que obtener información y 

datos. La diferencia entre el conocimiento y la acumulación de datos es explicada por 

Byung Chul-Han (2017), la información se vuelve deformadora, incapaz de generar un 

cambio de conciencia en el ser que la obtiene. Por el contrario, al conocimiento le es 

intrínseca la transformación de quien se esmera en conseguirlo, gracias a él siempre se 

entra en la realidad con una nueva visión de la misma, adquiere un nuevo significado (pp. 

7-8).   

 Si recordamos que para Heráclito el conocimiento no es mera acumulación de 

experiencias o informaciones, sino que además demanda la existencia de un carácter 

interior de estricta atención al otro. Entonces podemos ver lo mucho que se asemejan las 

ideas que Han y Heráclito tienen sobre el conocimiento. Así la física, según nuestro sabio 

heleno no se circunscribe al ámbito de las meras explicaciones informativas. Por el 

contrario, su práctica lleva al actor a una transformación liberadora que perfecciona su 

ser para tomar la forma de vida que nos corresponde según el ordenamiento del mundo. 

Recordemos que, para Heráclito el conocimiento de la realidad manifiesta nos devela la 

presencia de los dioses y que somos capaces de convertirnos en uno de ellos, dejando 

atrás nuestra vida como meros vulgares y accediendo a la mayor gloria que nos es 

permitida según el ordenamiento del mundo. 

 Concluyendo, el estudio de la física no es una tarea meramente teórica o 

contemplativa. En ella Heráclito tiene un interés práctico: el descubrimiento de la vida 

que, en tanto que hombre es propia. Por consiguiente el conocimiento que obtengamos de 

dicho estudio, no tiene un valor meramente informativo, sino que adquiere una dimensión 

realmente importante en nuestra vida cotidiana, pues gracias a él es que conseguimos 

transformar nuestra vida desde la impropiedad de vida propuesta en la ciudad humana 

hasta la participación en la ciudad divina que es el mismo mundo que nos rodea.  



81 

Conclusiones 

Para Pierre Hadot los ejercicios espirituales implican una forma de vida que, como 

ya se ha visto, se emparenta con vivir de una forma filosófica. Esto significa que aplicar 

a nuestra vida los ejercicios espirituales no es otra cosa que practicar la filosofía. La 

pregunta que resulta obligatoria es ¿A qué llamamos vivir de manera filosófica? La 

cuestión acepta más de una respuesta. De hecho, ésta se dará según lo que se entienda por 

filosofía. Siendo este el caso, Hadot la entiende como una estricta atención al orden de 

las cosas haciéndote vivir de acuerdo a este orden para conseguir la felicidad, o la 

imperturbabilidad del ánimo. De tal suerte que Hadot actualiza la concepción que se tenía 

de la filosofía principalmente en la época helenística. Por tanto, en la presente tesis vivir 

de forma filosófica se tomó como una actividad de resignificación de un sinfín de 

prácticas cotidianas que normalmente pasan desapercibas para los hombres.  

En este orden ideas, los ejercicios espirituales exigen una atención especial a las 

prácticas que normalmente realizamos y por esto constituye un ejercicio de primer orden. 

Así las cosas, la atención es una rasgo que puede convertir cualquier práctica en un 

ejercicio espiritual Por ejemplo, la lectura, uno puede leer tres libros por mes a una 

velocidad impresionante y, al concluir cada libro, no recordar la trama o los tópicos de 

éste o bien se puede leer un solo libro, con la atención totalmente enfocada a la 

problemática que presenta, estar con todo nuestro ser a la espera de aquello que el libro 

quiere decir y al concluirlo se habrá extraído alguna cosa que será de importancia para 

nuestra vida que se guardará dentro nuestro como si de oro se tratara. Como es posible 

notar, la atención que pongamos en la lectura es lo que hace que la mera acción se 

convierta en un ejercicio espiritual.  

Por lo tanto, el vivir de una forma filosófica bajo la óptica de los ejercicios 

espirituales significa, ante todo, vivir en un estado de continua atención a nuestros actos 

para que éstos al realizarse otorguen alguna ganancia para nuestra vida. De suerte tal que, 

la presente tesis procuró hacer una interpretación del pensamiento de Heráclito prestando 

atención a aquello que él pensaba ganar para sí mismo en todas las prácticas que se dejan 

ver a través de sus fragmentos.  

Uno de los principales problemas que se tuvieron que atender es que el concepto 

de ejercicios espirituales parece popularizarse en la época del pensamiento helenístico 

con las escuelas socráticas menores. El mismo Hadot hace referencia principalmente a 

pensadores de esta época como Epicuro y Marco Aurelio. Sin embargo, él también 



82 

explicita que los ejercicios espirituales se hallaban ya en Sócrates. El presente trabajo 

pretendió mostrar que los ejercicios espirituales, tal como los entiende Hadot, se 

encuentran ya en Heráclito a pesar de que el concepto de ejercicios espirituales no se 

encuentre explícitamente en los fragmentos que nos llegan del Efesio.   

Así pues, la atención que se presta a los actos cotidianos los convierte en ejercicios 

espirituales y éstos operan una conversión en aquel que los practica. En este punto Hadot 

recuerda la división entre los hombres que impera en las filosofías de las escuelas 

helenísticas. Los cínicos para conseguir la imperturbabilidad de ánimo buscan evitar el 

mal orientando todos sus actos según lo dicta la naturaleza, ellos juzgan que aquello que 

corrompe a los hombres son sus propias convenciones y, en ese sentido, abandonan las 

normas de la ciudad que son las normas de los hombres, proclamando como hombres 

inauténticos a aquellos que se rigen por las convenciones de la vida en las ciudades. Los 

estoicos, por su parte, siguen una vía menos regia para la consecución de la virtud moral, 

es decir que ellos mediante los ejercicios espirituales planean limpiar su pensamiento, su 

juicio y sus acciones puesto que piensan que el bien y el mal no existen como tal en la 

naturaleza, sino que habitan en el juicio humano. Así, se distinguen de los vulgares que 

se entregan a las convenciones humanas que atribuyen el bien o el mal a las cosas y no al 

propio juicio. En todo caso los ejercicios espirituales representan una conversión del ser 

que las practica.  

Así las cosas, como ya se ha señalado la presente tesis no intenta mostrar que los 

ejercicios espirituales se encuentran ya en pensadores precedentes a las escuelas 

helenísticas, aunque el propio Hadot mencione en su obra a estos ejercicios ya se 

encuentran en Sócrates y Platón, Mejor dicho intentamos interpretar un pensamiento 

anterior, en este caso el de Heráclito, a través de esta forma de concebir la filosofía como 

ejercitación espiritual, el objetivo de esto no es encontrar el verdadero sentido de lo que 

dejó dicho el Oscuro, sino que, a lo sumo, encontrar un camino en el estudio de este 

pensador que no ha sido muy recorrido y que, sin embargo, nos puede clarificar muchas 

de las oscuras sentencias de nuestro pensador griego.   

Así pues, si de lo que se trata es de hacer una interpretación del pensamiento del 

Efesio bajo los supuestos de los ejercicios espirituales se tomó la decisión de dedicar un 

capítulo a cada uno de los tres grandes tópicos de la obra de éste. El primero corresponde 

a lo que algunos pensadores, como Werner Jaeger llamaron la antropología de Heráclito; 

el segundo responde al tratamiento de la vida pública en la ciudad del Efesio, pensadores 

como Rodolfo Mondolfo y Giorgio Colli reconocen aquí un impulso político en nuestro 



83 

pensador. El último de los capítulos se encarga de lo que podría llamarse la física de 

Heráclito, aunque como se verá, y como señaló Heidegger, este estudio de la physis dista 

mucho de parecerse al estudio de la física contemporánea. Este ordenamiento obedeció a 

una decisión metodológica, pues como ya se dijo en su momento estos tópicos se 

encuentran íntimamente unidos en el pensamiento del Efesio y no siguen un orden 

establecido, sino que aparecen ser simultáneos. Así las cosas, en el presente trabajo se 

mostró que el pensamiento de Heráclito puede ser visto como un solo camino que va 

desde temas antropológicos y de fuero interno pasando por temas políticos, de la vida en 

común con otros hombres; hasta el estudio del mundo que nos rodea como física o 

viceversa.  

 Una sentencia de Heráclito nos clarifica muy bien el tránsito por su propio 

pensamiento señalando que “El camino hacia arriba y hacia abajo es uno y el mismo” (14 

[A 33]; 22 B 60). No hay nada que nos pueda decir que esta sentencia hace referencia a 

esto específicamente. Pero, la imagen que nos presenta ilustra a la perfección la naturaleza 

del pensamiento de Heráclito que se puede recorrer en ambos sentidos y el camino no 

deja de ser el mismo. La vía que seguimos en esta tesis va del aspecto antropológico de 

Heráclito hacia su estudio de su física. Esto es tanto como decir que partimos de lo 

particular hacia lo más general.  

Así las cosas, uno de los pilares que descubrimos en el pensamiento antropológico 

de Heráclito es la atención que prestemos a nosotros mismos. Puesto que, si atendemos a 

nuestra existencia corporal daremos cuenta que somos mortales y que esto es el rasgo 

distintivo entres los hombres y los dioses. Al mismo tiempo, se advierte nuestra diferencia 

con animales y plantas, aquellos seres con los que compartimos la categoría de mortal. 

Entonces, de pronto, advertimos que nuestro lugar en el mundo no corresponde 

exactamente a los dioses, pero que tampoco encaja a la perfección con la categoría de 

mortal. Heráclito deja ver este punto cuando hace comparaciones implícitas o explícitas 

con los animales en los que siempre parece decirles a sus contemporáneos que no es digno 

de ellos, hombres, actuar como animales. Por otro lado, también se encarga de 

ridiculizarlos con comparaciones con los dioses. De estas distinciones que son las más 

visibles en el pensamiento de Heráclito se puede advertir cuál es el lugar del hombre en 

el cosmos u orden del universo, a saber, el punto medio entre mortales e inmortales.  

Como se vio en el primer capítulo cuando el Oscuro se atiende a sí mismo da 

cuenta de su lugar en el cosmos, en tanto que hombre, como en un punto medio entre 

mortales e inmortales. Así las cosas, esta atención hacia sí mismo le devela a Heráclito 



84 

que el hombre puede vivir de una determinada forma atendiendo la razón que lo gobierna 

todo y, de esa manera, asemejarse a la divinidad o, por el contrario, puede elegir ignorar 

esta razón universal y abandonarse a una vida en la que saciemos todos nuestros apetitos 

como si de bestias se tratase.  

En última instancia la atención que prestemos a nosotros mismos nos pondría en 

condición de llevar a cabo en nosotros mismos una transformación. Colli comenta que 

para el Efesio gracias al conocimiento que tiene de sí lleva a cabo una transformación que 

lo lleva del estado más animal hacia un estado divino. Hadot escribió que el filósofo que 

pone en práctica estos ejercicios espirituales internos, persigue llevar a cabo una 

transformación de sí en la que se deje atrás el yo individual para formar parte de un todo 

cósmico. De suerte tal que la conversión que tiene Heráclito, en la que deja tras de sí su 

incivilidad para participar en el ordenamiento del cosmos es muy similar con lo que Hadot 

tematiza como dejar atrás la existencia individual.   

Esta conversión que se lleva acabo sobre uno mismo puede ser tildada como un 

ejercicio reflexivo, en el sentido de que se trata de una acción que alguien ejecuta sobre 

sí mismo. En este punto nuestro Heráclito parece haber perdido todo interés en la vida 

política, por ejemplo, renuncia a gobernar Éfeso, lo que era su derecho; aún más, 

abandona a los efesios para vivir en la montaña. En una primera instancia se podría decir 

que la ejercitación espiritual de atenderse a sí mismo mermó todo interés en la vida 

política. Sin embargo, esto no es del todo cierto, como hemos visto Heráclito abandona 

su ser individual para vivir dentro de un orden cósmico y dentro de éste se encuentran las 

ciudades y, por añadidura, los otros hombres, pero también, como él mismo diría los 

dioses. Pues bien, ya se ha dicho que el conocimiento eleva al hombre al plano de lo 

divino. Entonces, de alguna forma su vida se volvió común a la de los dioses, quizá por 

eso les diga a unos extraños que se presentan en su domicilio ‘también aquí habitan los 

dioses’ y, quizá también, por eso se rumorea que él mismo dejó su libro a los dioses 

aludiendo a que sólo ellos le entenderían. Estas historias sobre el Efesio permiten dar 

cuenta de que no se trata que Heráclito abandone del todo la vida política, es decir la vida 

en común, sólo que la comunidad a la que él alude no es exactamente la humana, sino la 

divina.  

Heidegger comenta que en realidad Heráclito no es un pensador apolítico, que 

niega y abandona rotundamente la vida con los otros hombres, sino que el Oscuro se 

devela como un pensador político, pero su vida en común no se circunscribe en la ciudad 

de los hombres, ésta se cimenta en la comunidad con los dioses. Colli por su parte, piensa 



85 

que para Heráclito la política pierde todo interés frente al conocimiento. Sin embargo, el 

abandono a la política que nuestro pensador griego se propone no se consolida, y se siente, 

en tanto que griego, movido para hablar a los hombres y el odio con el cual se expresa 

hacia ellos es efecto de su profunda decepción por la vida que llevan.  

Por tanto, parece ser que esta transformación que Heráclito operó sobre sí gracias 

a atenderse, se asemeja demasiado a lo que Hadot llamó ejercicios espirituales de índole 

interno. Heráclito habla de este tipo de atención a sí mismo como una suerte de conocerse 

o indagarse, en este orden de ideas se puede leer: “Traté de descifrarme a sí mismo” (14 

[A 37]; Fr. 101), hay que prestar atención que el fragmento comienza con la palabra 

‘tratar’ así que no está asegurada su buena culminación, sino que habla de una acción que 

tiende a la repetición, justamente como un ejercicio. Por último, el mismo Heráclito 

escribe “Todos los hombres pueden tener la suerte de reconocerse a sí mismos y 

experimentar lo inmediato” (14 [A 50]; Fr. 116). Y es con este fragmento que es posible 

salir del fuero interno y hablar de la vida y pensamiento de Heráclito en comunidad con 

los otros hombres, sus conciudadanos, puesto que hace participe a todos del mismo bien 

de conocerse a sí mismos y deja por completo a cada hombre la decisión de tomar el 

camino del autoconocimiento como él lo ha hecho.  

Los fragmentos del efesio casi siempre suponen un escucha, es decir que las 

palabras que éste escribió, la mayoría de las veces, suponen a un lector o, en su tiempo, a 

un oyente que las atendiese con toda la seriedad que merecen. El primer fragmento que 

reza: “[…] De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad con esa expresión 

parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en poner a prueba las palabras y 

acciones que yo mismo trato de explicar…” (14 [A 9]; 22 B 1), permite entender que el 

Efesio está justamente hablándole a otro u otros y esto es, de alguna manera, una forma 

de entablar un diálogo con sus conciudadanos. Según Hadot el diálogo es un ejercicio 

espiritual que se práctica en comunidad y, por tanto, se práctica dentro de la vida común 

de los hombres, es decir, que es algo inherente a la vida de la polis, la ciudad. Por esta 

razón, en el segundo capítulo del presente trabajo se ha buscado resaltar la característica 

dialógica de los fragmentos de nuestro sabio griego y mostrar la similitud que existe entre 

esta característica y los ejercicios espirituales que Hadot clasifica como ejercicios 

realizados en comunidad.  

Uno de los principales problemas que salieron al paso en este momento de la 

investigación fue la contradicción que surge entre el Heráclito que intenta replegarse y 

atenderse a sí mismo, abandonando su ciudad e intentando vivir en la montaña. Giorgio 



86 

Colli, de hecho, comenta que la personalidad del Efesio es la personalidad más dionisiaca, 

y debido a esto, contraria a la política del mundo griego antiguo. De hecho, aquí para 

apoyar esta idea de que Heráclito no tenía consideración alguna por sus conciudadanos 

se puede rememorar la historia en la que él decide declinar su derecho al trono de la 

ciudad en favor de su hermano menor, de la misma forma el mismo dice acerca de la 

ciudad:  

Los habitantes de Éfeso, concretamente los adultos, deberían ahorcarse y dejar la ciudad 

en manos de imberbes por haber expulsado a Hermodoro que valía más que todos ellos 

juntos y del que decían: entre nosotros no debe sobresalir ningún individuo aislado; y si 

eso sucede, que sea en otro lugar y que sobresalga en medio de otros (14 [A 117]; 22 B 

121). 

Aclarando que no siente mucho aprecio por sus conciudadanos quienes decidieron 

expulsar al mejor de ellos para ser justamente el mejor entre ellos. Otro punto que ayuda 

a sostener la nefasta actitud de Heráclito hacia los hombres son las expresiones en las que 

los compara con monos o animales aunado a sus críticas contra ciertos cultos que 

consideraba indignos de la vida que les era propia en tanto que hombres.  

 Así vistas las cosas no parece que fuera del interés de Heráclito dialogar con sus 

conciudadanos los efesios. ¿Cómo, entonces, se puede decir que Heráclito tenía una 

actitud política?; o, más aún, ¿Cómo proponer que la actitud política de Heráclito puede 

tener un símil con lo que Hadot entendió como ejercicios espirituales que se llevan a cabo 

en comunidad? Pues bien, nuestro filósofo francés tematiza este tipo de ejercicio que se 

realizan en comunidad persigue que todo el que participe obtenga una mejora para su ser. 

En este orden de ideas, el diálogo es erigido como una de los ejercicios espirituales más 

importantes que se realizan en comunidad.  

 Si esto es así, el símil que se pudo notar entre los ejercicios espirituales que se 

realizan en comunidad y el pensamiento del Efesio se dará en función del diálogo. Así las 

cosas, en el segundo capítulo de la presente tesis se señaló que los fragmentos de Heráclito 

tienen un tono en el que siempre se puede sentir que le está hablando a otro. El diálogo 

que Heráclito intenta entablar en sus fragmentos no parece muy ameno, de hecho, parece 

una continua ofensa y fustigación para sus conciudadanos. Giorgio Colli dice a este 

respecto que la las palabras oscuras, lo sentencioso de sus fragmentos y lo duro de sus 

palabras son, en realidad, una venganza para los hombres por no poder abandonarlos a su 

suerte y tener la necesidad de comunicarse a sus conciudadanos a quienes ama y de 

quienes, al ver su forma de vida, se siente totalmente decepcionado.  



87 

 Giorgio Colli comenta que los griegos que se involucran en la educación de sus 

conciudadanos son especialmente formadores de la espiritualidad de la misma. De suerte 

tal que un maestro, en el panorama heleno, es una figura de especial importancia cuando 

se trata de la espiritualidad de la ciudad. Por tanto, el maestro es una persona crucial en 

el panorama de los ejercicios espirituales que se realizan en comunidad.  

El segundo capítulo se abocó a formar la imagen de Heráclito como un maestro, 

que enseña a través del diálogo. En este apartado se alcanzó a notar que en las palabras 

del Efesio se esconde una enseñanza cuyo objetivo es mostrar a los hombres cómo opera 

el cosmos y cuál es la vida que les corresponde en tanto que hombres. Al respecto Giorgio 

Colli menciona que el carácter griego y, por ende, político de Heráclito frustró su plan de 

retirarse de la vida de la polis por completo. Colli menciona que esta actitud de Heráclito 

que toma en contra de los efesios es un reflejo del intenso amor que tiene por los hombres, 

es este amor lo que lleva a Heráclito a la decepción al ver la forma en la que sus 

conciudadanos deciden vivir.  

Ahora bien, los ejercicios espirituales que se practican en comunidad son, 

generalmente, aquellos que se realizan dentro de la ciudad. Así es complicado sostener 

que Heráclito los llevó acabo, pues se cuenta que él abandonó la ciudad, renegando de la 

vida en comunidad. Esto es cierto sólo si no se presta atención a aquello con lo que 

Heráclito se siente común. Heidegger, a este respecto, hace un esfuerzo loable por 

desentrañar aquello con lo que el Efesio hace comunidad. En un primer instante el filósofo 

de la selva negra se pregunta ¿Acaso renunciar la ciudad significa abandonarla? Él piensa 

que no se es así, por el contrario, el abandono de la ciudad humana devela que nuestro 

sabio griego se sentía en comunidad de algo más que el ámbito humano, a saber, el ámbito 

divino.  

En este punto Heidegger resalta una historia en la que el sabio efesio les dice a 

unos extranjeros ‘también aquí habitan los dioses’. Para el filósofo de Friburgo es de suma 

importancia esta cercanía con los dioses, pues gracias a ella Heráclito puede abandonar 

el cuidado de la polis humana. De hecho, si se recuerda que él dejó su libro en el templo 

de Artemisa, entonces se entiende que la atención que presta a la cercanía que tiene con 

la divinidad cambia por completo su forma de vivir.  

Así las cosas, el mensaje que se logra extraer en los fragmentos de Heráclito tiene 

que ver con el lugar que ocupa el hombre en el cosmos y, por ende, aquello que le es 

propio. En este orden de ideas se aboca a hablar del mundo y de la vida del hombre en 

éste. Esto da entrada a hablar no sólo de la forma dialógica de los fragmentos, sino 



88 

propiamente del mensaje que el Oscuro planea hacer llegar a los hombres. El mensaje 

cómo ya se ha dicho son los resultados de las investigaciones del Efesio sobre la razón 

que opera y produce el mundo y la cual advierte gracias a la atención que presta a la 

naturaleza.  

Ahora bien, para entender aquello que hace de la física un ejercicio espiritual 

vimos como Hadot estudio especialmente la obra de Marco Aurelio. En sus Meditaciones 

este autor piensa que hacerse una representación mental exacta de cualquier cosa es 

hacerse una representación física de ésta. La representación mental exacta de la cosa 

implica conocerla tal cual es en la naturaleza esto significa, ante todo, eliminar de nuestra 

representación juicios o valoraciones venidas de la convención humana. Justamente en 

este punto es donde podemos encontrar una similitud crucial con el pensamiento de 

Heráclito, pues si se recuerda que él explica y cada cosa tal cual es, se debe entender que 

la explica según su naturaleza y evita decir de ella las valoraciones humanas. Aún más, 

Heráclito también presta atención a los elementos que constituyen la cosa de la misma 

forma que Marco Aurelio atiende de forma especial los elementos constitutivos de casa 

cosa. De esto se sigue que la actitud de Heráclito sobre la exposición de las cosas tal cual 

son tiene un correlato con la actitud de Marco Aurelio cuando estudia la física.  

Según Hadot, el último paso del estudio de la física como ejercicio espiritual trata 

de ver la relación de la cosa o acontecimiento con el universo, situándolas en el lugar que 

le fue asignado por la razón universal. De manera que el interés de Heráclito por el lugar 

del hombre en el cosmos y su cercanía con los dioses bien puede tratarse de un estudio 

físico del hombre según lo dicho hasta el momento.  

Este tipo de atención a las cosas genera en aquel que la práctica una 

transformación en la que abandona la visión humana, pasional y convencional de las cosas 

para tener una visión universal orientada según la razón por la cual suceden todas las 

cosas. Esta transformación en Heráclito se vuelve patente en un sinfín de momentos a lo 

largo de sus fragmentos, por ejemplo, cuando da cuenta que el hombre no es más que un 

mono si se le compara con un dios o cuando menciona que lo sabio es hacer caso a la 

razón que existe en sus palabras y no exactamente a él para poder advertir el mensaje que 

esconde su discurso. 

Como se ha visto anteriormente para Heráclito es de suma importancia reconocer 

que el lugar del hombre no está tan alejado del lugar que tienen los dioses en el cosmos. 

De hecho, Giorgio Colli piensa que Heráclito como uno de los primeros pensadores 

místicos del mundo heleno encontró, mediante el conocimiento, una posible 



89 

transformación de los hombres en dioses que también podía suceder a la inversa. Una 

posible prueba de esta transformación como ya se ha dicho es la atención que Heráclito 

presta a los dioses. Según Heidegger Heráclito da cuenta de la esencia de los dioses 

griegos que es justamente aparecer en lo ordinario llenando y sobrepasándolo todo hasta 

el punto de constituir la experiencia de lo extraordinario en lo ordinario.  

La transformación del mortal en dios de la que habla Colli se logra mediante el 

conocimiento que se adquiere de la estricta atención al mundo y de descubrir en él la 

acción del logos que lo gobierna todo a través de todo. Esto es, en palabras de Heidegger, 

poner atención a lo extraordinario que aparece, oculto, en lo ordinario. De suerte tal, que 

para Heráclito el estudio de la física le da la oportunidad de llevar a cabo en él mismo una 

transformación tan radical que lo volvería común a los dioses y así ocupar el lugar que le 

es propio dentro del cosmos.  

La cercanía con los dioses es de tal importancia para Heráclito que en su estudio 

de la física le presta especial atención a Artemisa, puesto que la acción de ésta se 

encuentra continuamente en la naturaleza. Uno podría preguntarse si se trata de un interés 

especial por la diosa o si Heráclito la menciona varias veces debido a que ésta es la diosa 

de Éfeso. Heidegger apuesta por lo primero, para él una prueba de ello es que tanto la 

diosa de la caza como él presta una atención muy especial a la naturaleza.  

Como se vio en el tercer capítulo esta atención puede manifestarse al menos de 

dos formas. Una paciente, pero alerta, a la espera del acontecimiento esperado como si se 

tratase de un cazador agazapado que espere el momento exacto en el que su presa pase 

delante de él para tomar cartas en el asunto. En este orden de ideas Heráclito puede decir 

que siempre se debe esperar lo inesperado. Por otro lado, la espera puede, en cambio, 

vivirse de una forma más activa, en la búsqueda, en este sentido hace un especial sentido 

la atención que presta a la naturaleza que le gusta pasar desapercibida. Por tanto, la 

atención que prima en el pensamiento de Heráclito es símil con la acción de Artemisa, la 

diosa de la caza.  

Aparte de la cuestión de la atención que une a Heráclito con Artemisa, también es 

posible la cercanía entre la diosa también se da en el ámbito de la luz. Como se notó en 

este capítulo Heráclito presta una especial atención la cuestión de la luz, sobre todo 

cuando habla del trueno como aquello que lo gobierna e ilumina todo. El trueno que 

ilumina todo nos muestra, por un momento, todo el mundo para luego desaparecer 

volviendo a sumirnos en la oscuridad. Así las cosas, el rayo es aquello que nos permite 

apreciar lo extraordinario dentro de lo ordinario. Heidegger resalta que Artemisa es la 



90 

portadora de luz, como lo dice su sobrenombre y, en este orden de ideas, es la diosa que 

posibilita la apreciación de lo extraordinario dentro de lo ordinario.  

De suerte tal que la cercanía con los dioses, y especialmente con Artemisa se da 

en un contexto completamente físico. De lo cual es posible concluir que la atención del 

Efesio hacia la naturaleza le devela el lugar que le es propio al hombre, mismo que es 

cercano a los dioses. Por tanto, según lo dicho hasta el momento, los dioses para Heráclito 

no son entidades meramente metafísicas, sino que se relacionan con los hombres, incluso, 

como ya se ha visto, mediante el conocimiento los hombres pueden convertirse en dioses.  

Otro punto de importancia capital en el pensamiento de Heráclito es lo que se ha 

llamado la teoría de los contrarios. En el capítulo se ha mostrado cómo es que Artemisa 

representa uno de los contrarios en la dicotomía entre vida y muerte y, es justo de este 

juego entre lo vivo y Artemisa, quien representa en la muerte, que surge una armonía que 

permanece oculta y que, según el Efesio, es más bella que la aparente. De hecho, Heráclito 

deja muy claro este juego de contrarios cuando se refiere al arco, cuya palabra es vida, 

pero su acción es muerte. De suerte tal que en la misma imagen de Artemisa es posible 

encontrar en la teoría de los contrarios de Heráclito.  

La teoría de los contrarios devela la presencia de otra diosa, Ἔρις, la contienda. 

De inmediato resuena en nuestra mente el pensamiento de nuestro sabio respecto de la 

guerra, de ella dice que es necesaria para que reine la justicia y que la guerra, en tanto que 

Pólemos, es el padre de todas las cosas. Sin embargo, siguiendo a Heidegger, se notó que 

la lucha y la guerra son sólo dos manifestaciones de Ἔρις y que a ésta le es inherente el 

juego que es la relación esencial bajo la cual se genera el universo.  

Colli piensa que la multiplicidad tiene un valor por sí misma en el pensamiento de 

Heráclito. En este sentido, nuestro comentarista italiano escribió que lo realmente 

importante en cuanto a los opuestos se refiere no son su síntesis en una unidad perfecta, 

sino la relación que existe entre éstos y que produce el mundo que vemos. En el presente 

trabajo se mostró que el pensamiento de Heráclito no puede ser tildado de ser un sistema 

monista, debido a que, y siguiendo en esto a Colli, lo que realmente le importa al Oscuro 

es discernir la realidad según sus elementos constitutivos a través de la estructura de cada 

cosa.  

Así las cosas, la teoría de los opuestos ocupa un lugar central en el sistema de 

Heráclito, tan es así que incluso el pensamiento antropológico enuncia una relación entre 

opuestos, como ya hemos resaltado anteriormente el sabio de Éfeso escindía a los 

hombres en dos grandes grupos. El primero sería aquellos que atienden a la razón 



91 

universal y que él nombró los despiertos y el grupo contrario, los dormidos que está 

conformado por los hombres que deciden ignorar esta razón universal y prefieren creer 

que poseen una inteligencia propia y un mundo particular. Según nuestro sabio el único 

despierto es él, sin embargo, concede que todo aquel que decida hacer caso no a él, sino 

a su discurso que coincide con la razón universal que opera sobre el mundo pasará a ser 

un hombre despierto. Por tanto, la relación que existe entre los tipos de hombres es, una 

vez más, una relación de opuestos.  

Concluyendo, la contienda impera sobre toda la realidad y pensar que esta se 

manifiesta únicamente mediante los la guerra y la lucha es una visión demasiado 

simplificada ya que, como ya se señaló en el presente trajo, éstos no son más que dos 

manifestaciones de la diosa Ἔρις, cuya relación es el juego. De suerte tal que, el juego y 

el cambio de un opuesto por otro es aquello que produce la realidad y no un monismo 

perfecto en el que los contrarios terminen sintetizándose en un Uno perfecto sin 

distinción.  

El último gran paso en la física de Heráclito tiene que ver con lo que Colli piensa 

que es el aspecto místico de su pensamiento. Según nuestro comentarista italiano, dios, el 

mundo y el alma son términos que se hallan en una perfecta equivalencia, de suerte tal 

que conocer uno de estos forzosamente te llevaría a conocer los otros dos, de hecho a este 

respecto podemos recordar las palabras de Heráclito: “El camino tanto hacia arriba como 

hacia abajo es uno solo y siempre el mismo” (14 [A 33]; 22 B 60), en donde se da a 

entender que no importa por donde se comience, el camino es el mismo y terminarás en 

los mismos lugares, para nuestro caso es indiferente comenzar por explorar el mundo, a 

dios o al alma, ya que es el mismo camino y de cualquier forma se acabará por intuir la 

equivalencia entre estos tres términos.  

Así las cosas, para nuestro sabio de Éfeso es de vital importancia conocer la 

equivalencia entre el mundo mediante la física; la divinidad, que en palabras de Jaeger 

sería teología y; el alma humana que sería la antropología del pensamiento de Heráclito. 

Adquiriendo este conocimiento se reconoce que el lugar del hombre sería justamente 

convertirse en dios, que el alma que posee es equivalente, según Colli a la de los dioses. 

Si esto es así, el conocimiento de la física, de la divinidad y de uno mismo constituye al 

hombre como un despierto, en palabras del Colli, esto sería tanto como convertirse en un 

dios mediante el conocimiento.  

Ahora estamos en posición de poder decir la interpretación del pensamiento de 

Heráclito a través de los ejercicios espirituales se sostiene. Al principio de este trabajo se 



92 

apuntaba que, tal vez, el principal problema era el anacronismo que existe entre los 

ejercicios espirituales y el pensamiento del Oscuro. En efecto, es anacrónico decir que los 

ejercicios espirituales existen ya en el pensamiento de Heráclito. Sin embargo, usar estos 

ejercicios como una herramienta metodológica permite crear lazos entre fragmentos que 

en un inicio parecían inconexos brindando así una interrupción con una coerción que 

facilita la comprensión del pensamiento del efesio y que abona una abre una senda no 

muy explorada al estudio de nuestro pensador griego.  

Además, cabe destacar que, en la filosofía estoica, pilar en el pensamiento de los 

ejercicios espirituales, constantemente se hace referencia a Heráclito. Esto no quiere decir 

que los estoicos comprendieron a la perfección el pensamiento del Efesio. A lo sumo es 

posible decir que aquello que el pensamiento posterior a Heráclito nombró como 

ejercicios espirituales se encontraba ya en Heráclito, aunque el término aún no haya sido 

acuñado.   

En conclusión, no deja de ser un anacronismo decir que en el pensamiento de 

Heráclito se inscribe en la tradición de los ejercicios espirituales. Sin embargo, es posible 

y enriquecedor respecto de este pensador hacer una interpretación de sus fragmentos bajo 

la perspectiva de tales ejercicios. Esto es posible debido a que la concepción que existe 

en los ejercicios espirituales respecto de la filosofía es común con la que se encuentra en 

el pensamiento de Heráclito de Éfeso. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 

Bibliografía  

Chul-Han, B., (2017). La expulsión de lo distinto. Barcelona: Herder. 

Colli, G., (2009) La naturaleza ama esconderse. México D.F.: Sexto piso. 

______., (2010). La sabiduría griega III. Madrid: Trotta. 

______., (2011). Filósofos sobrehumanos. Madrid: Siruela. 

Empírico, S. (1993). Esbozos pirrónicos. Madrid: Gredos. 

Daraki M. y Romeyer-Dherbey, G (1996). El mundo helenístico: cínicos estoicos y 

epicúreos. Madrid: Akal. 

Laercio, D (2010). Vida y opiniones de los filósofos más ilustres. Madrid: Lucina.   

Hadot, P. (2006). Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Madrid: Siruela.  

Heidegger, M., (2012), Heráclito. Buenos Aires: El Hilo de Aridadna.  

Fink, E. y M. Heidegger (2017). Heráclito. México D.F.: FCE.   

Mondolfo R. (2ª ed, 1971). Heráclito. Textos y problemas de su interpretación. México 

D.F.: Siglo XXI.  

Werner, J. (1945). Paideia los ideales de la cultura griega. México D.F.: FCE.  

________ (1952). Teología de los primeros filósofos griegos. México D.F.: FCE. 

 


	PORTADA
	Tabla de contenidos: 
	Agradecimientos
	Introducción
	Capítulo I: Los ejercicios espirituales, un viaje por el pensamiento de Pierre Hadot
	Capítulo II: El conocimiento y cuidado de sí en Heráclito: la atención a sí mismo como ejercicio espiritual
	Capítulo III: Heráclito: un ciudadano de Éfeso y del mundo
	Capítulo IV: Heráclito y su estudio de la naturaleza
	Conclusiones
	Bibliografía

