Universidad Autonoma de Querétaro

Facultad de Filosofia ///?\\\
Licenciatura en filosofia ,@,
I ‘- ILTAIL l i
FILOSOFIA

Heraclito de Efeso “el Oscuro” a la luz de los ejercicios espirituales

TESIS

Que como parte de los requisitos para obtener el grado de

Licenciado en Filosofia

Presenta:

Juan Carlos Guzman Mauricio

Dirigida por:

Dr. Mauricio Avila Barba

Querétaro, Qro.,
16 de mayo del 2022

México.



REPOSITORIO
R I INSTITUCIONAL
DGBSDI-UAQ

La presente obra esta bajo la licencia:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

@OSE

CC BY-NC-ND 4.0 DEED

Atribucion-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional

Usted es libre de:

Compartir — copiary redistribuir el material en cualquier medio o formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la licencia

Bajo los siguientes términos:

Atribucién — Usted debe dar crédito de manera adecuada , brindar un enlace a la licencia,
e indicar si se han realizado cambios . Puede hacerlo en cualquier forma razonable, pero no de
forma tal que sugiera que usted o su uso tienen el apoyo de la licenciante.

@ NoComercial — Usted no puede hacer uso del material con propdsitos comerciales .

SinDerivadas — Si remezcla, transforma o crea a partir del material, no podra distribuir el
material modificado.

No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas tecnoldgicas que
restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia.

Avisos:

No tiene que cumplir con la licencia para elementos del material en el dominio publico o cuando su uso
esté permitido por una excepcion o limitacion aplicable.

No se dan garantias. La licencia podria no darle todos los permisos que necesita para el uso que tenga
previsto. Por ejemplo, otros derechos como publicidad, privacidad, o derechos morales pueden limitar la
forma en que utilice el material.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-appropriate-credit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-indicate-changes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-commercial-purposes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-some-kinds-of-mods
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-technological-measures
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-exception-or-limitation
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-publicity-privacy-or-moral-rights

A la memoria de Cesar Paredes, mi tio.



Tabla de contenidos:

Tabla de CONTENIAOS: ....vieiiiieetietierie ettt ettt sttt e b e st e st e st e e be e sbe e beesbeesaeesateenteenteens 2
AGIAAECTIMICIITOS ...eeuveiueieuieeteestee sttt et et e st e st e st et et e b e be e s bt e sae e e bt et e e sbeesbeesaeesatesabeenbeeneensees 3
INEEOAUCCION ..ttt ettt e st sat e st s bt e bt e b e nbeesbeesaeeenneenneens 5
Capitulo I: Los ejercicios espirituales, un viaje por el pensamiento de Pierre Hadot ................... 9

Capitulo II: El conocimiento y cuidado de si en Heraclito: la atencion a si mismo como ejercicio

ESPITTEUAL. ..ottt sttt a et b s r e e bbbt e r e n e re e nes 26
Capitulo III: Heraclito: un ciudadano de Efeso y del mundo..........c.ccueevrveeeeeereeeeeieereerereerenn, 41
Capitulo I'V: Heraclito y su estudio de la naturaleza...........ccoceevuerviniieneininiiieeeeeeeeeee 62
CONCIUSIONES ...ttt r e sr e e s r e sa e b sr e e e e bt s bt e nesneeanenes 81
BIDIIOGIATIA ... bbbt sttt b e b e s aee e 93



Agradecimientos

Como no puede ser de otra manera, al menos en mi caso, deseo agradecer a mi madre,
Maria Salomé, quien, como Virgilio hizo con Dante, me ha cuidado durante todo este
viaje, desde mis primeros pasos hasta entregarme al mundo con una carrera universitaria.
Agradezco a Dios por tener una madre que siempre ha sido capaz de mostrar dos caras:
una, dura y firme, para luchar en un sistema capitalista y llevar el pan y el sustento a casa;
la otra, llena de comprension y carifio, siempre lista para hablarme y aconsejarme cuando
la vida me derrumbaba.

Recuerdo que fue mi madre quien me habl6é de Dante y su Divina Comedia, un
libro que ha marcado mi vida. También recuerdo que, a la edad de diez afos, ella me
compro la biografia de Ernesto "Che" Guevara, el primer libro que lei completo y que me
llevo a decir: "No sé como, y aiin no sé por qué, pero de grande quiero ser revolucionario".
Fue también ella con quien vi la pelicula Voces Inocentes, la cual reforzé mi interés por
las guerrillas.

Por todo esto, madre, y por tu lucha infinita por amarme a pesar de las dificultades,
mereces saber que eres la guerrillera cuyo ejército sera pequeilo, pero que tiene corazon
y que muere en la trinchera por la causa. Yo soy tu ejército. jHasta la victoria siempre!

También, deseo agradecer a mi padre quien siempre me ha amado a su manera y
a quien yo amo a la mia; Por mi hermana y todas las ensefianzas que me ha brindado.
Debo agradecer a mis sobrinos César Jacob e Itzia Fernanda por venir a este mundo y
adornar mi vida con la suya y por llenarme de fuerza y felicidad.

Pero no solo he recibido apoyo de mis familiares, también agradezco a cada uno
de mis amigos y amigas, quienes igual me han proporcionado su guia con sdlo ser ellos y
ellas mismas. Quiero agradecer el acido juicio a Alan Zavala y con €l a toda mi pandilla
de amigos de la infancia y adolescencia, en especial a Gustavo Martinez y toda su familia
por siempre ser brujulas y faros cuando de rectitud se trata. También merece una mencion
especial mi querido Saul Higareda y su familia por ser siempre personas invaluables por
su honestidad y transparencia. Sin mds por anadir, larga vida a mis compinches y sus
familias.

Debo, sin duda alguna, un agradecimiento muy especial por siempre mostrarme
su carifio y estar conmigo cuando mas lo necesité y necesito a mis tres grandes amistades

de la facultad: Mary Carmen Gardufio, Andrés Aguilar y Richard Hernandez. Al mismo



tiempo y en otro tenor merecen de mi un especial agradecimiento Regina Romero y
Andrés Moreno, dos personas de las que aprendi muchisimo de la vida.

Otras personas que han sido muy especiales en mi vida han sido mis maestras y
maestros, a todos ellos debo agradecer la transmision de la pasion por la docencia. Debo
reconocer en especial a José Maria Cabrera, Mauricio Avila, Helena Rodriguez y un largo
etcétera. También dentro del circulo de mis maestros se encuentran Antonio Arvizu,
Bernardo Romero, Juan Carlos Moreno, quienes muy a gusto de cada una de sus
personalidades me dieron en sus clases tremendas lecciones de vida mostrando siempre
su magnifico temple y dejandome maravillado con la impresionante claridad mental que
tenian.

Por ultimo, quisiera decir que estas cuartillas de agradecimiento en realidad las
saqué de un borrador que ya iba por més de diez cuartillas y como no deseo aburrir a
todas y todos con una letania infinita de gracias bien merecidas. Me gustaria cerrar con la

promesa de que en persona les daré las gracias como son debidas: abrazandose.



Introducciéon

Cuando se habla del pensamiento de Heraclito de Efeso es comun escuchar que se trata
de un pensamiento fragmentario y oscuro y asi ha sido desde antafio. Quiza estas
caracteristicas sean las que le hayan ganado a Heraclito el respeto y renombre que
conserva hoy en dia entre los y las filésofas. En la presente investigacion sobre el
pensamiento del Oscuro se ensayara una interpretacion de los fragmentos que se
conservan de éste, bajo la optica de los ejercicios espirituales, con ello no se pretende
hacer una interpretacion que se declare como verdadera ni, mucho menos, desvirtuar otras
interpretaciones que existen o pudieran llegar a existir sobre la obra de nuestro pensador
griego.

Uno de los principales problemas a los que tiene que hacer frente la presente tesis
es el del aparente anacronismo que implica hablar de los ejercicios espirituales en el
pensamiento de Heraclito. Pues bien, es cierto que los ejercicios espirituales fueron
institucionalizados por las escuelas helenisticas varios siglos después de la vida del
Oscuro y, entonces, decir que Heraclito ponia en practica este tipo de ejercicios es algo
insostenible. Sin embargo, es posible que el pensamiento de Heraclito y este tipo de
ejercicios comulguen en mas de una practica. Esto significa, al menos, que las acciones
llevadas a cabo en este tipo de ejercicios ya se realizaban con anterioridad, aunque no se
les nombrara como tal.

Uno de los distintivos de nuestra investigacion es abonar al estudio del
pensamiento de Heréclito una directriz que no ha sido muy profundizada. Interpretar los
fragmentos del Oscuro bajo los supuestos de los ejercicios espirituales permite encontrar
una orientacion distinta a las mas comunes, facilitando relacionar varios fragmentos
aparentemente inconexos. Al final de este trabajo se habra conseguido tener un panorama,
hasta cierto punto novedoso, sobre el pensamiento de Heraclito que permita relacionarse
con otras interpretaciones sobre su pensamiento para generar nuevas posturas al respecto
de este pensador. De paso, nos permitird mostrar que, si bien el término ejercicios
espirituales comenzé a usarse en las escuelas helenisticas, es posible encontrar practicas
muy similares a ésta en pensadores pasados, lo que nos permite intuir que ya existian y
que solo carecian de un nombre canonico.

De suerte tal que para clarificar nuestra investigacion es necesario comenzar por
aclarar qué es lo se entendera por ejercicios espirituales. Para ello, en el primer capitulo

se investigara qué son estos ejercicios, para tales efectos se retomara el estudio que al



respecto hace Pierre Hadot, tomando como fuente principal su libro Ejercicios
espirituales y filosofia antigua (2006). Los ejercicios espirituales se entienden como
préacticas encaminadas a liberar y mejorar al ser que las practica. En este capitulo
construiremos esta definicion. También se abordard de una manera muy somera algo del
pensamiento de Michel Foucault, puesto que para Hadot el didlogo con su colega autor
de Historia de la sexualidad le permite cuestionar su propia postura.

De suerte que, por un lado, estd Hadot quien piensa que estas practicas no son
enajenables y totalmente liberadoras para el practicante y, por otro lado, Foucault objeta
que estas practicas pueden devenir en técnicas que produzcan cierto tipo de subjetividades
afines a intereses de otros, ajenos a los del practicante. Por més interesante que sea esta
discrepancia, en el presente trabajo no se profundizara en ella y si se menciona es s6lo
para ver como es que Hadot llega a decir que los ejercicios espirituales son una serie de
practicas que ayudan a liberar y mejorar el ser del practicante.

Los siguientes capitulos obedecen a las practicas que se encuentran en el primero.
Asi que, el orden de los siguientes tres capitulos, que estan destinados al pensamiento de
Heraclito, es tomado de la exposicion de los ejercicios espirituales hecha en el capitulo
primero. Por tanto, el segundo capitulo trata del cuidado de si que existe en Heraclito; el
tercer capitulo aborda la dimension politica de los ejercicios espirituales y; el ultimo de
los capitulos corresponde al estudio de la fisica.

Hay que mencionar que por motivos de orden en la exposicion hemos separado el
pensamiento de Heréclito en estos tres momentos correspondientes a los ejercicios
espirituales. Sin embargo, esta diferenciacion no existe en la obra de Heraclito. Asi, el
orden por el cual se optd responde a una decision hasta cierto punto arbitraria en el que
se decanto por hacer una exposicion que partiera de lo singular, en este caso el cuidado
de si, hacia lo més general, es decir el estudio de la fisica.

De suerte tal que el segundo capitulo de esta tesis, el primero en el que se tematiza
la obra del pensador de Efeso, responde a aquellos ejercicios que se realizan en soledad
y en los que el practicante se atiende exclusivamente a si mismo. En este momento se
rescatan sobre todo aquellos fragmentos en los que podemos notar que tan importante es
para nuestro pensador cuidar de si mismo y atenderse continuamente. Bajo esta Optica
citamos la obra Filosofos sobrehumanos (2011) de Giorgio Colli en la que tematiza que
el conocimiento y cuidado de si en Heraclito constituyen una relacion mistica entre éste,

el conocimiento, el mundo y la divinidad. Si esto es asi, es posible percatarse que desde



el inicio los temas antropologicos, fisicos y teoldgicos se encuentran fuertemente
intrincados en el pensamiento del Efesio.

En este capitulo se presta especial atencion a la tesis de Colli que sostiene que
Heraclito se recluye hacia €] mismo, pues se encuentra desencantado del comportamiento
de los hombres a quienes realmente ama y termina odiando debido a la actitud con la que
suelen vivir. Este amor que siente por los hombres, segin nuestro comentarista le impide
el poder recluirse con éxito y fuerza a nuestro sabio a volverse para hablarle a sus
coetaneos. En este orden de ideas la cortedad y oscuridad con la que envuelve sus palabras
no es mas que la forma de castigar a los hombres por no haber podido abandonarlos por
completo.

Este regreso de Heraclito hacia los hombres, representa el puente entre los
ejercicios de fuero interno y aquellos que son politicos, en tanto que se realizan en
comunidad. Pues bien, uno de los ejercicios politicos mas importantes es el didlogo y
justamente los fragmentos de Heraclito tienen una forma dialogica cuyo interlocutor son
sus conciudadanos. Con esto no se quiere decir que Heraclito se circunscribe al género
literario del dialogo, sino que en los fragmentos de Heraclito se puede inferir siempre un
escucha. Es decir que, el Oscuro escribi6 sin perder de vista que lo leerian, de cierta
manera podemos decir que en sus fragmentos existe una comunicacion y de esa manera
se entiende que sus fragmentos son el intento por dialogar con sus contemporaneos. En
este punto cabe mencionar que las duras palabras que nuestro sabio pronuncia a los demads
efesios no son mas que su intento por ensefiarles a vivir de una manera que les haga
justicia a su estatus de hombres.

Por tanto, la cuestion del didlogo nos evidenciara lo que hay de espiritual en esta
relacion entre Heréclito y la polis, desde una postura atenta a lo que sucede en la escena
de las relaciones humanas. Para sustentar nuestro trabajo se recurre a los escritos sobre
¢ética que tiene Rodolfo Mondolfo en su texto Herdclito. Textos y problemas de su
interpretacion (1971); asi como lo que al respecto dijo Martin Heidegger en su texto
Heraclito (2012).

Las consideraciones de Heidegger sobre la relacion de Heraclito con la ciudad,
nos dejaran en el umbral del ultimo capitulo de nuestra tesis. Este versa sobre lo que
podria llamarse la fisica de Heraclito, es decir su atencion especial a la physis, una
apertura al mundo donde todo lo que vivimos se nos vuelve, de cierta manera, mas
cercano y familiar. En este punto, el papel que ocupa la divinidad y las diosas se vuelve

de suma importancia en el pensamiento de Heraclito puesto que para nuestro sabio las y



los dioses no son seres de indole metafisico. En realidad. Por el contrario, los dioses
conviven con nosotros en el mundo y, es mds, en tanto que opuestos, son susceptibles de
convertirse los unos en los otros. Asi que, el estudio de la fisica para nuestro sabio de
Efeso no es sélo un topico mas, se trata de que. Para él la observacion de la physis devela
el cosmos, el orden bajo el cual sucede todo en el mundo.

En estos capitulos se intentara mostrar el hilo que conduce a Heréclito a atenderse
a si mismo; a salir e intentar llamar a los hombres a ocupar su papel en el cosmos y, por
ultimo, a advertir la cercania de la divinidad con los hombres. Por tanto, en este trabajo
gracias a los ejercicios espirituales los fragmentos de Heraclito adquirirdn una narrativa
en la que es posible hallar un sentido que nos permite comprender el pensamiento del
Oscuro como algo complejo.

A lo largo de estos cuatro capitulos se habrd advertido que, cuando se trata del
pensamiento de Heréclito no se puede disociar el pensamiento antropologico del
cosmologico y teoldgico. En este trabajo se vera que la personalidad y la vida de Heraclito
cambiaron en funcion de su filosofia. Lo cual es tanto como decir que el Efesio vivio de
una manera distinta a los demas gracias a las exigencias de su filosofia y, ésta es uno de
los ejercicios espirituales fundamentales para Hadot. Por tanto, al final de este trabajo se
espera poder abonar una vision distinta a la comprension de Heraclito como un pensador
complejo que escapa a las categorizaciones generales y groseras de fisico, naturalista,
misantropo, dialéctico, amante del devenir, que propone al fuego como el arché de la
naturaleza, etcétera.

Asi las cosas, como se verd mas adelante los ejercicios espirituales fungen en esta
tesis como herramienta metodoldgica para comprender desde una nueva trinchera el
pensamiento de uno de Her4clito. Esto nos da para pensar que tales ejercicios pueden ser
usados de igual modo para distintos y distintas pensadoras ya sean griegos o de cualquier

otra nacionalidad: pasados o contemporaneos.



Capitulo I:
Los ejercicios espirituales, un viaje por el pensamiento de Pierre Hadot

Ocupémonos, entonces, de exponer como es que seran tomados los ejercicios
espirituales en este trabajo. Para ello deberemos hacer un viaje por los pensamientos que
nos legd Pierre Hadot. Para ¢l retomar el concepto de ejercicios espirituales tiene por
objeto no so6lo recordar que en la antigiiedad grecolatina existieron tales practicas, sino
que, ademas, planea reconocer el alcance y la importancia que tuvieron éstas en la
filosofia de la antigiiedad (Hadot, 2006, p. 25). Aqui se retomara esta postura y
seguiremos la sugerencia que hace nuestro autor, a saber, que los ejercicios espirituales
son clave para entender de una forma mas completa el pensamiento antiguo. Esto es tanto
como decir que a la luz de los ejercicios espirituales intentaremos comprender, desde una
trinchera distinta a la tradicional, al filésofo griego que aqui nos ocupa, Heraclito.

Para empezar, la palabra espiritual tiene su propia historia y ésta, en nuestros dias,
puede no sonar del todo bien. En efecto, el espiritu ha pasado de ser una parte
constituyente muy importante para el hombre a ser totalmente negado o, en el mejor de
los casos, a ser tratado como una excrecion atn vigente de viejas creencias. Sin embargo,
Hadot (2006) advirti6 que reemplazar dicha palabra es algo complicado y que los diversos
esfuerzos por hacerlo no le han convencido del todo (pp. 23-24).

El primer término con el que se ha intentado suprimir la palabra espiritual en el
terreno de los ejercicios espirituales, ha sido la palabra fisica. Una razén a favor de este
reemplazo es que en estas practicas la fisica es tomada como un objeto de estudio que
brinda la posibilidad de comprender mejor en qué mundo estamos y como es que éste
opera (Hadot, 2006, p. 24). Este argumento es acertado, puesto que, en efecto, el estudio
de la fisica nos brinda esta comprension del mundo. Sin embargo, esta palabra palidece
cuando recordamos que los ejercicios espirituales también refieren a la imaginacion y al
sentimiento. Ademas, hablar hoy en dia de ejercicios fisicos presenta la ambigiiedad de
no saber si es que nos referimos al estudio de la Fisica o a lo que se hace cuando se va al
gimnasio.

Por otra parte, podriamos decir en lugar de “espirituales” que son ejercicios
morales. Esto valdria siempre que pensemos en que en estos ejercicios reflexionamos
nuestros actos desde un codigo de conducta que es criticado y reformulado gracias a la
ejecucion de tales ejercicios (Hadot, 2006, p. 24). Empero, la palabra moral no cumple

con referirnos a la cuestion del estudio de la fisica.



Hadot considera especialmente que la palabra ética es una de las mejores para
cubrir el caracter de los ejercicios espirituales en tanto que esta reflexion contribuye a la
terapéutica de las pasiones, tarea que diversas escuelas del pensamiento helenistico
asignaron a tales ejercicios (Hadot, 2006, p. 24). Sin embargo, en el pensamiento
helenistico, la ética constituye un tema de estudio, de tres principales, la ldgica y la fisica
son los otros dos temas implicados. Asi la expresion ejercicios éticos sigue siendo una
perspectiva demasiado limitada.

Para Hadot (2006) los ejercicios espirituales son una actividad que presupone una
transformacion completa del individuo que los practica. Con el estudio de la fisica y la
logica, por ejemplo, el practicante consigue una nueva vision del mundo, mientras que
con la ética ocurre una metamorfosis de la personalidad. Después de la revision de estas
palabras, Hadot (2006) concluye:

La palabra «espiritual» permite comprender con mayor facilidad que unos
gjercicios como éstos son producto no solo del pensamiento, sino que de una
totalidad psiquica del individuo que, en especial, revela el auténtico alcance de
tales practicas: gracias a ellas el individuo accede en al circulo del espiritu
objetivo, lo que significa que vuelve a situarse en la perspectiva del todo. (p. 24)

Siguiendo la exposicion de Hadot, en lo que sigue se mantendrd la palabra espiritual. Con
ella conseguimos que cuando se hable de ejercicios espirituales se tenga en mente que
tales ejercicios engloban practicas de distinta indole que sirven para el mismo fin: llevar
al individuo que las practica a una posicion en la que se haya ganado alguna mejora para

su vida.

El arte de vivir de forma filosofica

El primer ejercicio que tematiza nuestro autor francés lo ha llamado ‘aprender a
vivir’. Tal ejercicio es sumamente general, puesto que cada uno de los ejercicios
posteriores ayudaran al individuo que los practica a vivir de un modo distinto. En estos
términos, aprender a vivir serd el primer y mas general de los ejercicios espirituales,
donde todos los demas se veran englobados.

Aprender a vivir como ejercicio espiritual estd emparentado con vivir de manera
filosofica. Nuestro autor piensa que este fendmeno es mas apreciable en las escuelas
helenisticas y romanas (Hadot, 2006, p. 25). Si bien esto es asi, sefialemos que no dice

que la filosofia es vista como forma de vida a partir de estas escuelas, sino que, a lo sumo,

10



la filosofia ya era considerada como una forma de vida en dichas escuelas. En este orden
de ideas Hadot (2006) escribi6 sobre la concepcion que tenian de ésta los estoicos:

En su opinidn la filosofia no consiste en la mera ensefianza de teorias abstractas
0, aun menos, en la exégesis textual, sino en un arte de vivir, en una actitud
concreta, en determinado estilo de vida capaz de comprometer por entero la
existencia. La actividad filoséfica no se sitha sélo en la dimension del
conocimiento, sino en la del «yo» y el ser: consiste en un proceso que aumenta
nuestro ser, que nos hace mejores. (p. 25)

Asi, para los estoicos la filosofia se empataria con este primer ejercicio de aprender a
vivir. Por tanto, esta escuela plantea un modo de vida que transforma el ser de quien, en
serio, la practique. En este orden de ideas, Maria Daraki piensa que para los estoicos “No
son las convenciones humanas, sino la naturaleza la que proporciona las normas mas
seguras; naturaleza que se revela, asi como una alternativa a la ley” (1996, p. 17). Si esto
es asi, el estudio de la naturaleza representa para los estoicos, ante todo, el aprendizaje de
una forma de vida distinta a la que llevan el comun de los hombres dentro del marco de
la ciudad y sus leyes.

En esos tiempos y con este tipo de definiciones seria dificil pensar en la filosofia
como algo inutil o sin valor practico. Por el contrario, la filosofia como forma de vida
tiene por objeto llevar la existencia, de un plano inconsciente, donde las situaciones
externas dominan, a un estado en el que se adquiere plena conciencia de si, una vision
mas exacta del mundo y a una paz y libertad interiores (Hadot, 2006, p. 25). Si esto es
asi, damos cuenta que filosofia y ‘aprender a vivir’ vienen a coincidir como ejercicio
espiritual primordial.

Empero, la primera dificultad que este ejercicio propone es que el practicante se
decida a llevar a cabo esa transformacion de su ser. Cuando se hace filosofia en estos
términos:

Se produce aqui, pues, una absoluta inversion del modo habitual de entender las
cosas. Se pasa de una vision «humana» de la realidad, vision en la cual los valores
dependen de las pasiones, a otra vision «natural» de las cosas que sitia cada
acontecimiento en la perspectiva de la naturaleza universal. (Hadot, 2006, p. 26)

En el estoicismo existia una desconfianza ante la ley humana en tanto que ésta era mera
convencion. Asi, en contraposicion con la ley humana, los estoicos erigieron la figura de
la norma de la naturaleza como fuente de seguridad que orientara su actuar cotidiano. “En
Grecia esta concepcion echd raices —segliin Daraki— ya desde tiempos inmemoriales.
La naturaleza es fuente de normas porque ella es el espacio de lo sagrado. «Todo esté

lleno de dioses»” (1996, p. 16). Con esto podemos encontrar que la naturaleza universal

11



es aquella que impone su norma y ésta, en tanto que universal, verdadera y valida para
todos no esté sujeta a la imperfeccion y convencion humana.

Seglin la exposicion de nuestro autor francés, la filosofia equivale al primer
ejercicio espiritual pues tiene el cometido elevarnos a un estado de conciencia donde nos
sepamos dentro del mundo, en un cosmos, vale decir, en un orden con un determinado
lugar. Para los estoicos, los hombres se dividen en dos tipos. El primero es el hombre
propiamente dicho, que tiende a hacerse un sabio y que sabe que tal ideal no le sera posible
alcanzarlo y no por ello desvanece en el intento. Esto es, el estoico se reconoce como
filosofo y no como sabio, por ende, orienta toda su vida con la norma de la naturaleza
universal. El segundo tipo de hombres es tematizado como vulgar o inauténtico, que ha
dejado de vivir en armonia con la naturaleza, pues ha superado la medida (metron) que
¢ésta impone (Daraki, 1996, pp. 17-18). Asi, lo que trata de hacer el hombre mediante el
cultivo de la filosofia es dejarse atras como un hombre vulgar, preocupado por
valoraciones humanas, para atender las leyes del universo y tener una conciencia de si
dentro de éste.

Evidentemente este cambio de perspectiva no es sencillo. Todas las escuelas de
filosofia helenistica lo buscan de una u otra manera. Quizd sean los cinicos y los
escépticos quienes propongan las vias mas regias hacia la virtud pues sus postulados son
los mas tajantes y dificiles de llevar a cabo. Por un lado, los perros «kynicos» abandonan
todo cuanto es humano para vivir de nuevo en un estado «natural» que los conecte con el
universo. Por otra parte, los escépticos «skeptikoi» suspenden todo juicio valorativo' para
no caer en errores humanos. Los estoicos y epicureos, tienen vias para alcanzar esta
transformacion de una manera un tanto mas laxa, aunque, no por eso es facil.

Este es el esquema basico del ejercicio espiritual de ‘aprender a vivir’. Para los
estoicos la filosofia no es mas que ejercitarse en vivir de una manera mas consciente y
libre. Hadot (2006) lo escribi6 de la siguiente manera:

[...] conscientemente, pues son superados los limites de la individualidad para
reconocerse parte de un cosmos animado por la razén; libremente, al renunciar a
desear aquello que no depende de nosotros y que se nos escapa, no ocupandonos
mas que de lo que depende de nosotros —una rectitud de accion en conformidad
con la razon. (pp. 30-31)

! Sexto Empirico escribié al respecto de la filosofia escéptica: “La suspension del juicio es ese equilibrio
de la mente por el que ni rechazamos ni ponemos nada. Y la ataraxia es bienestar y serenidad de espiritu”
(1993, p. 595).

12



Con todo esto se ha hecho evidente que el ejercicio llamado ‘aprender a vivir’ es el
que orienta a todos los demds. También, que el objetivo de éste es operar una
transformacion en la vida de aquel que lo pone en practica. Es decir, que el practicante
viva de una forma distinta. Asimismo, se ha hecho patente que aprender a vivir es
equivalente a la practica de la filosofia, puesto que andando este sendero los frutos que
se pueden recoger serdn todos bastante nutritivos para cambiar nuestra forma de ver las
cosas, las situaciones y, en ultima instancia, nos otorgara la posibilidad de cambiar nuestra
vida.

Para Hadot es aqui donde entran los demas ejercicios espirituales, en la practica
cotidiana, todos enfocados a conseguir esta transformacion de la que se habla (Hadot,
2006, p. 25). Siguiendo a Filon de Alejandria, Hadot reconoce que hay tres grupos
esenciales de ejercicios espirituales. El primero estd formado por la atencion, la
meditacion y la rememoracion de cudnto es beneficioso. El segundo, es un grupo
constituido por ejercicios de indole mas intelectual como la lectura, la escucha, el estudio
y el examen en profundidad. El tercero refiere a ejercicios mas activos como el dominio
de si, el cumplimiento de los deberes y la indiferencia ante las cosas indiferentes (Hadot,
20006, p. 27). Desde esta perspectiva parece ser que los ejercicios se realizan cada uno por
separado. Sin embargo, no es asi y se tiene esa impresion puesto que los separamos para
hacer més claro su estudio. Empero, en la vida concreta los ejercicios se encuentran en
acto, incluso, mas de uno a la vez. De hecho, el primer ejercicio que mencionamos, la
atencion, se encuentra presente en todos los demas ejercicios. Por tanto, para que una
practica pueda ser considerada como un ejercicio espiritual la atencion que se le preste
juega un papel fundamental. Por esto, en el siguiente trabajo en el que leemos a Heréclito
desde la optica de los ejercicios espirituales, la atencion nos brindara claves de lectura sin
las cuales no se podria llevar a cabo nuestro proposito.

Por tanto, la filosofia es una actividad que involucra al individuo de forma
completa y cuya finalidad es transformar su vida. De suerte que se entiende a la filosofia
como un ejercicio espiritual que se ha llamado aprender a vivir, puesto que, ésta no tiene
otro fin que cambiar nuestra forma de vivir. Asi, es tomada como el ejercicio espiritual
por antonomasia que involucra otras practicas. Estas mismas practicas son ya ejercicios

espirituales y de ellas se hablard en las siguientes paginas.

13



La atencion, el sustrato de los ejercicios espirituales

Siguiendo el orden que les ha dado Hadot, la atencion (prosoche) es el ejercicio
que nos tocara trabajar a continuacion. La palabra griega prosoche tiene la connotacion
de atencion, cuidado, cautela, concentracion, esmero, prevencion y prevision. Entonces,
cuando hablamos de atencion hablamos de una mirada que no se distrae de su objeto, que
permanece alerta de ¢él, al tanto, atento. Asi, ésta es la actividad primordial para el filosofo
estoico. Al respecto de estos filosofos, Hadot considera que: “[la atencidon consiste] en
una continua vigilancia y presencia de &nimo, en una conciencia de uno mismo siempre
alerta, en una constante tension espiritual” (Hadot, 2006, p. 27). Para la filosofia estoica
la atencidn se vuelve clara en dos momentos, uno es la atencion a las maximas de vida o
principios, vigilando nunca desviarse de éstos para no actuar inconscientemente en contra
de ellos. Otro momento donde se pone en practica este ejercicio en los estoicos es la
estricta atencion al momento presente. Para mostrar la importancia que recae en el
ejercicio de poner atencion al momento presente, Hadot cita la meditacion 54 del Libro
VII de Marco Aurelio:

«Ante cualquier situacion y de manera constante depende de ti regocijarte piadosamente
por lo que sucede en ese momento concreto, conducirte ecudnimemente con cuantos
tienes a tu alrededor y examinar con cierto rigor la representacion presente con tal de que
tu pensamiento no admita lo que sea inadmisible» (Hadot, 2006, p. 28).

La representacion del momento presente y su estricta observacion, implica la toma de
conciencia, a cada momento, de lo que estamos viviendo. En este sentido, preocuparnos
por lo que ya ha sido, el pasado, y por lo que atn no es, el futuro, no tendria razon de ser.
Asi, tendriamos nuestra atencion ocupada en aquello que, en efecto, es nuestro, el
presente.

Por todo lo anterior, la atencion es una actitud espiritual que siempre debe estar
presente en cualquier practica. Al menos, si es que tal practica pretende llamarse ejercicio
espiritual o se realiza en pro de mejorar la situacion actual del actor. Ahora, conviene
notar que la atencion tiene distintos momentos. El primero es la atencion a si mismo,
donde se practica el dominio de si; el segundo es atender a los demas en la polis, la nocién
de la escucha y la lectura; y, un tercer momento es la atencion al mundo, el estudio de la
fisica. Asi, la atencion interviene en todos los ejercicios espirituales, por eso mismo es

una condicion para que éstos se den (Hadot, 2006, p. 28).

14



El primer paso hacia una conversion: la meditacion

Después de la atencion sigue la meditacion como un segundo ejercicio de orden
general. Este consiste en representarnos todas las situaciones posibles con la finalidad de
que si una de ellas se realiza no nos tome por sorpresa y sepamos coOmo actuar ante ella
(Hadot, 2006, p. 29). En oposicién a lo que acongoja y que llamamos mal, los filosofos
estoicos nos remiten a que nada en la naturaleza es bueno o malo, sino que, el tildarlo de
esta forma corresponde a la facultad del hombre para juzgar, la cual no es natural. Si la
meditacion ha de ayudar en esto, entonces, es una practica fortisima dispuesta a sacar al
practicante de la vision humana de las cosas, donde habita el mal y el bien, para situarlo
en una perspectiva del todo y lo natural, donde las cosas simple y sencillamente suceden
0 son.

En la escuela estoica existia una practica relacionada con la meditacion que
consistia en que cada mafana uno examinara lo que se tiene que hacer durante la jornada
estableciendo los principios rectores que gobernarian nuestros actos. Después de haber
transcurrido la jornada, uno se sentaba a pasar revista de cuanto hizo en el dia para juzgar
qué tan coherente habia sido con lo propuesto por la mafiana (Hadot, 2006, p. 29). De esta
manera, se muestra que para la meditacion que aqui se propone es crucial la coherencia
entre el discurso interno y los actos de la vida concreta.

La meditacion, al ser uno de los ejercicios de indole mas general, atraviesa varios
ejercicios de cardcter mas practico, por ejemplo, el didlogo, no importando si es con uno
mismo o con otros; la escritura y la lectura suponen ser actividades ejercidas con cierto
orden y, como hemos visto, la meditacion se encarga de ordenar las practicas cotidianas
con el discurso interno y nuestros principios rectores (Hadot, 2006, p. 29). Por tanto, la
meditacion influye en cada uno de estos ejercicios brindandoles un orden y los fines que
perseguiran para lograr transformar la vida del practicante.

Como puede notarse estamos hablando de resignificar las maneras en las que
leemos, escribimos, escuchamos y dialogamos. Esto para nada es tarea sencilla. Por lo
cual estos ejercicios de meditacion exigen un entrenamiento, es aqui cuando los ejercicios
intelectuales entran en escena (Hadot, 2006, p. 29). La meditacion se alimentara de la
lectura de poetas y filésofos, también pueden leerse textos de los maestros de la escuela
que susciten el pensamiento y la reflexion en los discipulos. Por tanto, la meditacion
extraera de la lectura un sinfin de ensefianzas que permite la aplicacion con precision de

los principios a los que se haya llegado.

15



El examen a profundidad y el estudio suponen la puesta en acto de lo que se
aprendi6 mediante el didlogo y la lectura (Hadot, 2006, p. 29). Asi, vemos que la
meditacion de la que se habla toma al individuo como algo complejo y su injerencia va
desde la actividad intelectual hasta aquellas cosas mas cotidianas, el &nimo y la forma de
actuar de aquel que practica tales ejercicios. Todo en aras de conseguir la transformacion

completa del pensamiento

La practica hace al maestro, el quehacer cotidiano de los ejercicios espirituales

Llegamos a este punto debemos abordar las practicas que se encaminan a generar
hébitos. Estas, para que puedan ser tomadas como ejercicios espirituales, deben estar
orientados a generar la transformacion de aquel que las practica en aras de su
mejoramiento. Hadot reconoce dos grupos dentro de los ejercicios espirituales
encaminados a generar un hébito. El primero es de fuero interno y, por tanto, se asemeja
mucho a los ejercicios mas intelectuales como la escucha, el didlogo y la escritura. Estos
ejercicios son la indiferencia ante las cosas indiferentes, es decir, la aplicacion de la regla
vital, la cual se forja ejercitandose en la atencion, la lectura, la escritura, la meditacion y
el recuento de cuadnto es beneficioso para nosotros. El segundo grupo estd conformado
por practicas externas, como el dominio de si y el cumplimiento de los deberes (Hadot,
2006, p. 30).

Asi las cosas, cuando se habla de ejercicios espirituales, en tanto que son acciones
que se realizan ya de una u otra forma, la condicidon para que se llame espiritual es la
manera en la que se practican. Asi, diremos, por ejemplo, que cualquiera puede, y en
efecto lo hace, dialogar. Sin embargo, eso no quiere decir que este didlogo sea genuino y,
por tanto, merezca ser llamado ejercicio espiritual.

Pierre Hadot (2006) recuerda que la historia de los ejercicios espirituales, al menos
en Occidente, sali6 a la luz con Socrates?, quien fue el primero en invitarnos a un despertar
de la conciencia moral, dicha invitacion se da en forma dialogica (p. 34) y siempre trata
del interlocutor en turno de Sécrates. En este tipo de didlogo algo importante a notar es

que el interlocutor nunca aprende algo nuevo. Esto es porque “Socrates acosa a sus

% Destaquemos que Hadot habla de aquel sujeto que saco a la luz, es decir, aquel que mostré los ejercicios
espirituales en Occidente. Empero, no hablé de aquel que los introdujo o el primero en formularlos. Parece
ser, entonces, que esto abre la brecha para buscar los ejercicios espirituales en filésofos anteriores o
contemporaneos a Sdcrates.

16



interlocutores con preguntas que les ponen en cuestion, que les obligan a prestarse
atencion a si mismos, a cuidarse” (Hadot, 2006, p. 34). Entonces, el didlogo como un
ejercicio espiritual implica uno de los ejercicios mas importantes: la atencion. En el caso
de Socrates la atencion aparece en dos sentidos, el primero se da en la exigencia que el
Sireno ejerce en su interlocutor para cuidarse a si mismo. La otra, se da, en efecto, en la
escucha del otro, la genuina atencion a las palabras que el otro nos procura.

En este sentido, al menos hasta el momento, el didlogo socratico para poder ser
tildado como espiritual debe de tratar sobre el interlocutor mismo y su autocuidado y
mejoramiento. En otras palabras, la mejora que obtiene el interlocutor de Socrates es
lograr poner atencion a si mismo. Comenzar a tener una actitud que le llevara a
transformar su vida. Por tanto, vale decir que:

El dialogo socratico se nos aparece, pues, como un ejercicio espiritual practicado en
comun y que invita al ejercicio espiritual interior, es decir, el examen de conciencia, a
dirigir la atencién sobre uno mismo, en pocas palabras, a ese célebre «condcete a ti
mismoy. (Hadot, 2006, p. 35)

Asi, el ‘condcete a ti mismo’ en boca de Socrates es la viva invitacion a una ejercitacion
espiritual que genera una nueva relaciéon con uno mismo. La frase no es originariamente
de Socrates, sino que estaba inscrita en el Ordculo de Delfos. Esto, nos evidenciaria que
los ejercicios espirituales estaban ya operando en la cultura griega, aunque no se hayan
nombrado como tal, atin antes de Socrates.

El conocimiento de si mismo puede manifestarse en tres momentos, asi lo
atestigua Hadot:

Conocerse a uno mismo supone reconocerse como no sabio (es decir, no como
sophos sino como philo-sophos, en camino a la sabiduria), o bien reconocerse en
su ser esencial (es decir, separar lo que no nos constituye de lo que si nos
constituye), o bien reconocerse en cuanto a su verdadero estado moral (es decir,
examinando nuestra conciencia). (2006, p 35)

Segun esto, podemos reconocer dentro del conocerse a uno mismo, un momento en el que
prima el aspecto intelectual, cuando nos llamamos filésofos. Pero, también, nos movemos
en una esfera fisica cuando reconocemos lo que nos constituye de aquello que no lo hace.
Por ultimo, cuando nos referimos a nuestro estado moral nos movemos en el terreno de
nuestros héabitos y nuestros actos. El conocerse a si mismo no deja de ser una frase de
dificil exposicion, pero podemos apuntar que, sin duda, cuando nos referimos a ella, se
hace de forma simultanea respecto de lo intelectual, lo fisico y lo moral.

Hasta el momento se ha construido la figura de Socrates como un maestro del

didlogo con el otro. Hadot (2006) piensa que, si bien es cierto que lo es, también es un

17



maestro en el didlogo consigo mismo (p. 35). Esto nos arroja a la practica de la meditacion
donde nos volvemos capaces de estar tan atentos a nuestros pensamientos, a un punto tal
que el mundo exterior se apaga por un determinado tiempo. En este orden de ideas, Hadot
propone la lectura de Aristofanes recordando ciertas practicas socraticas:

Ponte a meditar ahora y concéntrate a fondo; por el medio que sea repliégate sobre
ti mismo mientras te concentras. Si te estancas en algin momento corre
rapidamente hacia otra parte... No te centres siempre en ti mismo, sino que deja
que tu espiritu comience a volar por los aires, como si fuera un abejorro al que un
hilo retuviera en el suelo. (Hadot, 2006, p. 36)

Asi, el didlogo consigo mismo se constituye en una practica de meditacion. Por tanto,
desde esta perspectiva el didlogo consigo mismo es un ejercicio espiritual.

Esta meditacion, como didlogo interno, es una actividad de los que realmente
filosofan, asi lo atestiguan el propio Sécrates y sus discipulos. Como hemos apuntado
mas arriba, el didlogo socratico es un ejercicio con el otro que deviene en uno de indole
individual. Hadot considera que: “Sélo quien es capaz de un verdadero encuentro con el
otro esta en disposicidon de encontrarse auténticamente consigo mismo” (2006, p. 36). En
este punto, vemos que el didlogo no solo se trata de hablar e intercambiar palabras con el
otro. Por el contrario, dialogar, desde estas premisas, exige una atencidon espiritual al
momento presente, al otro y a uno mismo. Asi, comprobamos que los ejercicios
espirituales, las mas de las veces, los realizamos de forma simultanea.

Otra manera de dialogar como ejercicio espiritual es la que esta atestiguada por el
discipulo de Sdcrates, Platon. Al respecto Hadot escribe “... el didlogo platonico sigue
siendo siempre de inspiracion socratica, puesto que consiste en un ejercicio intelectual y
finalmente, «espiritual»” (2006, p. 36). A razon de esto nos interesa sobre todo tematizar
la diferencia del didlogo platonico con el socratico, ésta es, que en un primer momento el
dialogo platonico es un ejercicio intelectual, puesto que es un ejercicio escrito que intenta
emular al ejercicio vivo del didlogo.

Segiin Hadot el didlogo platonico es intelectual en tanto que es un ejercicio
modélico, no son didlogos reales, sino obras literarias que representan la idea del didlogo
perfecto del autor que las escribe (2006, p. 36). Un punto crucial del didlogo platonico es
el consenso entre los interlocutores. Esto es condicion sin la cual no habria dialogo, sino
a lo més un combate eristico donde no existe una verdadera escucha del otro.

El interlocutor, dentro del didlogo como ejercitacion espiritual, es de orden
capital. Puesto que €l es otro con su propio saber que, a su vez, estara de acuerdo con los

otros de platicar y aportar su conocimiento, para conjuntamente construir cosas nuevas.

18



Segun Hadot, 1a dimension dialéctica se da cuando se aportan respuestas que se reconocen
como verdaderas desde el propio saber. Otra funcidén elemental del interlocutor, es
justamente mantener el didlogo, pues sus genuinas preguntas y respuestas impediran que
esta practica degenere en un discurso meramente teérico e impositivo (Hadot, 2006, p.
37).

En ultima instancia de lo que se trataria en un didlogo platonico es de introducir
una determinada disposicion mental en el interlocutor. Hadot vio en esto la dimension
agonistica del didlogo espiritual. Esto equivale a decir que el dialogo es en si mismo una
lucha, amistosa, pero lucha, al fin y al cabo. Por tanto,

Lo que cuenta no es tanto la solucién de un problema concreto como el camino
recorrido para conseguirlo, camino en el cual el interlocutor, el discipulo, el
lector, dan forma a su pensamiento, haciéndolo mas apto para descubrir por si
mismo la verdad. (Hadot, 2006, p. 38)

Ante esto, un didlogo, en tanto que es espiritual, no es dogmatico. En €l uno no intenta
imponerse sobre el otro, sino, a lo sumo, invitarlo a una determinada disposicion
individual de buscar la verdad.

Para concluir con el tema del didlogo platonico, Hadot dice que es espiritual por
dos razones fundamentales. La primera porque va llevando al interlocutor y con ¢l al
lector, poco a poco, a que opere sobre si mismo una transformacion. La segunda, es que
para Platon todo ejercicio dialéctico, en tanto que se somete a las exigencias del Logos,
sirve para entrenar el pensamiento puro que aleja al alma de lo sensible y le permite
convertirse al bien (Hadot, 2006, p. 39).

Asi, se ha visto que el ejercicio del didlogo espiritual va mas alla de platicar, se
trata de trasformar una practica cotidiana, que normalmente trascurre desde la
impropiedad y lo inconsciente, hacia una nueva practica donde reina el consenso y no
intentamos imponer nuestra opiniéon o conocimiento sobre el otro. Por el contrario, el
didlogo se convierte en un acuerdo con otro para buscar juntos la verdad y construir un
conocimiento nuevo a partir de nuestro conocimiento individual. Asi, al terminar el
didlogo estaremos mas cerca de la verdad o tendremos conocimiento nuevo construido de
forma compartida con el otro y eso nos asegurara alguna mejora para nuestro ser.

Otro ejercicio tematizado por Hadot es aprender a morir. Nuevamente Socrates es
la imagen con la que nuestro autor comienza su exposicion, al considerar que “Socrates
se expuso a la muerte por la virtud. El prefiri6 morir que renunciar a las exigencias de su

consciencia, prefirido por tanto el Bien al ser y la consciencia y el pensamiento a la

19



existencia corporal” (Hadot, 2006, p. 39). Ahora, si comenzamos hablando de aprender a
vivir como el ejercicio fundamental, su contra parte, aprender a morir, es igual de
importante. En efecto, la eleccion de vivir de una forma filosofica se da en aras de poder
resignificar la muerte para perderle el miedo, aceptarla y prepararnos para recibirla.

La primera forma en la que se abord6 la muerte en estos ejercicios nace de la
genuina preocupacion por la muerte de nuestra existencia corporal. En este sentido, Hadot
escribid: “la filosofia implica el ejercicio y el aprendizaje de la muerte, si es cierto que
somete el deseo de existencia propio del cuerpo a las exigencias superiores del
pensamiento” (2006, p. 40). Vemos, pues, que en el fondo la filosofia de Socrates esta
escindiendo el alma y la vida espiritual del cuerpo y la vida fisica. Por tanto, ¢l opta por
resolver el problema de la muerte proclamando la inmortalidad del alma.

Al final de cuentas, en este punto se estd hablando de un ejercicio para aprender a
morir en tanto que individuos. En este sentido, “Ejercitarse para la muerte supone, pues,
tanto como ejercitarse para la muerte de la individualidad, de las pasiones, con tal de
contemplar las cosas desde la perspectiva de la universalidad y la objetividad” (Hadot,
2006, p. 40). Asi, nuevamente, los ejercicios espirituales toman la existencia de los
hombres y las mujeres que los practican como un todo complejo. De esa manera toda su
existencia se ve comprometida en la dimension de los ejercicios espirituales. Ejemplo de
esto es que al inicio se habl6 de aprender a vivir, dejando de lado los deseos y las pasiones
para vivir sintiéndonos parte del todo. Después de esto, la muerte es tomada como un
ejercicio que comprende la muerte de la individualidad, sabiéndose parte de un todo,
donde nuestro ser estd dado como un ser finito y, por tanto, muere. Asi, la vida misma
queda englobada en los ejercicios espirituales, desde el principal aprender a vivir, hasta
aprender a morir.

Tomar la filosofia como un ejercicio espiritual es buscar el representarnos la
muerte para perderle el miedo. En este sentido, la filosofia es un ejercicio espiritual que
se practica en la vida, ensefiandote a mirar la muerte con lucidez, sin perturbacion de
juicio y aceptandola como nuestra unica certeza. Al respecto, Hadot recuerda la postura
de Epicuro ante la muerte, el filésofo del jardin cuando piensa en la muerte propone que
seamos conscientes de nuestra finitud y que en cualquier momento podemos, en efecto,
morir; por tanto, cada momento tendrd un valor incomparable (2006, p. 41). Asimismo,
podemos ver un sinfin de posturas frente a la muerte, otra que nuestro autor cita es la
postura de Heidegger en el paragrafo 53 de su obra Ser y Tiempo, para quien “... la

filosofia es «ejercicio para la muerte»: la autenticidad de la existencia reside en la

20



anticipacion lucida de la muerte. A cada uno le corresponde elegir entre lucidez y
obscuridad (Hadot, 2006, p. 42, n. 134).

Segun lo dicho hasta el momento sobre la muerte, ejercitarse para ésta es efectuar
en nosotros mismos un cambio de perspectiva. Para Platon, segin Hadot este cambio se
da en términos de pasar de una vision de las cosas gobernada por las pasiones a otra
gobernada por la universalidad del pensamiento. Asi las cosas,

El «ejercicio de la muerte» esta, pues, ligado aqui a la contemplacién de la
totalidad, a la elevacion del pensamiento, pasandose de la subjetividad individual
y pasional a la objetividad de la perspectiva universal, es decir, al ejercicio del
pensamiento puro. (Hadot, 2006, p. 43)

Hablando de la contemplacion de la totalidad, debemos por vez primera tematizar el lugar
que toma la fisica como ejercicio espiritual y precisamente como es que esta rama del
conocimiento se liga con el ejercicio de aprender a morir.

Para hablar de la fisica como ejercicio espiritual Hadot distingue tres niveles. El
primero, es “la actividad contemplativa que encuentra su fin en si misma procurando al
alma, al librarla de las cotidianas preocupaciones...” (2006, p. 43). En este sentido, varios
fil6sofos se han dedicado a la contemplacion del mundo o la naturaleza como algo que
genera gozo en si mismo y que gracias a fijar nuestra atencion en ella, conseguimos dar
cuenta de como es que funciona el todo y cdmo nosotros somos parte integrante de ¢l. En
este fijarse en la naturaleza vemos que cuando un filésofo se dispusiera a contemplar su
naturaleza tendria que dar cuenta de su finitud. Esto no es otra cosa que advertir la muerte,
representarla, adoptar una nueva perspectiva sobre ésta. En este primer nivel de estudio,
en la fisica como contemplacion, vemos su intimidad con la cuestion y el ejercicio
espiritual de la muerte.

El segundo grado de estudio de la fisica es tematizado por Hadot (2006): “[puede]
adoptar la forma de un «vuelo» imaginario, que ayude a entender los asuntos humanos
como cosas sin apenas importancia” (p.45). Segin esta manera de ver las cosas, el estudio
de la fisica evidenciaria que los actos humanos no son mas que los actos de un animal
mas en el mundo y, desde ahi, es posible considerarlos como insignificantes en razon de
la naturaleza universal que lo engloba todo.

Volviendo a la vision platonica sobre el ejercicio espiritual podemos distinguir un
tercer nivel en el que es posible estudiar la fisica, que para Hadot es “... la vision de la
totalidad, en la elevacion del pensamiento al nivel del pensamiento universal” (2006, p.

45). Desde esta perspectiva podemos ver que el ejercicio de la fisica trata superar la vida

21



contingente accediendo a un estado mas grande que es el pensamiento universal. Una vez
que accedemos a este pensamiento nuestra existencia corpérea pierde toda relevancia y
con ella el miedo a que nuestro ser material perezca.

Otro pensador a quien Hadot hace referencia en el tema de la muerte y la
ejercitacion espiritual es Plotino. Segiin nuestro autor, los neoplatonicos fueron fieles a
los ejercicios espirituales platonicos. Sin embargo, en el neoplatonismo la ejercitacion
espiritual es mas explicita (Hadot, 2006, p. 46). En este sentido, Porfirio clasifico las
obras de su maestro, Plotino, en los siguientes términos: “purificacion del alma por
desapego del cuerpo, después conocimiento y superacion del mundo sensible y por ultimo
conversion hacia el Intelecto y hacia el Uno” (Hadot, 2006, p. 46, n. 152). En esta
categorizacion de las obras de Plotino podemos ver el estudio de la fisica: primero es la
separacion de cuerpo y alma, lo que hemos visto como primer grado de estudio de la
fisica. Después, el conocimiento y la superacion del mundo sensible se equiparan con el
segundo momento de estudio de la fisica, en el cual superamos el mundo de las
apariencias emprendiendo un vuelo hacia el pensamiento universal para perder la
preocupacion por los asuntos humanos. Por tltimo, la conversion al Intelecto y al Uno es
posible verlo como el tercer grado del estudio de la fisica, es decir, el acceso al
pensamiento universal, dejando el mundo de lo sensible atrés.

Asi, el estudio de la fisica, dividido en tres grados se erige como un ejercicio
espiritual emparentado con el ejercicio de aprender a morir. Un rasgo interesante en la
fisica como ejercicio espiritual es que parte del mundo de las cosas, en este sentido,
podriamos llamarlo ontologia, vale decir, un estudio de lo que es, para acceder a una
realidad no material, perenne, donde la muerte pierda la facultad de aterrarnos. Por tanto,
estudiar la fisica no es s6lo un estudio para si o para saciar nuestra curiosidad, sino, que
supone asegurarnos cierta tranquilidad ante la Gnica certeza que tenemos, la muerte.

Otro ejercicio espiritual tematizado por Hadot, el Gltimo que toca en su libro de
Ejercicios espirituales y filosofia antigua es aprender a leer. En este punto Hadot (2006)
escribio:

Esas obras [filosoficas] escritas son reflejo, [...], de preocupaciones pedagdgicas,
psicagogicas® y metodologicas. En el fondo, por mas que cualquier escrito no sea

sino mero monologo, la obra filosofica presupone siempre implicitamente un
dialogo; la dimension del interlocutor esta siempre presente. (p 53)

3 Arte de conducir y educar el alma. Definicion tomada de la Real Academia de la lengua en linea:
https://dle.rae.es/psicagogia, consultado el 23 de marzo de 2020.

22


https://dle.rae.es/psicagogia

Segun esto, podemos notar que escribir una obra filosofica supondra que el escritor quiera
que ¢ésta sea leida y, por tanto, se esforzara en dar lo mejor de si en ella. Por otro lado, el
espacio que juega el lector, el cual no es nada secundario, nos pone en las dimensiones
de un didlogo. Leer, segiin nuestro autor corresponde de esta forma a un ejercicio
espiritual con otro. Por tanto, la atencién que tengamos al hacerlo le concedera a la lectura
la categoria de ejercicio espiritual.

El ejercicio de la lectura, como lo plantea Hadot, es salir de un modo de leer
cargado con las exigencias de rapidez y comprension de todo lo que ahi se dijo muy
propio de nuestro tiempo. En este sentido Hadot (2006) concluy6 su apartado:

Nos pasamos la vida «leyendo», es decir, elaborando exégesis e incluso exégesis
de exégesis (...), nos pasamos, pues, la vida leyendo, pero en realidad no sabemos
leer, es decir, detenernos, librarnos de nuestras preocupaciones, replegarnos,
replegarnos sobre nosotros mismos, dejando de lado toda busqueda de sutilidad
y originalidad, meditando tranquilamente, dando vueltas en nuestra mente a los
textos, permitiendo que nos hablen. (p. 58)

De lo que trata el acto de leer es mas que sélo pasar la vista sobre palabras escritas, se
trata de plantear una relacion mas auténtica con la lectura que se podria dar en los términos
de dialogar con el autor de un texto. Asi, si la lectura se diera como didlogo con el autor,
entonces, todo lo que hemos dicho acerca del dialogo valdria decirlo para el ejercicio de
la lectura.

Hasta el momento, se ha hecho el recorrido por los ejercicios espirituales que
Hadot tematiza. Con esto hemos abierto el panorama para poder leer la filosofia a través
de los ejercicios espirituales. Desde esta perspectiva la filosofia es una forma de vida. Sin
embargo, hasta este punto no hemos dicho en qué sentido vamos a hablar de los ejercicios
espirituales en Heraclito.

En este momento hay que ocuparse de no ser anacronicos con los términos.
Primero, el filésofo en el que se centra el siguiente trabajo es Heraclito de Efeso que
pertenece al siglo quinto antes de Cristo y los ejercicios espirituales se institucionalizaron
en la filosofia helenistica ubicada en la transicion del siglo cuarto al tercero antes de
Cristo. Asi, si se atiende s6lo a las fechas, en efecto es anacronico hablar de los ejercicios
espirituales en la filosofia de Heraclito. Sin embargo, Hadot no s6lo hace referencia a
filosofos helenisticos, los cuales son su principal fuente, ¢l también aborda a Socrates,
Platén y Aristételes como pensadores antiguos que ya daban cuenta de que la filosofia es

un ejercicio, una practica que cambia la vida del practicante. Evidentemente, lo hacian

23



sin nombrarla como ejercicio espiritual. Esta situacion da cuenta de que los ejercicios
espirituales existian antes del periodo helenistico, aunque carecieran de nombre explicito.

Asi pues, los ejercicios espirituales son determinadas practicas encaminadas a
transformar la existencia de aquellos que se comprometen con ella. De este modo cuando
la filosofia se ve como una forma de vida o como una actividad que cambia por completo
la forma en la que se vive, entonces, es un ejercicio espiritual. Este denominador comun
de entender a la filosofia como una forma de vida, se repite no s6lo abundantemente en
el pensamiento antiguo, sino a lo largo de la historia del pensamiento. Por tanto, el
presente trabajo pretende mostrar como es que los ejercicios espirituales, aunque
evidentemente sin ser nombrados asi, se encontraban ya en el pensamiento de Heraclito.

El pensador que nos ocupa ha sido tildado de miséntropo, de un naturalista mas,
de ser un oscuro y en su vida y en su obra no hay practicamente nada que no estd en
discusion. Vale decir, que no hay nada dado en el pensamiento de Heraclito mas que reto
y enigma. Por tanto, toda relectura de Heréclito demanda atencion, una atencion muy
especial a todo lo que le rodea: su mundo, sus influencias, sus decisiones, sus
comentadores, en fin, una atencion pormenorizada a su vida.

Asi las cosas, para nuestro estudio la actitud fundamental es el estar atentos a lo
que nos ha llegado, en forma de fragmentos*, de la obra de Heréclito. De suerte que el
ejercicio espiritual de la atencion es uno de los principales segun se ha visto y serd el hilo
conductor de los siguientes capitulos. La cuestion del estar atento se da en dos sentidos.
Por una parte, nosotros, el que escribe y el lector estaremos ejercitando nuestro espiritu

permaneciendo atentos al orden de la exposicion. Por otra parte, Heraclito demanda que

4 Cuando se citen los fragmentos de Heraclito lo haremos utilizando la traduccién que hace Giorgio Colli
en La sabiduria Griega III (2011), puesto que el orden que les da y las decisiones etimologicas por las
cuales opta el filosofo italiano estan orientadas a presentar una interpretacion distinta de los fragmentos en
donde se haga patente el pensamiento mistico en el que el yo-hombre coincide con el hombre-dios y habita
la ciudad de los dioses, el mundo que, a su vez, es también dios, esto es un dios-mundo. Si bien la presente
tesis sigue la linea de interpretacion que hizo Colli de los fragmentos como un camino mas a investigar no
pretende proponer su interpretacion como la mejor o mas acabada y, mucho menos, desvirtuar otras
interpretaciones en favor de la de Colli. Por tanto, para Colli, las tesis centrales del misticismo se encuentran
en el pensador efesio, lo cual es coherente con nuestra interpretacion de que en Heraclito el pensamiento
antropologico, cosmico y teologico son indisolubles y por ello, la practica de la filosofia por el Oscuro
implica una conversion hacia un modo particular de la existencia, es decir, que encuentra un correlato con
lo que posteriormente Hadot entendié como el ejercicio espiritual originario: aprender a vivir. Asi, en la
referencia de las citas de los fragmentos citaremos primero la edicion de Colli (vr. gr. 14 [A 9]), enseguida,
separada por un punto y coma, citaremos la edicién de Diels-Kranz (vr. gr. Fr. 1). Por tanto, la referencia
completa sera: (14 [A 9]; fr. 1). También en caso de que exista un fragmento que consideremos importante
y que Colli no lo haya integrado en su erudita traduccion la referenciaremos citando el acomodo canénico
de Diels-Kranz, sefialando en una nota al pie que Colli no tradujo dicho fragmento. Por tltimo, en los casos
en los que el acomodo de Diels-Kranz nos facilité mas nuestra propia exposicion lo citaremos en una nota
al pie brindando una explicacion pertinente.

24



estemos atentos al mundo que nos rodea y para ello, en las sentencias que se nos han
legado como suyas podemos percatarnos de la insistencia que hay en tres temas. El
primero, nosotros mismos; el segundo, la vida en la ciudad y, por ultimo; el mundo que
nos rodea.

Si esto es asi, el primer tema se empata con los ejercicios espirituales de la
atencion; no actuar de manera inconsciente; meditar nuestros pensamientos y actos. Estos
son aquellos ejercicios de naturaleza interior que normalmente se realizan en solitario. En
este apartado notaremos coémo Heraclito no deja de ponderar una atencion a uno mismo,
desde nuestros actos, nuestras palabras y nuestro pensamiento, esto podria resumirse en
un conocimiento y cuidado de si.

El segundo tema, trata de la vida en la polis y se emparenta con las actitudes éticas
y morales del Efesio. Por ejemplo, cuando pondera los actos que son propios de los
hombres frente a los animales. De tal suerte que los ejercicios espirituales que aqui se
encuentran son de una naturaleza mas activa y se realizan en conjunto con los otros. La
atencion juega aqui un papel elemental, puesto que tales ejercicios demandan una
continua atencion hacia el otro, escucharlo, leerlo, y, muy particularmente en Her4clito,
reprenderlo.

El tercer tema y ultimo ejercicio de esta tesis se refiere a lo que se podria llamar
la fisica de Heraclito. Aqui se notara la atencion en todo cuanto acontece en el mundo que
tiene por delante, develdndonos al logos que lo ordena todo cuanto sucede. En tltima
instancia, esto significa que en el pensamiento de que podriamos llamar la fisica de
Heréclito se advertira como nuestro pensador griego no deja jamas de estar atento a la
obra de la physis, lo que le revela el Logos que ordena y gobierna todo cuanto es.

Son estos tres momentos o temas los que permitirdn constituir la figura de
Heréclito como un pensador que, en efecto, entendia a la filosofia como una forma de
vida. En ultima instancia esto significa que la concebia como una forma de vida que ¢l
mismo practicaba porque le es propia a los hombres. Si somos capaces de mostrar esto,
entonces se podra decir que existen en los fragmentos de Heraclito, los gérmenes de lo
que posteriormente se llamé ejercicios espirituales. Ahora bien, esto no quiere decir que
el tema de la tesis sea proponer a Heraclito como el primer pensador en el que es posible
hallar tales ejercicios. A lo sumo, mostraremos como es que los ejercicios espirituales
estan presentes en distintos pensadores a lo largo de la historia, aunque no se les llamé

siempre de esa forma.

25



Capitulo 1II:
El conocimiento y cuidado de si en Her4clito:
la atencidn a si mismo como ejercicio espiritual

El sabio antiguo, en cada momento,
tiene conciencia de estar viviendo en el
cosmos, poniéndose en armonia con éste.
Pierre Hadot

Por mucho que te esfuerces,

vy aunque recorras todos los caminos,

no podras descubrir los limites del alma:
asi de profunda es la expresion

que le concierne
Heraclito: 14 [A 55]; 22B 45

Como ya se ha dicho, la atencion constituird la piedra de toque desde la cual
abordaremos los ejercicios espirituales con los cuales interpretamos los fragmentos de
Heraclito. Esto es asi puesto que la atencion, como uno de los ejercicios espirituales
primarios, se mezcla con todos los demas y, en més de algin caso, la presencia de ésta es
la que hace que una préctica particular sea considerada un ejercicio espiritual. En este
sentido, para Pierre Hadot, la atencidon que se presta a uno mismo es una actitud
fundamental para quien ha decidido aplicar los ejercicios espirituales en su vida.

Asi pues, en un primer momento de este capitulo se explicara como es que Hadot
considera la atencidén a uno mismo como un ejercicio espiritual. Particularmente nos
interesaran los argumentos que ¢l esgrima a propdsito del concepto de “técnicas de yo”
que Foucault estudia, puesto que, segin nuestro autor, este punto es un lugar de
encuentros y desencuentros con su colega francés’.

En un segundo momento, nos encargaremos de Heréclito, sobre todo nos
cefiiremos a la interpretacion que hace Giorgio Colli sobre la personalidad de nuestro
pensador griego en Fildsofos sobrehumanos (2011). Primordialmente se atendera la
cuestion de como es que Heréclito se entendia a si mismo y a como es que esta atencion
le llevé a una absoluta conversion de su forma de vida habitual. En otras palabras, gracias
a la atencion que Herdclito presta a si mismo fue capaz de transformar su forma de vida,

tan profundamente que nunca volvié a ser el mismo.

> Debemos decir que las referencias a Foucault seran las mismas que encontramos en la obra de Hadot.

26



Como tercer, y ultimo momento, nos encargaremos de hacer una interpretacion
del pensamiento de Heraclito, resaltando las similitudes que existen entre la interpretacion
que tiene Colli y el pensamiento de Hadot sobre la atencidon a si mismo. Con ello
habremos mostrado que, en efecto, existe una similitud entre el pensamiento de Heraclito
y los ejercicios espirituales como los tematiza Hadot, al menos en lo que respecta al

pensamiento sobre si mismo.

Transformacion y superacion del yo

Pierre Hadot y Michel Foucault coinciden en que la filosofia antigua era ante todo
una ejercitacion. Sin embargo, existen divergencias en lo que se refiere al objetivo de
dicha ejercitacion. Hadot concibe que la filosofia es un ejercicio llevado a cabo para
superar la existencia individual y acceder a una existencia dentro del todo, esto es, en
ultima instancia, adquirir una conciencia cosmica. En cambio, para Foucault el ejercicio
de la filosofia antigua tiene como cometido cultivar el yo, es decir, cultivar nuestra
existencia individual. Asi, la principal diferencia entre Hadot y Foucault se da en la
finalidad que, en tanto que ejercicio, tiene la filosofia. Al mostrar esta diferencia
perseguimos aclarar qué es lo que Hadot piensa respecto del atenderse a si mismo como
ejercicio espiritual.

Foucault en su libro Historia de la Sexualidad I, el uso de los placeres escribe:
“«El andlisis [...] es el cuerpo vivo de la filosofia, al menos si sigue siendo en la
actualidad lo que fuera antafio, es decir, una “ascesis”, un ejercicio en relacion con uno
mismo mediante el pensamiento»” (Hadot, 2011, p. 252). Esto coincide con la idea que
Hadot sostiene en su ensayo Aprender a vivir donde postula que la filosofia es un ejercicio
que uno realiza para cambiar la vida por completo (2011, pp. 25-33). Por tanto, ambos
pensadores creen que la filosofia en la Antigliedad se concebia como una ejercitacion,
vale decir, una practica donde cada quien se hacia cargo de si mismo.

Entonces, la diferencia entre estos pensadores comienza cuando mencionan el
objetivo que tiene el ejercicio de la filosofia. Segun Hadot, Foucault piensa que el
individuo tiene una tarea sobre si mismo. En este orden de ideas, el yo, como obra a
realizar, implicaria volverse ‘artistas de nosotros mismos’, lo que constituiria el
fundamento de una moral que tiene como piedra de toque una autonomia a la que la
Modernidad no puede renunciar (2011, p. 253). Entonces, la filosofia, como ejercitacion,

supone la creacion de nosotros mismos como nuestra propia obra de arte. Se puede decir

27



que, desde esta Optica, existe un yo que el hombre toma como proyecto y que cultiva para
convertirlo en una obra de arte.

Convertirse en artistas de nosotros mismos es, siguiendo el pensamiento de
Foucault, una ‘estética de la existencia’. Pero con el término “estética” Hadot comienza
a plantear la diferencia que tiene su pensamiento respecto a los postulados de Foucault.
Cuando hablamos de estética, segin Hadot, pensamos en cosas muy dispares a lo que se
podia pensar en la antigua Grecia. Un punto crucial es que los hombres modernos pueden
concebir una disociacion entre lo bello y 1o bueno, lo que era inconcebible para un griego
para quien lo bueno implicaba, forzosamente, belleza. Por tanto, Hadot piensa: “En
realidad, lo que los filésofos antiguos buscaban no era la belleza (kalon) sino el bien
(agathos)...” (2011, p. 253). Entonces, podemos entender que si los filosofos griegos
buscaban lo bello es porque, realmente, buscaban el bien que éste presuponia. Por
consiguiente, los filésofos antiguos intentaban orientar su existencia individual, aquejada
por problemas sin importancia, hacia el bien que presuponia lo bello. Asi, pensar en una
estética de la existencia, conllevaria la idea de volverse hombres bellos tanto como en
hacerse hombres buenos. Esta atraccion por la idea del bien llego a ejercer tanta fuerza
en el pensamiento antiguo que los filésofos mas comprometidos con alcanzar este ideal
sacrificaron su vida en aras de alcanzarlo. Un ejemplo claro de este sacrificio, lo
encontramos en La apologia de Socrates de Platon, donde Socrates prefiere la muerte a
seguir en el plano de los mortales, pues para €l el bien s6lo es alcanzable con la muerte y,
por eso mismo, no le rehtye, sino que la acepta sin mas (Hadot, 2006, p. 39).

Esta consideracion a proposito de la palabra ‘estética’ le permite a Hadot decir
que la cuestion no se trata de cultivar el yo, como algo que debe realizarse, sino de una
transformacion, transfiguracion, mutacion o superacion del yo. En este sentido, la critica
de Hadot hacia los planteamientos de Foucault se da en el terreno del yo, mientras
Foucault plante¢ la filosofia antigua como una practica encaminada a hacer de nosotros
mismos una obra de arte, es decir, la filosofia como una préctica para construirnos a
nosotros mismos, Hadot menciona que esa tarea del yo sobre si mismo no se encamina,
en ultima instancia, a cultivar el yo, sino a superarlo, a dejar atrés la pertenencia a ese yo
individual, para acceder a otro tipo de existencia como parte integrante del todo (Hadot,
2011, p. 254).

Cuando el objetivo del ejercicio sobre si mismo es la superacion del yo individual,
se vuelve importante hablar del concepto de sabiduria. Hadot escribe: “Por sabiduria se

entiende ese estado que quizé jamas sea alcanzado por el filosofo, pero al que tiende

28



mediante un intento de transformacion de si mismo con el fin de superarse” (2011, p.
254). Segun esta definicion de sabiduria es licito entenderla como un ideal con una fuerza
de atraccion tal que es capaz de hacer que un hombre cambie por entero su forma de vivir
con tal de conseguirla. Ahora, si lo consigue o no, es hasta cierto punto irrelevante, al
filosofo le basta con el ejercitarse al maximo en vida por procurarla. Por tanto, este
camino a la sabiduria es el ejercicio espiritual llamado filosofia y segin Hadot

De lo que se trata [...] no es de la construccion del yo entendido como obra de
arte, sino, por el contrario, de la superacion del yo, o al menos de un ejercicio
gracias al cual el yo se situa dentro de la totalidad y se siente parte de ella. (2011,
p. 255).

Y con ello, plantea una diferencia importante con Foucault que marcara todo su trabajo,
a saber, Hadot entiende la filosofia como un ejercicio capaz de hacer que dejemos atras
nuestra existencia ensimismada e individual, para adquirir una conciencia del todo en el
que advertimos que nosotros somos parte de éste; mientras Foucault, por su parte, se
preocupa solamente de un paso anterior, es decir, de cultivar y producir el yo, pero sin
que el filésofo trascienda esa existencia individual para insertarse en un orden mayor a
¢l. Para Hadot, el objetivo de la filosofia antigua es superar al yo individual para ganar la
existencia dentro del cosmos (2011, p. 255). Entonces, la filosofia es un ejercicio de
conversion, en el que dejamos atras nuestra existencia meramente humana para vivir de
una forma totalmente distinta, como partes integrantes del todo.

Si esto es asi, parece que es momento de explicar qué entiende Hadot por
conversion. Cabe destacar que cuando €l habla de conversion, lo hace desde los terrenos
de la religion y la filosofia. En este orden de ideas, define la conversion de la siguiente
manera: “se trata en este caso de un cambio de concepcion mental, que puede ir desde la
simple modificacion de una opinion hasta la transformacion absoluta de la personalidad”
(2011, p. 177). Esta acepcion general, devenida de la palabra latina conversio, sirve para
darnos la idea de que vivir de una manera filosofica es una conversion en la que hay una
transformacion de la personalidad.

Pero siendo un poco mas especificos, la palabra «conversio» responde a dos
términos griegos, el primero, «episthrophe», que significa cambio de orientacion y
conlleva la idea de un retorno que puede ser hacia uno mismo o hacia el origen; el segundo
término, «metanoia», designa un cambio de pensamiento que implica la idea de un
renacimiento. Asi, para Hadot, en la conversion se dan dos ideas de las cuales surge una
paradoja: la conversion como episthrophe, en tanto que vuelta al origen y a uno mismo

que se opone a la idea de metanoia, la cual implica un renacimiento y una transformacién

29



(Hadot, 2011, p. 177). Estas dos acepciones no son excluyentes entre si, de hecho, en el
terreno de la filosofia se entrelazan y muchas veces se dan ambas en un mismo pensador.

Hadot piensa que en la antigua Grecia la conversion era mas un fendmeno propio
del ambito politico que del religioso. Esto sucede porque, segtn ¢él, todas las religiones
antiguas, a excepcion del budismo, ponderan ante todo el equilibrio (Hadot, 2011, p. 178).
Asi, para hablar de conversion en el mundo griego, tendremos que hacerlo desde ambito
politico. En este orden de ideas, “[la practica] democratica de discusion judicial y politica
les descubrid [a los griegos] la posibilidad de «cambiar el almay del adversario mediante
el habil manejo del lenguaje, mediante el uso de mecanismos de persuasion” (Hadot,
2011, p. 179). Entonces, se puede entender la transformacion del ser que vendian los
sofistas, —quienes hablan de poder ensefiar a ser virtuoso— que, en ultima instancia,
trataria de convertir al educando en virtuoso mediante el uso de la retorica o el arte de la
persuasion.

Otro tipo de conversion que podemos ver en la antigua Grecia es la filosoéfica,
aunque con menos frecuencia que la conversion politica. Los griegos eran un pueblo
politico, por eso, aunque la conversion filosofica es mas radical que la politica, éstas no
dejan de estar ligadas. Segin Hadot, el filésofo “es un converso, puesto que ha sido capaz
de apartar su mirada desde las sombras del mundo sensible y de dirigirla hacia esa luz
que emana de la idea del Bien” (2011, p. 179).

Recordando a las escuelas helenisticas, Hadot rescata que en ellas se postula una
conversion de la manera en la que viven los individuos concretos que comulgan con ellas.
Teniendo esto en mente, nuestro filésofo francés escribe que la filosofia helenistica

Implica asi una ruptura con la forma habitual de vida: cambio de vestimenta y a
menudo de régimen alimenticio, a veces, acompafiado de la renuncia a la
participacion en asuntos politicos, constituyendo una total transformacion de la
vida moral mediante la practica asidua de numerosos ejercicios espirituales. De
este modo el filésofo accede a la tranquilidad espiritual y a la libertad interior, en
una palabra a la beatitud. (2011, p. 180)

En este sentido la filosofia es una conversion, una «metanoiay, es decir un cambio de
pensamiento que exige de aquel que lo lleva a cabo el renacimiento a una nueva forma de
entender la vida. Sin embargo, este renacimiento, en el caso de los cinicos, por ejemplo,
es un renacer a la vida natural y, entonces, es a la vez renacimiento y vuelta al origen.
Segun esto Hadot concluye:

La filosofia antigua no aspira nunca a la construccion de ninglin sistema abstracto,
sino que se muestra como una llamada a la conversion en virtud de la cual el
hombre regresa a su naturaleza original (episthrophe), arrancando violentamente

30



de la perversion que rodea al comun de los mortales gracias a una profunda
alteracion de la totalidad del ser (en esto consiste la metanoia). (2011, p. 181)

Por tanto, en la Antigiiedad se entendia por filosofo aquel que tenia una forma de vida
filosofica y se sometia con especial ahinco a ejercitar su espiritu para cambiar su vida de
una forma radical, aunque no escribiera texto alguno. Asi, por ejemplo, Sdcrates serd
tomado por filoésofo sin que haya escrito nada.

Segin Hadot, para los estoicos existia un correlato entre este movimiento de
conversion individual, por el cual pasaba el filosofo, con el movimiento de conversion
del universo el cual tiene un movimiento vibratorio que va del interior hasta el exterior.
Asi, digamos que el hombre comparte la facultad de volver hacia si mismo igual que lo
hace el universo. Para conseguir tal movimiento de conversion “[...] el espiritu debe salir
de si mismo para retornar de nuevo a si mismo, debe extasiarse con la vida y retronar con
el pensamiento” (Hadot, 2011, p. 186). Este asemejarnos al universo, en lo que toca a
nuestro movimiento de conversion, incita a pensar en la igualdad entre el ser interior del
hombre y el mundo exterior, en otras palabras, a la equivalencia entre el micro-cosmos
del hombre y el macro-cosmos del universo; tesis que Giorgio Colli sostiene en relacion
con el pensamiento de Heraclito y de la cual nos encargaremos en los apartados
siguientes.

Segln lo apuntado hasta el momento, se ha caido en la cuenta que en la antigua
Grecia la filosofia consistia, ante todo, en un ejercicio de transformacion del yo. El
filosofo trata de superar su existencia individual para acceder a una existencia como parte
de un todo cdésmico. También se advirti6 como es que la filosofia seria una conversion
«episthrophey, es decir, una conversion que implica el regreso a un origen y, asimismo,
esta conversion también trata de una «metanoiay: una conversion que conlleva la idea de
un renacimiento.

Asi, lo que toca mostrar en este momento es como se pueden ver en los fragmentos
de Heraclito estas ideas concernientes a la conversion. Pues, este movimiento de
conversion responde directamente a la atencion que Heréclito se presta a si mismo. En
ultima instancia significa que al inicio de su pensamiento nuestro efesio estd ya
ejercitando su espiritu para superar su individualidad impropia y vulgar en aras para
conseguir estar en consonancia con su propia interioridad.

Segtin Giorgio Colli (2011) Her4clito es el primer pensador que logré intuir las
verdades del misticismo (p. 48). Asi, para el Efesio existe una coincidencia entre tres

términos fundamentales en su pensamiento, €éstos son el mundo, el alma y la divinidad

31



(Colli, 2011, p. 52). Nosotros mostraremos la equivalencia de tales términos a través de
los fragmentos de Heraclito, con ello daremos cuenta cémo, segun Colli, es que la
obtencion de esta verdad mistica le fue asequible a Heréclito como resultado de una
conversion interna provocada por una ardua atencidon a si mismo. De manera que, el
misticismo que Colli ve en el pensamiento de Heréclito puede ser visto como efecto de
una conversion hacia si mismo y hacia el origen o principio de todo.

Asi las cosas, Heraclito se piensa el poseedor de la verdad sobre el universo ya
que posee una expresion con la cual concuerda todo cuanto sucede en el cosmos. Prueba
de ello es el siguiente fragmento:

[...] De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad con esa expresion,
todos parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en poner a prueba las
palabras y acciones que yo mismo trato de explicar separando cada cosa segun
sus origenes y exponiéndola tal como es en si misma. (14 [A 9]; Fr. 1)

Con esto Heraclito enuncia a sus conciudadanos que él posee la expresion verdadera sobre
el cosmos puesto que todo lo que dice estd en conformidad con el logos que todo lo
gobierna. La primera pregunta que surge, mas allad de saber qué es lo que dice esta
expresion, es saber como nuestro pensador llegd a poseerla. Segun Colli, el principal
interés de Heraclito no esta en la exterioridad, entendida como mundo circundante, o en
los hombres que hay en €I, sino en su interioridad (2011, p. 51). En este orden de ideas
nuestro filosofo italiano encuentra una corroboracion de su tesis en el siguiente fragmento
de Heraclito: “Me he indagado a mi mismo” (14 [A 37]; Fr. 101) En este indagarse
podemos ver uno de los primeros indicios que invita a pensar que en Heraclito tuvo lugar
una conversion hacia si mismo (episthrophe) y que por ende su pensamiento estd
principalmente dirigido hacia su interioridad y no al mundo exterior o la politica.

Asi, la conversion de Heraclito obedece a un impulso dionisiaco® fundamental en su
pensamiento que relega a la politica a un papel con apenas algo de importancia. De lo
cual se sigue que el interés primario del Efesio sea conocerse a si mismo. Esta atencion
hacia su interioridad representa un viaje sinfin, como se esperaria de alguien que iniciara
un camino por el universo exterior, asi lo atestigua ¢l mismo cuando afirma que “Por

mucho que te esfuerces, y aunque recorras todos los caminos, no podras descubrir los

® En su introduccion a Filésofos sobrehumanos Colli menciona que el fenomeno dionisiaco aparecid
después que el impulso politico de los griegos y que, en cierto sentido, éstos son dos fendémenos antitéticos.
Lo dionisiaco es equivalente al misticismo, en este sentido nuestro filésofo escribe: “Con un término mas
filosofico se puede llamar misticismo a este movimiento; mientras que hasta entonces el hombre miraba el
mundo y se insertaba en él como una parte mas, ahora se separa de todo, se vuelve hacia su propia
interioridad y buscando en si mismo encuentra alli el mundo y la divinidad” (2011, p. 35).

32



limites del alma: asi de profunda es la expresion que le concierne” (14 [A 55]; Fr. 45).
Asi pues, el impulso dionisiaco que orill6 a Heraclito a realizar su introspeccion coincide
con la idea de una conversion que hace regresar al hombre de las cosas externas a la
realidad interna. Por ello Heréclito, en la atencién que presta a su interioridad, esta
realizando una episthrophe en el ejercicio de ponerse atencioén a ésta redescubrird el
mundo y la divinidad.

Segun Colli, para Heraclito el alma es una especie de fuego y eso lo corrobora
citando dos fragmentos, el primero: “Para las almas, convertirse en agua es la muerte, y
para el agua es muerte convertirse en tierra; pero el hecho es que de la tierra brota el agua,
y del agua surge el alma” (14 [A 53]; Fr. 36), como contrario del alma esta el agua, lo que
nos incitaria pensar que entonces el alma es un fuego. El segundo fragmento consigue dar
cuenta de la nocion de continuidad, es decir un elemento, por ejemplo, el fuego puede
convertirse en su opuesto, en agua. En este orden de ideas podemos leer:

Transformaciones del fuego: primero, el mar; luego, una mitad del mar se
convierte en tierra, y la otra mitad se transforma en el halito de fuego b) La tierra
se disipa como mar; y en esa misma expresion se determina la naturaleza que
tenia antes de transformarse en tierra. (14 [A31]; Fr. 31)

De lo cual se puede constatar la identidad entre el fuego y el mar, y por afadidura,
siguiendo en esto a Colli, la equivalencia entre el fuego y el agua. Asi, si el fuego es
idéntico al agua y ésta, a su vez, es idéntica al alma, podemos decir que el fuego es
equivalente al alma. Colli recuerda estos fragmentos para poder comprobar que para
Heréclito hay una identidad entre el mundo y el alma, al respecto escribe:

De esta comparacion resulta de modo inequivoco la igualdad entre el alma y el
fuego, y dado que para Heréaclito el fuego significa el principio de todas las cosas,
esta igualdad quiere decir coincidencia entre la interioridad del hombre y el
mundo exterior. (2011, p. 53)

Ast, el fuego como principio del mundo, cosa que es atestiguada por el propio Heraclito,’
es equivalente a nuestra alma y por ello, la atencion que Heraclito presta a su alma es, en
ultima instancia, una preocupacion por el principio del mundo. Como ya hemos mostrado
que el fuego es el principio de todas las cosas en el mundo, ahora toca explicar como se
da la diferencia entre los entes del mundo, un paso del cual también se encargd el propio
Heraclito:

El dios es dia y noche, invierno y verano, guerra y paz, saciedad y hambre, y
cambia de la misma manera que el fuego; cuando se extiende mezclado con otros

7 El mundo que tenemos en frente -el mismo para todos los mundos- no lo hizo ningin dios ni ningan
hombre, sino que existié desde siempre y asi existe y existird, como fuego siempre vivo que arde y crepita
mesuradamente y mesuradamente se extingue (14 [A 30]: Fr. 30).

33



elementos recibe diferentes nombres, segin le place a cada uno. (14 [A91]; Fr.
67)

Asi, el dios puede ser a la vez ambos opuestos. Entonces, el fuego puro es un principio
con la potencialidad de ser tanto un opuesto como el otro (Colli, 2011, p. 54).

Ahora, en los fragmentos de Heraclito también se encuentra la identidad entre el
alma y dios. Colli propone como primer paso para mostrar esto recordar el fragmento:
“Un alma que se abrase de sed es la mds sabia y la mas valiosa” (14 [A 52]; Fr. 118%).
Asi, un alma seca es la mas valiosa para Heraclito. Si esto es asi, por anadidura, se infiere
que un alma humeda seria la menos valiosa.

Seguido de esta distincion entre las almas, Colli comienza a buscar cuéles son las
cualidades que hacen que un alma sea un ‘fulgor seco’, la mejor version de si, o un alma
hiimeda y, entonces la peor version de si misma. El alma seca es el alma sabia. La
sabiduria para Heraclito es definida de la siguiente forma: “[...] consiste en una sola cosa:
conocer la razén que gobierna la realidad entera por medio de todos sus elementos” (14
[A 54]; Fr. 41) y si complementamos con el siguiente fragmento: “El espiritu del hombre
no posee los instrumentos para conocer, pero el espiritu de dios si lo posee” (14 [A 40];
Fr. 78), se puede colegir que el hombre no es capaz de poseer la sabiduria, mientras que
la divinidad si la posee. Por tanto, el dios es sabio en la medida en la que posee el
instrumento, la inteligencia, para reconocer la Unica razoén que lo gobierna todo. Si esto
es asi, el alma sabia como hemos visto se representa por el alma seca. Entonces podemos
entender que el alma seca es el alma de un dios.

Segun esto, Heréclito distingue entre dos tipos de hombres, que se corresponden
con los dos tipos de almas, la seca y la humeda (Colli, 2011, p. 55). Esta division entre
los hombres constituye un tema importante en el pensamiento de Heraclito y el siguiente
fragmento lo atestigua:

Y con respecto a esta expresion, que es verdadera, los hombres siempre se han
mostrado cortos de inteligencia, tanto antes de prestarle atencion como después
de haberla escuchado. De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad
con esa expresion, todos parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en
poner a prueba las palabras y acciones que yo mismo trato de explicar separando
cada cosa seguir seglin sus origenes y exponiéndola tal como es en si misma. Por
otra parte, los demas individuos no se dan perfecta cuenta de lo que hacen estando
despiertos, exactamente igual que se olvidan de lo que hacen mientras duermen.
(14[A9]; Fr. 1)

La primera parte del fragmento nos confirma que la individualidad humana carece de

instrumentos para poseer la razon. Sin embargo, si hay un hombre que posee la razén, el

8 El fragmento segin Diels-Kranz: “El alma seca es la mas sabia y la mejor”

34



propio Heraclito. Asi, la division entre el despierto que es nuestro pensador efesio, el
hombre sabio de alma seca y los demds que son incapaces de entender la expresion de
¢éste podemos decir los hombres durmientes de alma humeda. A proposito de la division
entre despiertos y durmientes podemos rescatar los siguientes fragmentos. Primero: “Los
que estan despiertos tienen un mundo Unico y comun, pero entre los durmientes cada uno
se retira a un mundo propio” (14 [A 100]; Fr. 89), el mundo comun de los despiertos es
el mundo en el que la razon lo gobierna todo, mientras tanto, los durmientes incapaces de
comprender esta razon que lo pilota todo a través de todo (14 [A 73]; Fr. 41) se explican
el mundo segun su capricho. El segundo fragmento: “Obrar y hablar exactamente como
los que duermen” (14 [A 96]; Fr. 73) cuyo sentido es justamente hacer un llamamiento
para no actuar como ellos. Parece entonces que la division entre los hombres, por un lado,
los despiertos y por otro los dormidos, se da en tanto que se preste atencion a la razén que
gobierna el universo.

Si recordamos que Heraclito piensa que “El espiritu del hombre no posee los
instrumentos para conocer, pero el espiritu de dios si lo posee” (14 [A 40]; Fr. 78).
Entonces vale la pena preguntar si no es que Heraclito se estd contradiciendo, por un lado,
dice que el hombre no posee los instrumentos para conocer, entiéndase entender la razon
que gobierna al universo, haciendo del conocimiento algo que sdlo concierne a los dioses
y, por otro lado, habla de que él, un hombre, posee el conocimiento y que lo expresa,
aunque los demas no lo entiendan. ;Acaso Her4clito se estd comparando con un dios? En
este punto Colli piensa que, justamente, lo que distingue a un despierto y un dormido
—un hombre mediocre y otro que se convierte en dios—, es la capacidad de conocer
(2011, p. 55). En efecto hay una contradiccion, pero no un contrasentido. Puesto que el
hombre mediocre no tiene los instrumentos para conocer, pero el dios si lo posee y hay
hombres, como el propio Heraclito, que se convierten en dioses mediante el
conocimiento.

Segun esto, el conocimiento de la realidad, y de la razon que en ella impera, nos
convertiria en dioses. A pesar que Heraclito mencione que hasta ahora ninguno de los
hombres le ha entendido, lo que implica que ninguno conoce el mundo comun de los
hombres sabios, deja abierta la posibilidad a todos para convertirse hacia la sabiduria, que
como ya hemos apuntado es equivalente con la divinidad, De lo cual se sigue que, decir
hombre sabio, es tanto como decir hombre-dios. En este sentido es que el efesio les
vaticina: “Todos los hombres pueden tener la suerte de reconocerse a si mismos...” (14

[A 50; Fr. 116). Es decir, que todo hombre tiene la misma posibilidad que Heraclito para

35



descifrarse a si mismo (14 [A 37]: Fr. 101) y, entonces, advertir que “Al alma corresponde
una expresion que se engrandece a si misma” (14 [A 10; Fr. 115). Asi las cosas, los
hombres pueden acceder a una vida que les es propia y en la cual, en tanto que conocen
la razén que lo gobierna todo se asemejarian al intelecto divino que posee inteligencia,
dejando asi el mundo de las apariencias y los impulsos meramente humanos.

Asi, en el pensamiento del Oscuro, en efecto, hay dos tipos de hombres: los
durmientes y despiertos o mediocres y hombres-dioses (Colli, 2011, p. 55). También
hemos visto como piensa que aun nadie mas que ¢l ha llegado a ese estadio propio de los
hombres. Nadie ha llegado a convertirse en dios mediante el conocimiento, prueba de ello
la encontramos en el fragmento ya citado 14 [A 9]; Fr. 1 que podemos reforzar con el
siguiente: “De entre todas las teorias que he escuchado, ninguna ha llegado tan lejos como
areconocer que la sabiduria es una realidad aparte de todo lo demas” (14 [A17]; Fr. 108).
Sin embargo, creer que el cambio de un estado a otro es imposible, es un error, pues ya
hemos hecho notar como es que Heraclito cuando dice que a todos les es posible indagarse
a si mismos y que a todos es comun el pensamiento les ha dejado la puerta abierta para
que abandonen su letargo y comiencen una vida como hombres dioses.

El paso de hombre mediocre a hombre dios es practicamente obligado en
Her4aclito, quien piensa que todo estd en un constante movimiento. En este orden de ideas
es que el Efesio escribe: “Inmortales mortales, mortales inmortales; vivos en la muerte de
aquellos, pero en la vida de aquellos muertos™ (14 [A 43]; Fr. 62). Colli piensa que este
fragmento evidencia el cambio de la vida mortal a la inmortal, es decir, dejar de lado la
existencia meramente humana y mortal, por convertirnos a una existencia divina e
inmortal. En este sentido, Colli advierte que no tomemos la muerte en un sentido literal,
sino mas bien la tematizamos como el acto inicial de un cambio radical y, respecto del
tema escribe:

Podria concluirse de aqui que los hombres s6lo con la muerte se convierten en
dioses, pero hay que tener presente que thanatos no significa para Heraclito
muerte en el sentido corriente de la palabra, sino cualquier cese de un estado. Un
hombre puede durante su vida morir como hombre y nacer dios, y viceversa.
(Colli, 2011, pp. 58-59)

Por tanto, debemos entender que si bien Heraclito escinde a los hombres en dos tipos,
también deja abierta la posibilidad de que ellos se entiendan a si mismos como hombres
dioses y dejan atras la vida meramente mortal. Sin embargo, ¢l mismo se desengafia y
advierte que la mayoria no desea este tipo de vida, y en este orden de ideas escribe: “De

hecho los mejores escogen una sola cosa por encima de todas las demas: la gloria

36



imperecedera de los mortales. Pero la mayoria se hincha hasta reventar, como las bestias
de manada” (14 [A 77]; Fr. 29). Por gloria imperecedera de los mortales, se debe entender
la capacidad de atender e investigar nuestra alma y, aunque eso nos reporte la mejor forma
de vida, la mayoria, prefiere hincharse hasta reventar, es decir perderse de si mismos en
la satisfaccion desmedida de las apetencias corporales.

Parece que con esto es licito pensar que Heréclito entendia que los hombres podian
llegar a ser dioses mediante el conocimiento. Esto le llevd a prestar una atencion especial
a su interioridad como facultad cognoscente, pues, en ella estriba la igualdad de los
mortales con los inmortales. Ahora, siguiendo a Colli es posible sostener otra
equivalencia, ésta seria la ultima verdad del misticismo, a saber, la igualdad entre el

mundo y dios (p. 60).

Colli comienza por constatar que el dios se emparenta con la totalidad de lo que
aparece que, desde la optica de Heraclito, son opuestos, cosa que es corroborada por el
mismo pensamiento del Efesio:

El dios es dia y noche, invierno y verano, guerra y paz, saciedad y hambre, y
cambia de la misma manera que el fuego; cuando se extiende mezclado con otros
elementos recibe diferentes nombres, segin le place a cada uno. (14 [A91]; Fr.
67)

El dios es, entonces, un opuesto y otro, se comporta como el fuego que dependiendo de
su mezcla con otros elementos se muestra de una u otra forma. Segun Colli esto muestra
que Heraclito piensa en un dios que es continuo (xunon), en donde su existencia se
perpetia en el cambio de un opuesto al otro (2011, p. 61). Asi, por continuo o (xunon)
debemos entender la relacion que hay entre los elementos discretos de la realidad, justo
aquellos que Heraclito expone segun su realidad constitutiva (14 [A 9]; Fr. 1). Entonces,
la divinidad para Heraclito no solo es inmanente al mundo en el que vivimos, es el mundo
mismo.

Colli nos advierte que no debemos ver en Heraclito un misticismo como existio
en el Renacimiento en el que se partia de la idea de Dios y luego el mundo se ajustaba a
éste. Por tanto, en Heréclito el proceso comienza como un recogimiento, un abandono del
mundo exterior para investigarse a si mismo y en su interior ¢l reencuentra el mundo y
con ¢l la divinidad. En este orden de ideas es que entendemos el concepto de «théos» en
Heréclito como una forma de hablar de la plena personalidad que es el mundo. Asi, “La

ecuacion dios-mundo no es otra cosa que un tinte de personalizacién que se le da al

37



mundo, que es concebido como individuo-dios cognoscitivo que tiene la suprema
conciencia de los opuestos” (2011, p. 61).

Si el mundo es equiparable con dios o la divinidad y, como hemos mostrado antes,
el hombre en su interioridad es equivalente a la divinidad mediante el conocimiento.
Entonces, entre el mundo y el alma humana existe también una equivalencia. Segun lo
apuntado hasta el momento estamos en condiciones de confirmar lo que escribe Colli
acerca del super-individualismo de Heraclito:

El encontrd en su alma, junto a lo himedo que la mantiene ligada a los intereses
humanos, el fuego que la hace elevarse hacia lo alto, encontr6 algo que ¢l llama
fuego, porque es mas violento que cualquier otro impulso, porque anula las
limitaciones y tiende a expandirse y elevarse en el todo, y es puro y luminoso.
Esta es su mas verdadera individualidad y debe ser también la mas verdadera en
sentido absoluto. Por ello llama divino al éthos en el hombre, que es esta
individualidad mas profunda. (2011, p. 62)

Un punto interesante es reconocer que el fuego, principio o «archéy» del mundo es,
también, aquella cualidad interna que le otorga al hombre la capacidad de equipararse con
los dioses y de encontrar el mundo dentro de si. Asi, parece que la atencidn, en cudnto
indagacion de si mismo, que Heraclito presta a su interioridad es equiparable con un
interés por conocer el mundo, la razén que lo rige y, por agregado, con una indagacion de
la divinidad. En este sentido, Werner Jaeger escribe que el pensamiento de Heraclito
comienza con una serie de consideraciones antropologicas que adquieren dimensiones
cosmicas y teoldgicas y que son inescindibles entre si (p.178).

En conclusion, Heraclito descubre el mundo y la divinidad ocultos en su interior.
A causa de esto se desintereso, hasta cierto punto, del mundo exterior y con €l la politica,
como lo atestigua su vida misma al derogar su derecho noble en Efeso en favor de ir a
buscarse a si mismo. Siguiendo lo dicho al principio, esta atencion hacia si mismo puede
verse como una conversion, una «episthrophey, que implica la idea de un regreso a la
interioridad propia del hombre, donde el Efesio reencuentra el mundo y la divinidad.
Entonces, este movimiento de conversion y de vuelta a si mismo comienza con una
indagacion de su interioridad.

Para Heraclito esta indagacion de su alma le muestra que su naturaleza es la misma
que la divina, puesto que son continuos en el orden del cosmos. Asi, su movimiento de
conversion que, en ultima instancia, es una atencidn especial hacia si mismo le posibilitd

saber que la naturaleza del hombre esta en otro lugar que no es la satisfaccion de los

38



apetitos carnales.” Asi, podemos decir que cuando Heraclito dice que ha encontrado
dentro de ¢l un fuego que le lleva a estar atento a lo continuo en el mundo, deja atrés su
existencia como un hombre dormido, un hombre mediocre de alma humeda, para
convertirse en un alma seca, sabia y, en tanto que posee la sabiduria, divina.

Todo esto, en efecto, nos permite ver que en Heraclito se da una practica de
conversion de su personalidad y de su forma de vida que es llevada desde la vulgaridad y
la vida dentro de la mayoria hacia la vida solitaria del sabio. Siguiendo los postulados de
Hadot, de lo que se trata es de superar la mera individualidad para alcanzar una
individualidad cosmica en la que nos reconozcamos no sélo como partes del todo, sino
como el todo mismo. Es posible sostener, entonces, que el pensamiento de Heraclito es
la expresion de una practica de conversion: una transformacion de su ser en la que el viejo
Heraclito noble muere y renace una nueva personalidad en sintonia con el alma divina y
con el mundo. Asi, se cumple que el ejercicio del pensamiento en Her4clito no sea,
exclusivamente, una tarea teorica de observacion del mundo, sino una practica para elevar
a los hombres al plano de lo divino.

Como se vio este movimiento hacia el interior puede entenderse como la
conversion a una introspeccion exacerbada que fuerce a nuestro pensador a la soledad
mas radical y absoluta. Por ello, cuando se leen los fragmentos de una forma no tan
profunda y atenta puede uno llegar a pensar que Heraclito es un misantropo y que,
justamente, su objetivo es olvidar de una vez por todas la relacion con otros hombres y
mas con los efesios. Colli estd de acuerdo con esto, en lineas generales, pero,
particularmente, también advierte que como todo griego Heraclito en un punto cedid ante
su impulso politico, y fue cuando decidi6 expresar a los hombres la verdad del mundo de
una forma oscura y enigmatica, pues ¢l sabia de antemano que no seria entendido (2011,
pp. 50-51).

En el siguiente capitulo se precisara la relacion politica que Heraclito sostuvo con
sus conciudadanos, puesto que se da en el terreno de un didlogo con el otro. Con ello nos
hemos permitido ver un espectro de los ejercicios espirituales que son aquellos que se

practican en conjunto. Sin duda alguna podemos pensar en la contradiccion de no querer

% Para sustentar que lo propio del hombre no se encuentra en la satisfaccion indiscriminada de los apetitos
carnales podemos citar un fragmento que Colli no traduce: “Si la felicidad estuviera en los deleites del
cuerpo, llamariamos felices a los bueyes cuando encuentran legumbres (orobios) para comer” (Fr. 4), de lo
cual podemos colegir que no es propio llamar feliz a aquel que s6lo ha satisfecho sus apetitos corporales,
puesto en nada nos diferencia de las bestias y como hemos visto a los hombres les corresponde un lugar
especial en el cosmos en el que puede ascender a ser un hombre-dios mediante el conocimiento

39



decir nada a los hombres y, sin embargo, terminar profiriéndoles unas sentencias. Pues
bien, en el segundo capitulo se vera como es que justo mediante esos fragmentos Heraclito
esta siendo tan politico como le permite su individualidad y como mediante el didlogo es
que el efesio intenta abrir el camino para que los hombres pasen de ser hombres mediocres

y se conviertan en hombres dioses.

40



Capitulo III:
Heraclito: un ciudadano de Efeso y del mundo

En lo que sigue se intentara mostrar la relacion que existe entre Heréclito de Efeso
y su ciudad. En lo que sigue se propondra a Heréclito como una personalidad politica. A
simple vista esto contradice lo apuntado en el capitulo anterior en el que, siguiendo la
interpretacion de Colli, el espiritu de Heraclito era dionisiaco y, por ende, contrario y
ajeno a todo interés politico. Esta contradiccion, como la mayoria en Heréclito, no es
fortuita, sino que nace de una percepcion erronea de la politica. Por tanto, en las siguientes
paginas mostraremos cdmo es que nuestro pensador griego entendia la politica y, por
afadidura, como la ejercia. Se partird del supuesto de que es en la ciudad donde un griego
ejercita su espiritu para conseguir la excelencia que, en tanto sea un ciudadano libre, le es
del todo importante. Para tales fines, recordaremos lo que escribié Giorgio Colli en la
introduccion de Filosofos sobrehumanos acerca de lo politico. Asimismo, se recuperara
lo escrito por Martin Heidegger en su texto Herdclito sobre el tema en cuestion. Asi, al
finalizar, sera posible apreciar cudl es la relacion de Heréclito y la ciudad constatando la
importancia de ésta en la vida del Efesio.

En el texto de Colli podemos ver un esbozo del panorama griego en la época de
estos pensadores —de Anaximandro a Platon—. Colli (2011) no suscribe la distincion
temporal —y mas o menos arbitraria— que conocemos como filosofia presocratica, que
atiende a la razon de que con Socrates el tema de la filosofia tiene un viraje hacia el
hombre. Mientras, los primeros filosofos se ocuparon exclusivamente de la naturaleza (p.
31). En cambio, siguiendo a nuestro filosofo italiano, se puede notar una continuidad,
pues los presocraticos también se interesaron, y no en menor grado, por el hombre. Por
tanto, si mostramos la relacion que tiene Heraclito con la ciudad y, més aun, exponemos
en qué términos es posible verlo como un hombre politico comprobaremos que la
investigacion por el hombre no nace o se introduce con Socrates, sino que ya se
encontraba en los mal llamados presocraticos.

Comencemos por exponer qué entendemos por politico en el contexto griego. Por
tal categoria debe entenderse todo aquel ciudadano libre que expresa su personalidad en
el ambito publico. Los ciudadanos que actuaban como educadores eran considerados
politicos de una forma especial (Colli, 2011, p. 31). De lo cual se sigue que filésofos y

poetas, en tanto que formadores de la espiritualidad de la ciudad, sean tomados por

41



hombres politicos de una manera especial. Si bien esto es asi, no es garantia de que todo
filésofo quisiera ser un educador o influir en la espiritualidad de su ciudad y tampoco es
garante de que la ensefanza viajard siempre por un vehiculo afable y disfrutable. Asi, en
Heraclito podemos notar al educador desdefoso y hostil, al hombre solitario que, pese a
todo, no deja completamente solos a los efesios, su comunidad. Por el contrario, sus
palabras, dificiles y enjuiciadoras parecen, las mas de las veces, una severa llamada de
atencion para sus conciudadanos.

La vida en comun es una caracteristica indispensable para nuestro pensador. Esto
es asi porque el griego concibe al mundo como una ciudad. Pero, en tanto que ¢l se sabe
finito, advierte que esta ciudad, el mundo, que es mas grande de lo que imagina, no puede
estar dispuesta exclusivamente para €l. Asi, el mundo le pertenece a los dioses (Colli,
2011, p. 32). Esto le permite suponer que tiene una cierta vida en comun con los dioses,
a un punto tal, que el mismo Heréclito puede a atestiguar que en su morada, frente al
fuego de un horno, «también habitan los dioses».

En las palabras de Heidegger (2011) esta comunidad del griego con los dioses,
implica saber que lo extraordinario se encuentra oculto en lo ordinario (p. 3). Heidegger
presta especial atencion al tono de las palabras de Heraclito, y no es para menos, pues, es
de las pocas veces en el que el tono de Heraclito es amable e invitador. «También aqui
habitan los dioses», estas palabras podrian leerse como la ensefianza de un viejo maestro,
proferida a unos jovenes discipulos. Si bien es cierto que, hasta donde sabemos, Heraclito
no tuvo discipulos. Esto no nos autoriza a negar en ¢l una actitud pedagogica, de
invitacion a que los hombres a que, como ¢€l, dieran cuenta de su comunidad con los
dioses.

Se ha dicho que esta actitud invitadora y amable de Heréclito es mas bien la
excepcion que la regla. La prueba de una actitud mas hostil y normal en €l la encontramos
en la famosa historia llevada a cabo en el templo de Artemis. Se cuenta que Heraclito
vocifero, en contra de los efesios, que es mejor jugar a los dados que ocuparse del cuidado
de la polis (Didgenes Laercio, IX, 3). Se podria estar tentado a interpretar modernamente
la situacion y pensar que nuestro sabio griego se esta declarando un hombre «apolitico»,
que solo se mueve en el plano de la «existencia privada» (Heidegger, 2010, p. 31). Sin
embargo, esto no es asi. Lo unico que se ve, en efecto, es la renuncia de Heréclito a
hacerse cargo del cuidado de la ciudad y esto no equivale a afirmar que era un hombre

ensimismado y, por ende, desentendido de la politica.

42



Heidegger piensa que renunciar a la ciudad, no significa abandonarla. “;Es mas
—se pregunta Heidegger (2012)— no es ocuparse de la ciudad el ocuparse de la presencia
de los dioses?” (p. 32). Con lo visto anteriormente acerca de la comunidad del hombre
con los dioses, puede responderse: el ocuparse de la presencia y cercania con los dioses
es para el griego una forma de manifestar su cualidad politica. En este orden de ideas
“[...] pensando de modo griego —escribe El filosofo de Friburgo (2012)— el pensador
se muestra un hombre «politico» en el sentido propio, ciudadano de la cercania esencial
con los dioses” (p. 32). Por tanto, se ha mostrado que un hombre politico, como Heréaclito,
entiende su lugar en el cosmos, donde convive con otros hombres, con la physis y,
también, con los dioses. Por tanto, para €l ser ciudadano griego implica jugar un papel
especial que se halla entre las cosas mortales y los dioses o las cosas inmortales.

Se ha visto, pues, que para los griegos el hombre que se dedica de una u otra forma
a la educacion de la ciudad es, especialmente, un hombre politico. En ese sentido, parece
oportuno que prestemos atencion a la relacion de Heraclito con la polis que, a saber, se
dard en este terreno de la educacion. Dicho de otra manera, toca mostrar el caracter
educador de Heraclito, lo que, en tanto que la educacion para el mundo griego es un
fenomeno politico, nos evidenciara su caracter politico.

En el primer fragmento de Heraclito segin Diels-Kranz —el 14 [A 9] de Colli—
nuestro sabio arremete contra la mayoria: “Y con respecto a esta expresion, que es
verdadera, los hombres siempre se han mostrado cortos de inteligencia, tanto antes de
prestarle atencidn como después de haberla escuchado”. La expresion de Heraclito nace
en concordancia con el logos que lo ordena todo. Asi, la expresion del sabio de Efeso,
nacida en concordancia con el /ogos, es ensefianza para los hombres, en tanto que discurso
verdadero. Por su lado, los hombres parecen incapaces de «entender» la leccion;
incapaces de entender la ley, el logos, que orienta la expresion particular de nuestro
pensador y el mismo orden del mundo. Ademas, es incomprendida por ellos de manera
premeditada, como lo atestigua el siguiente fragmento: “Por eso hay que prestar atencion
a los elementos contiguos. Y aunque lo contiguo sea la expresion, la mayoria vive como
si cada uno tuviera una experiencia separada” (14 [A 13]; 22 B 2). Tradicionalmente este
fragmento sucede al 14 [A 9], como primero y segundo, lo cual tiene sentido pues aclara
que si bien los hombres escuchan esta expresion («/ogos»), la ignoran, pues piensan que
su inteligencia es particular y no compartida y comin como, de hecho, lo piensa Heraclito.

Asi, la ensenanza de Heréclito puede ser vista como un grito enfadado a los efesios: jQue

43



acaso no dan cuenta que todo el mundo tiene un orden y una razon (logos) y, que yo,
Heraclito, se las comunico sin mas!

En consonancia con el fragmento 14 [A 13]; 22 B 2 esta el 14 [A 86]; 22 B 34:
“El que después de haber oido sigue sin entender, es como si fuera sordo. Asi se recoge
en lo dicho. «Aunque presente esta ausente»”. Con la anterior cita se vuelve patente que
Heraclito, como educador, no es exactamente alguien paciente y de palabras
benevolentes. Por el contrario, es exigente y violento, en palabras de Rodolfo Mondolfo
(1966): un fustigador de la conducta humana (pp. 328-333).

En lo que sigue, veremos que la amonestacion que Heraclito hace a las conductas
de sus contemporaneos se vuelve del todo clara en los fragmentos donde las actitudes de
sus conciudadanos se equiparan con conductas animalescas. Mondolfo sostiene que
Heraclito cuando habla de los animales lo hace para fustigar las propensiones bestiales de
la mayoria, “es decir [que su objetivo es] realizar una critica de su vida y de su conducta,
que si interesa también al aspecto cognoscitivo, mucho mas toca al aspecto ético”
(Mondolfo, 1966, p. 329). Partiendo de esta idea, Mondolfo mostrara en Heraclito la
actitud de educador que se ha anunciado con anterioridad.

Mondolfo (1969) propone una lectura ética del fragmento: “los cerdos gozan con
el fango, mucho més que con el agua cristalina” (14 [A 22]; 22 B 13), acompafiado de:
“los cerdos se lavan con el cieno, las aves de corral con el polvo y la ceniza” (22 B 37'9).
En estos fragmentos Mondolfo piensa muestran lo que conviene a un hombre refinado.
Si bien no dice exactamente como llegar a ser un hombre refinado, podemos entender que
existe una leccion cautelar, un llamado a que cada uno de los que escuchan, en tanto que
deseen ser refinados'!, no se abandonen a la mugre y al cieno. Mas complicado es el 22
B 37, en el que Mondolfo rescata que el hombre no es mencionado en este fragmento. Sin
embargo, nos insta a suponer que el hombre estd alli entendido implicitamente. Segun
nuestro comentarista, esta ausencia patentiza que el blanco de ataque de Heraclito no es
otro que el hombre (Mondolfo, 1966, p.329). Esto es corroborado si entendemos el

fragmento 14 [A 21] a-b; 22 B 5, como una continuacion:

10 Este fragmento no es traducido por Colli.

11 A proposito del refinamiento, Werner Jaeger (1933) escribe: “Nobles o vulgares todos los miembros de
esta sociedad [la griega] conservan su sello comun de decoro en todas las situaciones” (pp. 31-36).
Ciertamente Jaeger esta hablando de la Grecia homérica. Sin embargo, este afan por el decoro, lo que es
propio y el refinamiento parece ser un lugar comun en los griegos, pues es posible notarlo en la Odisea con
el comentario Jaeger; en Heréclito con el de Mondolfo; en Aristoteles quien, citando a Heraclito, (Etica
Nicomaquea, 1X, 2,, 1155 b 14) diferencia los placeres del hombre al de los animales, haciendo que el
placer del hombre sea mas limpio refinado que el del animal.

44



Y se purifican embadurnandose con sangre ajena, como el que se revuelca en una ciénega
para purificarse con el cieno. Y a continuacion elevan suplicas a esas imagenes de los
dioses como si quisieran discutir en el santuario, aunque en realidad no conocen ni a los
dioses ni a los verdaderos héroes.

Querer limpiar lodo con lodo y su evidente imposibilidad junto a la idea del refinamiento
del hombre y su limpieza, develan la ensefianza aristocratica de Heraclito sobre lo propio
del hombre, a saber, la limpieza, el refinamiento y el decoro, que en la cultura griega son
constantes desde Homero hasta tiempos de Aristoteles.

En este orden de ideas, Mondolfo también emparento el Fr. 37 con 14 [A 21] a-b;
22 B 5, donde se clarifica la distincion entre el placer de los hombres y el placer de los
animales:

Los cerdos se lavan con el cieno, las aves de corral con el polvo y la ceniza (Fr. 37). Los
cerdos gozan con el fango, mucho mas que con el agua cristalina (14 [A 22]; Fr. 13). Y
se purifican embadurnandose con sangre ajena, como el que se revuelca en una ciénega
para purificarse con el cieno. Y a continuacion elevan suplicas a esas imagenes de los
dioses como si quisieran discutir en el santuario, aunque en realidad no conocen ni a los
dioses ni a los verdaderos héroes. (14 [A 21] a-b; Fr. 5)

Como se muestra el hombre brilla por su ausencia en la sentencia. Sin embargo, no
podemos sentirnos menos aludidos. Es decir que, en efecto, como sefiala Mondolfo, la
omision explicita del hombre nos hace suponerlo implicitamente como en contraposicion
de las bestias. Asi, lo que es propio para ellas, por fuerza debe ser inadecuado para el
hombre. Esto es la ensefianza de Heréclito hacia los hombres, al menos, en lo que respecta
al lugar del hombre en el cosmos en oposicion al lugar que tienen los animales.

Con esto ha quedado claro cudl es la distincion entre hombres y animales. Por
ende, vamos progresando en la ensefianza de Heraclito que muestra las cosas seglin su
naturaleza intima y revela el lugar que le es propio a cada cosa. Asi, ya ha quedado claro
cudl es el lugar del hombre respecto de los animales. Ahora tocaré ver cuél es la relacion
existente entre hombres y dioses. Para explicitar dicha relacion comencemos por recordar
los fragmentos 14 [B 1]; Fr. 82 y 14 [B 2]; Fr. 83

... no sera que Heraclito tiene razén cuando dice que incluso la mona mas graciosa de la
manada es fea, si se compara con la raza humana (14 [B 1]; Fr. 82) [...] incluso el mas
sabio de todos los hombres, si se compara con Dios, serd como un mono tanto en cuestion
de sabiduria, como de belleza, o de cualquiera otra cualidad (14 [B 2]; Fr. 83).

Aqui se reafirma la superioridad del hombre respecto de los animales que son
representados con la figura de la mona. Posteriormente, se pondera a los dioses respecto
del hombre, asemejando a éste con un mono. Entonces, es claro que el hombre tiene un

lugar especifico en el cosmos. Comparte la mortalidad con los animales, al tiempo que

45



convive con la divinidad y no es ninguno de €stos. Por el contrario, se encuentra en medio
de ambas naturalezas, mortal e inmortal. Recordemos «también aqui habitan los dioses».
Por tanto, es notorio que el hombre participa de ambas esferas, la humana y la divina.
Mondolfo (1966) ve la conclusion de este asunto cuando Heraclito sentencia: “De hecho
los mejores escogen una sola cosa por encima de todas las demas: la gloria imperecedera
de los mortales. Pero la mayoria se hincha hasta reventar, como las bestias de manada”
(14 [A 77]; Fr. 29). Y si a este fragmento le agregamos el siguiente: “[Entonces] Es dificil
luchar contra la vehemencia de la pasion; de hecho, esa actitud lo llevara a lograr
cualquier objeto de deseo aun a precio de la propia alma” (14 [A 116]; Fr. 85). La leccion,
sin duda, termina por proponer que aquello propio del hombre no son los excesos y la
satisfaccion entera de las pasiones, sino la gloria imperecedera.

De lo anterior se sigue que, el placer maximo de los animales estd en la
satisfaccion de las apetencias corporales. En cambio, el placer del hombre tiene su
felicidad maxima en cosas que atafien al espiritu mas que al cuerpo. Si bien esto es asi,
tampoco es que coincida perfectamente con el circulo de los seres divinos, los dioses. Por
lo tanto, parece que, la pregunta ineludible es: ;Cual es el lugar que le corresponde al
hombre? Como es de esperarse, cuando se trata de Heraclito no podemos encontrar una
respuesta frontal, clara y distinta. Por el contrario, hablando de este griego toda respuesta
la encontraremos después de hacer un ejercicio intelectual, poniendo atenciéon a sus
sentencias para poder extraer la ensefianza que ahi yace.

Con todo lo dicho hasta el momento, ya se podria saber algunas cosas. Por
ejemplo, en contraste con el exceso, lo propio del hombre seréd la medida y la austeridad,
pues, aunque es conveniente saciar las necesidades del cuerpo, en ellas el hombre no
encuentra su placer ni su virtud o excelencia. Pues bien, se infiere que, aquello que es
propio del hombre no se cuenta en la realidad corporal. Por tanto, pertenece al aspecto
espiritual. En este orden de ideas, “La experiencia de la realidad inmediata es el valor
supremo, y la auténtica sabiduria consiste en decir y hacer lo que es verdad, habiéndolo
aprendido desde la cuna” (14 [A 15]; Fr.112). La primera parte de este fragmento permite
suponer que aquello propio del hombre, le es dado por la experiencia de la realidad
inmediata, esto se corrobora cuando habla sobre la intuicion en los siguientes términos:
“La intuicidon no es fuente de una so6lida experiencia, porque de ser asi, se la habria

ensefnado por una parte a Hesiodo y a Pitagoras, y por otra, a Jenofanes y a Hecateo” (14

46



[A 67]; Fr. 40)'2. Ahora entendemos que Heraclito pretendia ensefiar a los hombres a
abrazar el pensamiento y la sabiduria como la virtud méaxima que, si bien, parte de la
experiencia de lo inmediato trasciende a dar cuenta del ordenamiento de las cosas. Dicho
de otro modo, la ensefianza de Heraclito sobre este punto, es que la experiencia inmediata
de las cosas es necesaria para crear conocimiento, pero no es suficiente. Por eso mismo
le concede un lugar importante a la intuicion. Heraclito piensa que la experiencia de la
realidad inmediata se logra gracias a la intuicion. También que dicha experiencia de la
realidad es el valor supremo para adquirir sabiduria. Pero, igualmente nos advierte que
no lo es todo, para nuestro pensador griego el conocimiento de la sabiduria se da
inicialmente gracias a esta intuicion pero que necesitamos prestarle atencion para poder
extraer de ésta la sabiduria que buscamos.

Para Heraclito esta ensefianza no puede ser frontal y clara. Puesto que entonces,
los hombres no necesitarian pensarla, sino adoptarla y repetirla. Por el contrario, sus
palabras deben representar un reto a la inteligencia de aquel que la oye; el que escucha a
Heraclito, a fuerza de vivir en el logos comun, renunciando a su inteligencia privada,
debera ser capaz de entender las dificiles ensefianzas en forma de enigmas de este singular
maestro. Por tanto, el enigma constituye un didlogo pedagdgico con aquel que sea su
interlocutor, puesto que éste se vera forzado a usar su inteligencia para desentranar el
sentido oculto de las palabras del sabio de Efeso!?. Esto no puede ser de otro modo, puesto
que, si Heraclito accediera a decir claramente todo lo que es propio del hombre, no estaria
haciendo pensar a los hombres, sino que demandaria que hicieran algo y, por tanto, que
le obedecieran. Asi, Heraclito se erigiria en contra del pensamiento libre, lo cual
contradice su pensamiento: “Es tremendamente oneroso sentirse oprimido y explotado
por los mismos que te subyugan” la traduccién de Diels-Krans reza de la siguiente forma:
“Es fatiga esforzarse para otros y ser mandado” (14 [A 35]; Fr. 84 b). Claramente
Heréclito tiene en especial estima el poder ser libre y no ser mandado. Es posible entender

esto como una invitacion al pensar por nosotros mismos y no dejar que se nos adoctrine

12 En La naturaleza ama esconderse (1988), la traduccion de este fragmento es: “«riqueza de experiencia
no ensefia a tener una interioridad atenta»” (p. 189). Lo cual logra brindar un poco de ayuda a la cuestion
sobre la consecucion del conocimiento. Parece que se trata de tener experiencias con el mundo inmediato,
pero también de un estado de atencion tal, que estas cosas nos revelen las verdades trascendentes del logos.
13 Decir que en Heréclito existe un dialogo de indole pedagdgico no debe entenderse como que los
fragmentos pertenecen al género literario del didlogo. Sino que, en este trabajo proponemos que en los
fragmentos del Efesio podemos encontrar una suerte de didlogo, pues, al fin de cuentas, éstos son un intento
por comunicarse con sus conciudadanos.

47



de manera externa. Una invitacion a pensar todo lo que se nos diga para que podamos
discernir lo que es verdad de lo que no.

En conclusion, se ha mostrado que el tono de la expresion de Heréclito permite
pensarlo como un maestro, uno, por cierto, no bonachén y amable, sino uno enfadado y
desdefioso. Por tanto, de la construccidon de un Heraclito maestro —que se ha inferido sin
adentrarnos demasiado en el contenido de su ensefianza— se deduce que sus fragmentos
suponen un escucha y un receptor del mensaje, con estos elementos se habla de un
didlogo. Es decir, en tanto que Heraclito le habla a otro abre un didlogo. No se trata de
que los fragmentos o el libro entero —si es que llegd a existir— haya sido una obra
concebida formalmente como un dialogo, sino que al leerlos es imposible no sentirse

aludido y, entonces, de alguna forma se dialoga con el texto.

La ensenianza a través de la palabra

Hasta el momento se ha hecho una interpretacion de los fragmentos de Heraclito
como si éstos fueran un didlogo entre el maestro y sus discipulos. En efecto, hemos
resaltado que en los fragmentos que nos quedan de ¢l se nota siempre la intencion de ser
escuchado por los efesios. Asi, hemos erigido a Heréclito como un sabio que tiene algo
que decir a los demés. También se sefiald que El Oscuro no solamente les lanza palabras
sin mas a los efesios por el afan de ser escuchado, sino que en sus palabras pretende dejar
una ensefianza a quién lo escucha atentamente.

En lo que sigue, haremos una interpretacion de este didlogo desde la perspectiva
de la ensenanza, para lograr convertir el simple didlogo en un ejercicio espiritual. Para
ello, se mostrard qué hace que un didlogo sea un ejercicio espiritual desde la perspectiva
de Hadot. Nuestro filosofo francés, explica esto desde dos formas de didlogo distintas, la
Socrética y la Platonica. Aqui la resumiremos para poder ver cudl es la idea que tiene
Hadot de un dialogo que sirva como ejercicio espiritual. Posteriormente, sefialaremos
cudles son los lugares comunes entre el didlogo Socrético y el platonico con el didlogo
que nos permitimos ver en Herdclito. Llegados a este punto es plausible proponer el
didlogo heracliteo como un ejercicio espiritual que se lleva a cabo en comunidad. Por
tanto se trata de un ejercicio que se lleva a cabo en la esfera de la ciudad, lo cual nos
ayudara a sostener nuestra interpretacion de Heraclito como un ser politico.

Pues bien, la primera pregunta que se debe responder es ;Para Hadot que hace que

un didlogo sea un ejercicio espiritual? El didlogo como un ejercicio espiritual, no es

48



solamente una conversacion; para que pueda ser tomado por un ejercicio de este tipo,
debe prometer alguna mejora para aquellos que lo llevan a cabo. Asi las cosas, Pierre
Hadot (2006) escribe: “Socrates acosa a sus interlocutores con preguntas [...] que les
obligan a prestarse atencion a si mismos, a cuidarse a si mismos.” (p. 34). En este orden
de ideas, el dialogo no ensefiard nada nuevo al interlocutor que es interrogado, a lo sumo,
lo llevaréd a admitir que se ha olvidado de si mismo y, por ende, ha cesado de cuidarse,
abandonandose a asuntos intrascendentes en comparacion con nosotros mismos. El
didlogo socratico es tomado por un didlogo espiritual en la medida en que su objetivo es
procurarnos un bien haciendo que postremos la atencion en nosotros mismos, antes que
en cosas externas y menos importantes.

En este orden de ideas, Alcibiades dice de Socrates: “Me ha puesto mas de una
vez en tal estado que no me seria posible seguir viviendo y comportindome como hasta
ahora” (Platon, 216a). Esta afirmacion es tomada por Hadot para explicitar los
requerimientos para que un didlogo pueda ser tomado como terapéutico, a saber, generar
un cambio radical en aquel que es cuestionado. “El didlogo socratico se nos aparece pues
como un ejercicio espiritual practicado en comln y que invita al ejercicio interior. Es
decir, al examen de conciencia, a dirigir la atencion sobre uno mismo, en pocas palabras,
a ese célebre «conocete a ti mismox»” (Hadot, 2006, p. 35).

Segun Hadot, este conocerse a uno mismo puede referirse a un estado mental en
el que nos damos cuenta de lo imperfecto de nuestro conocimiento. Por tanto, no nos
reconocemos como sabios, sino como filésofos; o bien, en nuestro ser esencial, separando
lo que nos constituye como hombres de aquello que es un mero accidente; o, quiza, en
cuanto a nuestra moral, examinando nuestra conciencia. Sin embargo, parece que el
segundo topico, conocer nuestro ser esencial precisa de una reflexion tal que,
forzosamente, se ven implicadas las otras dos. Por tanto, el «condcete a ti mismo»,
epigrafe o slogan de todo dialogo socratico, muestra el trabajo que cada uno debe realizar
en su persona, investigarse a si mismo en todos los ambitos, en tanto que somos hombres.

Como se ha hecho notar el didlogo socrético tiene como finalidad ultima hacer
que el interlocutor se cuestione sobre ¢l mismo. Hadot, recordando que la virtud maxima
de este ejercicio en comun es desplegar una practica interior, se refiere a esta practica
como un dialogo con uno mismo (Hadot, 2006, p. 35). Esta forma de didlogo es algo que
a Socrates le enorgullece en extremo, a un grado tal que, cuando le preguntaron por la
ventaja obtenida por practicar filosofia, éste respondid el poder de conversar consigo

mismo (Hadot, 2006, p. 36). De suerte que, todo ejercicio espiritual dialdogico supone la

49



presencia de otro (p. 36). Ya sea que se trate efectivamente de otro o, seamos nosotros
mismos, en un intimo examen de conciencia.

Ahora bien, Hadot (2006) distingue entre dialogo socratico y platonico. El didlogo
platonico es modélico, simula de forma escrita un dialogo en el que todos se afanan por
conocer la verdad y adoptan tesis contrarias para que sean desarrolladas hasta sus tltimas
consecuencias. Este didlogo escrito es un ejercicio intelectual, lo que hace que sea
espiritual, pues desarrolla la agudeza de nuestra inteligencia. El didlogo platonico se
mantiene vivo por el acuerdo que existe entre ambas partes de buscar la verdad. Asi, este
fervor por la verdad se avivard u opacard en medida que los acuerdos sean propuestos,
aceptados, respetados y actualizados por los interlocutores mismos. Es esto, y no otra
cosa, lo que dota de vida al didlogo y le impide convertirse en una exposicidon por parte
de uno solo, un monologo. Asi mismo, esta misma razén hace que el ejercicio intelectual
del didlogo beneficie al espiritu de quienes lo practican progresando asi en sus
investigaciones.

En este orden de ideas, el didlogo como ejercicio espiritual, intenta inducir a los
interlocutores en una determinada disposiciéon mental de busqueda de la verdad entre
amigos. Si bien es cierto, nunca deja de ser una lucha, amistosa, pero lucha, al fin y al
cabo. Es decir, que el convencimiento del otro adquiere el papel de una lucha. Al respecto
Hadot (2006) piensa que la enunciacion, incluso la demostracion, de la verdad es
insuficiente para cumplir el objetivo del didlogo, a saber, causar una cierta disposicion
mental en el interlocutor. Asi, nuestro fildsofo francés propone el importante papel que
juega la dialéctica. La dialéctica, como ejercicio mental y, por tanto, espiritual, parte
necesariamente del consenso entre los interlocutores, para adoptar y defender tesis
contrarias hasta sus ultimas consecuencias en pos no de tener la razon sino, de investigar
con otro la verdad sobre el tema en cuestion. Asi las cosas, la dialéctica nunca abandona

el terreno de la pugna ya sea con otro o con uno mismo. Es en este sentido que:

... lo que cuenta no es tanto la solucion de un problema concreto como el camino
recorrido para conseguirlo, camino en el cual el interlocutor, el discipulo, el lector
dan forma a su pensamiento haciéndolo mas apto para descubrir por si mismo la
verdad (Hadot, 2006, p. 38).

Entonces, no se habla de trasmision de conocimientos mediante el dialogo para que los
demas lo adopten sin mas. Por el contrario, se trata de entrenarse con otros o consigo
mismo para desarrollar la capacidad de generar nuestro propio conocimiento. Por

conocimiento propio no pensemos en gestar ideas propias que en nada se parezcan con

50



las ideas de los demas, sino dar cuenta del principio de las cosas y del mundo, que es
comun, construyendo asi, en conjunto con los demds, un camino a la verdad.

Asi, el didlogo platonico es un ejercicio espiritual en dos sentidos esenciales.
Primero, conduce a que el interlocutor tenga un cambio o conversion. En segundo lugar,
y de acuerdo con Platon, el dialogo que se somete a las exigencias del logos es un ejercicio
del pensamiento puro. Por lo tanto, aleja el alma de las distracciones de lo sensible,
encaminandola al bien (Hadot, 2006, p. 39).

Por otra parte, dialogar con la obra de Heraclito no es tarea sencilla y, sin embargo,
sus fragmentos no dejan de invitarnos a ello. Segtin Colli (2010), El oscuro es el primero
en presentarse como detentor y descubridor de la ley divina, la cual concatena los objetos
del mundo de la apariencia, el «logos» (pp. 171-177). Desde este momento, podemos ver
lo aristocratico del pensamiento de este sabio, es €l el heraldo del logos y con ello,
pretende desmarcarse de la mayoria. No obstante, sus palabras intentan hacer conscientes
a los hombres de su capacidad para acceder al conocimiento que por el momento s6lo
tiene él: “El sentimiento es la realidad en la que todas las cosas se relacionan entre si”” (14
[A 14]; Fr. 113)", en la misma direccion leemos “Todos los hombres pueden tener la
suerte de reconocerse a si mismos y experimentar lo inmediato” (14 [A 50]; Fr. 116).
Existe, entonces, en los fragmentos de Heraclito una genuina invitacion al didlogo que
genere en los hombres el reconocimiento de su poder para atender al logos. Ahora bien,
el didlogo que propone Heraclito, si tiene lugares comunes con el socratico o con el
platénico no se parece en nada a la forma en que se realiza. El socratico es un engorroso
cuestionamiento donde, en ultima instancia, se le pide a uno dar cuenta de si mismo. En
cambio, el platonico te va llevando, acompanado en cada paso, por las distintas tesis
respecto del tema acordado. Por su parte, Heraclito, lanza flechas, retos mortales,
enigmas, a sus escuchas a modo de pruebas. Esta claro que la forma de dialogar no es un
lugar comun entre los tipos de didlogo que aqui tematizamos, puesto que uno usa la
pregunta, el otro explicaciones y discursos largos contrapuestos unos con otros y nuestro
pensador, Heraclito, utiliza los enigmas. Por tanto, lo que existe en comun entre estas

formas de didlogo estara en otra parte que no sea en la forma de expresion.

1% Quiza, si recordamos como traduce Diels-Kranz el fragmento se nos haga mas claro: comun a todos es
la inteligencia. Sin embargo, mantenemos la traduccion de Colli ya que en ésta el sentimiento de la realidad
tiene una relacion estrechisima con la inteligencia, como lo atestigua el siguiente fragmento: La experiencia
de la realidad inmediata es el valor supremo, y la auténtica sabiduria consiste en decir y hacer lo que es
verdad, haciéndolo aprendido desde la cuna” (14 [A 15]; Fr. 112.

51



En este orden de ideas, la primera similitud que encontramos entre el didlogo
socratico y el de Heréaclito, se da en torno del conocerse a si mismo, ensefianza de Sécrates
en su tan mentada ironia y estad presente en Herdclito: “Al alma corresponde una expresion
[logos] que se engrandece a si misma” (14 [A 10]; Fr. 115)”, en consonancia con este
logos del alma encontramos que: “Por mucho que te esfuerces, y aunque recorras todos
los caminos, no podras descubrir los limites del alma: asi de profunda es la expresion
[logos] que le concierne” (14 [A 55]; 45). Con esto logramos ver la importancia que
Heraclito le concede a la psique. Pero, para probar la importancia que le concede a
conocernos a nosotros mismos, podemos leer: “Todos los hombres pueden tener la suerte
de reconocerse a si mismos y experimentar lo inmediato” (14 [A 50]; 116). Con esto nos
permitimos ver lo importante que es para Heraclito la experiencia del autoconocimiento.

El conocerse a si mismo se funde con la ensenanza de Heraclito sobre el lugar
propio del hombre. En efecto, para saber qué lugar nos corresponde segun el
ordenamiento del logos es preciso que nos conozcamos. Asi es como Heréclito pudo
separarse del vulgo. No hay que olvidarnos que afirmé que €l conocid exactamente cual
era su lugar en el cosmos. Esto es patente cuando dice: “Me indagué a mi mismo” (14 [A
37]; Fr. 101). El conocerse a si mismo, entonces, jugd un papel importante en el
pensamiento de Heraclito. Cuando nuestro efesio dio cuenta de su lugar en el cosmos se
supo participe del circulo de los mortales, los hombres, pero también se reconoci6 cercano
a la inmortalidad, los dioses.

Si esto ha de ser asi. Cuando Her4clito escribe no puede menos que querer ser
escuchado y entendido, aunque sabe de antemano que la mayoria no lo entendera pues se
encuentran dormidos. Por eso mismo la expresion de Heréclito es algo que comenzo6 con
¢l y que con ¢l alcanz6 su cumbre mas asombrosa, como reto a la inteligencia de los
demas. Cuando se lee a Heraclito, a menudo o practicamente siempre uno se siente retado
por €l a entenderlo. Al respecto, Werner Jaeger, (1952) escribid: “Nada, pura y
simplemente, hay con que pueda compararse su estilo [...] eficaz por lo incisivo y por su
potencia lapidaria de formulacion” (p. 113). Por su parte, Colli (2010), sefiala que “las
mas excelsas abstracciones y un juego de expresiones oraculares le brindan la
profundidad de la que ha partido, por eso mismo su expresion es enigmatica” (p. 172). La
decision de Heraclito para comunicar la complejidad del logos lo hace incomprensible
—hasta cierto punto— para los hombres. Con esta forma de comunicarse nos permitimos

ver en Heréaclito un reto a la inteligencia de todos los aquellos que se propongan

52



escucharlo. Asi pues, el enigma, la forma predilecta por la cual se expresa nuestro sabio,
se erige como un ejercicio intelectual que permite a los hombres probar su inteligencia.
Asi, tanto Colli como Jaeger concuerdan en lo particular de la expresion de
Heraclito. Elegir una expresion no practicada hasta el momento, parte de considerar el
mensaje como algo que no ha sido dicho ni entendido hasta el momento.
[...] De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad con esa expresion
[«logos»], todos parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en poner a prueba
las palabras y acciones que yo mismo trato de explicar separando cada cosa seglin sus
origenes y exponiéndola tal como es en si misma. Por otra parte, los demds individuos no

se dan perfecta cuenta de lo que hacen estando despiertos, exactamente igual que se
olvidan de lo que hacen mientras duermen (14 [A 9]; Fr. 1).

No se trata de algo ya dicho con anterioridad. El mensaje de Heraclito es del todo nuevo:
“De entre todas las teorias que he escuchado, ninguna ha llegado tan lejos como a
reconocer que la sabiduria es una realidad aparte de todo lo demas” (14 A 17; Fr. 108).
Podriamos ganar algo de comprension si se complementa esta sentencia con la siguiente:
“La sabiduria consiste en una sola cosa: conocer la razéon que gobierna la realidad entera
por medio de todos sus elementos” (14 [A 73]; Fr. 41). Por consiguiente, se entiende que
hasta la llegada de Heraclito nadie ha sido sabio, puesto que no han podido reconocer que
el logos lo gobierna todo a través de sus elementos constitutivos. Entonces, sus discursos
no son en conformidad con el logos, que todo ordena y, por ende, no son mas que
opiniones de las que deberiamos cuidarnos en extremo, pues no tienen verdad en sus
adentros: “[las ideas de los hombres son] juguetes infantiles” (14 [A 42]; Fr. 70). En
cambio, Herdclito, si tiene el discurso verdadero, pues ¢l ha hecho que su discurso nazca
en conformidad con el logos (Jaeger, 1952, p. 114).

Heréclito es un sabio que nos aventaja a todos por ser el primero en dar cuenta de
la accion del logos. Asi, siguiendo a Jaeger, la expresion de Heréclito no es la de un
legislador, no es la de un poeta, sino la de un profeta que intenta despertar a los hombres
(Jaeger, 1952, p. 114). Para Jaeger (1952), no es posible que Heraclito sea un profeta de
la verdad y un maestro al mismo tiempo. Por lo tanto, nuestro pensador aleman no
profundiza mucho en esta segunda via, a saber, que Heraclito es, en efecto, un maestro.
Sin embargo, aqui se ha mostrado que, de hecho, en las palabras de Heraclito hay una
ensefanza y esto no cancela la posibilidad de que exista un regalo, cosa propia de un
profeta. Esto significa que mientras Heraclito nos ensefia a orientar nuestra inteligencia
en la realidad inmediata que es comun a todos, nos regala la explicitacion de la ley que lo

gobierna todo, es decir nos hace clara la existencia del logos.

53



El regalo que hace Heraclito a los hombres es, entonces, su palabra en forma de

enigma. Su regalo, pues, viene en la envoltura de la guerra y el reto:

Heraclito no escribe para comunicar, para descubrir una realidad oculta o para
hacer a otros participes del mundo de sus conocimientos; al contrario su palabra
lanza un desafio arriesgado provocativo cuajado de enigmas destinado a
comprometer el camino de los hombres (Colli, 2010, p. 173).

De esta suerte, el regalo de Her4clito consiste en mostrarnos cudl es la ley del cosmos, a
saber, el logos. Pero, también —y al mismo tiempo— nos ensefa a dirigir nuestra razon
por la via que le es comun a todos, la experiencia inmediata que nos brindara la
posibilidad de aprehender la actividad del logos. Asi, en los enigmas del efesio, vistos
como un didlogo —y por tanto, un ejercicio espiritual— encontramos el regalo del profeta
y la ensenanza del maestro fundidos en un discurso que nos pide respuesta. Con esto,
hemos mostrado como es que la palabra de Heraclito puede ser vista como didlogo
encaminado a generar transformaciones internas en aquellos que presten verdadera
atencion a lo que se encuentra en el fondo de sus oraculares palabras. Asimismo, se ha
patentado este didlogo con Her4clito como un ejercicio intelectual, debido al reto lanzado
en su forma enigmatica de escribir.

Con lo dicho hasta el momento, hemos rescatado que los fragmentos de Heraclito
suponen un dialogo con sus interlocutores y que, tal didlogo plantea de alguna forma
darles una ensefianza. Hemos sefialado también la importancia politica que tiene el
educador para el mundo griego. Por tanto, hemos alcanzado a percibir la razon de que
Heréclito nos parezca un hombre politico, pues, ¢l planea dar un regalo a los hombres, el
nombre de la ley que gobierna el universo. Simultdneamente, planea ensefiarles, mediante
un enigmatico reto, a escuchar este logos que ordena todo y yace en sus palabras. Por
tanto, podemos decir que su pensamiento se da, justamente, en el terreno de la polis.

Lo dicho por Heraclito, como hemos visto, no se habia dicho antes y, por tanto,
no es plausible decirlo, sin mas, en un lenguaje llano. Por esto, nuestro sabio de Efeso se
decantd por expresarse enigmaticamente, para asi retar a los hombres y ensefiarles que no
es correcto actuar como durmientes (Colli 14 [A 96]; Fr. 73'%). Todo esto nos llevé a
poder afirmar que en Heraclito encontramos una ensefianza. Luego, en tanto que enseia

algo, es un educador de la polis. Asi la forma en la que Heraclito se expresé también nos

15 En la traduccién de Diels-Kranz, “No conviene obrar y hablar como dormidos, pues aun entonces
creemos obrar y hablar”, es mas clara la censura de Her4clito hacia los que actuan como dormidos.

54



devela su intencidn politica, su afan por ser escuchado por los hombres y, alin mas, su
perpetua intencidon de despertarlos.

Ahora bien, en el apartado de Filosofos sobrehumanos (2011) Colli tiene una
opinion interesante sobre la relacion que existe entre Heraclito y la polis:

[Para ¢l] la interioridad mistica cobra una ventaja tal que la politicidad griega acaba casi
completamente reprimida. Lo que escribid, es decir, su acercamiento parcial a los
hombres, revela esta posicion; de hecho ni logra ni quiere transformar su interioridad
mistica en objetividad politica, y expone sus experiencias al azar, manteniéndolas con las
contradicciones propias de lo que es pura interioridad sin ocuparse en absoluto de
volverlas claras y accesibles a los hombres (p. 48).

Esta cita nos puede incitar a pensar que para Heréclito la politicidad, y entonces el
dialogo, es algo tan denostado que apenas mereceria la pena tenerlo en cuenta cuando se
estudia a este pensador. Sin embargo, Her4clito intent6 salir al mundo de los hombres, a
su compaiiia, aunque tal intento no fue muy ameno y claro. Asi, por mucho que pensemos
en Heraclito como un pensador solitario y que siente aversiéon por los hombres no
lograremos desembarazarnos de lo contrario, es decir, de su amor a los hombres y sus
ganas de comunicarles su mensaje que seria para ellos del todo benéfico para ellos.

Debemos pues reconocer una singularidad en lo que refiere a Heraclito y la polis.
Por un lado, es un pensador que abandond un puesto politico en favor de su hermano y
que aun mas recomienda abandonar la ciudad a los nifios. En este sentido podemos
claramente ver a un personaje que esta alejado, o se intent6 alejar del mundo de la politica.
Por otro lado, no deja de intentar hablar a los hombres y ensefiarles.

Por esto Heraclito es una personalidad filosofica tinica para el mundo heleno de
ese entonces. Los demas, Parménides, los pitagoricos, Tales, Anaximenes, Platon, todos
incursionaron de una u otra forma en la politica de su ciudad. Todos menos Heréclito, ¢l
rapidamente cedio su lugar al hermano menor y se retir6 a las montafias. Sin embargo,

[...] también él es en el fondo un griego y su separacion definitiva de los hombres es para
¢l el maximo heroismo y la maxima tragedia. Llega de este modo a una tension interna
tal que finalmente no puede resistirse y se ve obligado a decirles algo a sus semejantes,
aunque se vengue con la burla y la oscuridad (Colli, 2011, p. 50).

Esto refuerza nuestra tesis, puesto que afirma que a pesar de su intento de alejarse del
mundo de la polis, Heraclito no lo logré y se vio forzado a decir algo, a salir del
aislamiento y a proferir palabras a sus conciudadanos.

(Cudl es el movil para aislarse de los hombres y, luego, lleno de enojo y rabia
volver? Colli (2011) afirma que no puede ser otro que un amor que se convierte en odio.
En el caso de Heraclito su amor a los hombres devino en odio por la mediocridad en la

que éstos vivian (p. 52). Si esto es asi, nos damos cuenta que no se trata de un odio a

55



primera vista, por decirlo de algin modo o, mas bien, que no siempre fue odio lo que
Heraclito sinti6 por los hombres. Movido pues como un filantropo Heréclito desfallece
ante las acciones bestiales de los efesios, lo que lo lleva a aislarse de ellos.

Posteriormente con sus palabras vuelve a ellos y propone dos tipos de hombres,
los que acttian como durmientes y los despiertos, estos ultimos son capaces de hacerse
dioses mediante el conocimiento (Colli, 2011, p. 55). Heréclito piensa que los hombres
pueden convertirse en uno o en otro a voluntad. Asi lo atestiguan los siguientes
fragmentos: “El sentimiento es la realidad en la que todas las cosas se relacionan entre si”
(Colli, 14 [A 14]; Fr. 113'%) y “Todos los hombres pueden tener la suerte de reconocerse
a si mismos y experimentar lo inmediato” (14 [A 50]: Fr. 116). Con esto advertimos que
la capacidad de ser un hombre sabio o un simple vulgar es decision.

De ser cierto que la decision de ser sabio estd en cada uno de nosotros, algo debe
permitirlo. En efecto, para Heraclito existen dos principios dentro del alma, lo seco y lo
himedo: “Un alma que se abrase de sed es la mas sabia y la mas valiosa” (Colli, 14 [A52];
Fr. 118) y “Para las almas, convertirse en agua es la muerte, y para el agua es muerte
convertirse en tierra; pero el hecho es que de la tierra brota el agua, y del agua surge el
alma” (Colli, 14 [A 53]; Fr. 53). Ademas de poder leer que en el alma existen tanto lo
seco como lo humedo, podemos notar que lo seco tiene un valor superior para Heraclito
(Colli, 2011, p. 62). Por tanto, podemos entender que aquello que nos posibilita ser sabios
es qué tanto mantengamos nuestra alma seca. Por el contrario, si nos inclinamos hacia la
humedad experimentaremos la actividad del contrario, es decir el alma mas ignorante.
Empero, no hay que dejarse engafiar y sostener que Heraclito sostiene que un alma esta
enteramente seca o himeda, sino que a ambas caracteristicas les concede su lugar en una
tension entre opuestos.

El elemento igneo del alma es divino para Heréclito. En ese sentido, el alma seca
es la que estd mas cercana a los dioses o lo divino. En ese sentido, el alma seca es lo que
demanda en el hombre la superacion de la esfera de los mortales. En este orden de ideas
Colli (2011) escribio:

...la suma personalidad [de Her4clito] tiende a alejarse de todo, a huir de cualquier forma
de comunidad, que en su caso particular en tanto que hombre-Heraclito, que tiende a
adecuarse todo cuanto puede a la divinidad y a transformarse en fuego siempre mas puro,
significa la necesidad suprema de abandonar cualquier contacto con los hombres y
renunciar a toda politicidad (p. 64).

16 La traduccion de Diels-Kranz hace mas clara la relacion entre el pensar y la capacidad de ser dioses por
parte de los hombres que piensan: “Comun a todos es el comprender”. De hecho, es en este sentido como
aparece en el pasaje citado de Colli (2011): “«A todos es comun el pensar»” (p. 56).

56



Vemos entonces, que Heréclito rechazo a la ciudad y la comunidad con los hombres
nacida de la idea de una comunidad con los dioses. Este rechazo se queda en el terreno
del pensamiento, ya que ningun griego, incluido €l, logr6 sustraerse por completo de la
politicidad con los mortales. De hecho, como hemos visto con anterioridad, es posible
notar en Heraclito la intencion de lograr una comunidad entre mortales y dioses. Por tanto,
podemos notar un deseo politico que trasciende el terreno del 4gora y habla a los hombres
en una escala cosmica.

Asi, nuestro sabio fracasa en su intento de sustraerse por completo de la esfera de
la politica, baja a los hombres, sale de si y lanza, a forma de venganza, sus oscuras,
oraculares y enigmaticas palabras. Heraclito “Quiere hablar (/égein) a los hombres, dice
en el inicio de su escrito que les comunica un /ogos, es decir, una expresion objetiva y
universalmente valida de sus experiencias” (Colli, 2011, p. 69). Si pensamos, algo que ya
hemos dicho, que los hombres en medida en que lo decidan pueden atender esta expresion
de la que Heraclito habla, podemos dar cuenta de la comunidad que plantea nuestro
pensador. En efecto, se trata de una comunidad de hombres que entreguen su personalidad
a prestar atencion de la ley universal del cosmos, constituyéndose, asi como hombres
libres de las vanidades del comun de los hombres que no son capaces de sustraerse del
ambito normal de la polis (Colli, 2011, p. 71).

Asi vemos que la propuesta politica de Heraclito es vivir en convivencia directa
con lo divino. En este orden de ideas, cuando Heraclito reclama a los efesios abandonar
la ciudad y ahorcarse, no estd promoviendo un abandono absoluto de la politica, sino un
vivir la ciudad de una manera distinta a la comun y orientar la vida de la ciudad humana
limitada con la ciudad infinita que es el mundo y donde habitan los dioses (Colli, 2011,
p. 71).

Con lo dicho hasta el momento, se vuelve clara la idea que tiene Colli sobre la
postura politica de Heraclito. Nuestro comentarista italiano piensa que Heréclito intenta
sustraerse del orden de la ciudad vulgar y salir del &mbito de los mortales. Sin embargo,
nos equivocariamos si pensamos que esto lo hace movido por un sentimiento de odio
hacia la ciudad. Todo lo contrario, en Heraclito vemos un inmenso amor a los hombres y,
por agregado, una necesidad de vivir con ellos en una ciudad que no se abandone a la
superficialidad y la vida bestial.

Por tanto, el orden de la ciudad es del todo importante para Heraclito. El lucha por
una ciudad divina e infinita: el mundo, donde somos mortales, hombres y dioses por igual.

Si esto es asi, vemos claramente que abandonar nuestras ciudades a la tirania de las

57



opiniones de los que piensan que tienen un mundo propio es algo inadmisible para nuestro
pensador. Por eso mismo, intenta despertar de su sopor a los hombres que piensan que
sus opiniones tienen un grado de verdad universal e impedidos por estas opiniones no dan
cuenta de la universalidad del /ogos que nos muestra como es que debemos llevar nuestra
ciudad.

Es muy comun pensar a Heréclito como un filésofo de la physis o, como se ha
dicho en algunos manuales de filosofia, un fisico o naturalista despreocupado por la
politica. Por nuestra parte nos hemos abocado a probar que Heréaclito si pensoé en la polis
y, de hecho, lo hizo de un modo tal que lo podemos considerar como una personalidad
politica. Para construir la relacion que Heraclito tenia con la ciudad, en primer lugar,
subrayamos que al escribir sus fragmentos supone a un escucha, lo que lo convierte en
alguien que expresa su personalidad dentro del terreno de la polis. Pero, aun mas, hemos
hecho hincapié en que intenta despertar a sus oyentes mostrandoles el camino de los
despiertos que viven en un mundo comun ordenado por el logos. Asi pues, se trata de una
ensefanza de lo que le es propio al hombre y esto posibilita nombrar a Heréaclito como un
maestro. Esto es de suma importancia, ya que un griego que influye como formador de la
espiritualidad de la ciudad, es decir como maestro, es considerado un hombre politico en
grado sumo. Por tanto, el primer acercamiento que hemos logrado establecer entre la
politica y Heréclito, se da en el terreno de la ensefianza.

Posteriormente, rescatamos la importancia que la comunidad tiene para Heraclito.
Esto nos llevo a clarificar a qué se siente comun nuestro pensador, puesto que ¢l mismo
rechaza el verse emparentado con los hombres vulgares de su época. La comunidad de la
que hablamos se da en el terreno cotidiano, por consiguiente, si involucra a los hombres.
Paralelamente, también vimos cémo es que Heraclito se miraba como un miembro de lo
divino, compartiendo asi terreno con los dioses. Colli considera que la ciudad humana
esta dispuesta a imagen de una ciudad mas grande y perfecta, la propia de los dioses, esto
es, en ultima instancia, el mundo. Asi pues, es de vital importancia para Heraclito
despertar a sus conciudadanos y llevarlos a que se den cuenta de esta cercania con lo
divino, para que abandonen sus infames practicas de dormidos.

Al respecto de este tema nos hemos detenido en la interpretacion que hace
Heidegger del pasaje en el que Heraclito invita a unos comensales a pasar a su casa 'y a
no desanimarse pues también ahi habitan los dioses. Siguiendo a Heidegger hemos notado
que la comunidad para Heraclito no s6lo se da entre los hombres, sino que ademas

coincidimos con los dioses. Esto es, que los dioses habitan el mundo con nosotros,

58



ocultandose en lo aparente. Por ejemplo, en el fuego y en el utensilio de metal para
avivarlo podemos ver a Hefestos, el gran herrero el Olimpo, en el rayo y su luminosidad
que aclara todo por un segundo y luego lo vuelve a sumir en la oscuridad podemos ver el
actuar de Zeus y asi podriamos hacer una larga ejemplificaciéon de cémo es que se
encontrarian presentes los dioses en el mundo, pero, que basta con éstas. Por todo esto,
hemos clarificado que cuando Heraclito piensa en la comunidad, no sélo esta pensando
en la evidente, que es la polis humana, ademas en esa mas importante que permanece
oculta, a saber la de los dioses.

También hemos visto como no es posible pensar en Heraclito en los términos de
un ciudadano «apolitico». La primera razon es que la conjuncion de estas palabras, en el
contexto griego, es un contrasentido, pues la categoria de ciudadano solo se daba a los
griegos nacidos en una polis y, por tanto, ser ciudadano implicaba ser un hombre politico.
Pero, Heidegger va mas alld y hace notar que un ser apolitico es un individuo atomizado
de grado tal que se retrotrae a una existencia privada de toda relacion con los otros. Esto
no es posible verlo en Heraclito, puesto que en efecto nuestro sabio de Efeso esta ocupado
por cuidar de la polis divina y de que los hombres reconozcan el lugar de ésta en el mundo.

Habiendo mostrado esto hemos abonado a la concepcion de Heraclito como
maestro y a su ocupacion de la ciudad. Posteriormente, atendiendo la interpretacion de
Mondolfo sobre los fragmentos en donde Heréclito hace referencia a los animales
reforzamos la nocion de que Heraclito es un maestro de la polis. En estos fragmentos
vemos a nuestro pensador griego haciendo un intento por llamar seriamente la atencion
de los hombres haciéndoles claro que su comportamiento ordinario no es digno de un
ciudadano. Por esto es que de forma despectiva equipara a los hombres con las bestias y
sus comportamientos indignos para el hombre. Entonces, el lugar del hombre en el cosmos
no es el propio de las bestias. Pero tampoco es el de los dioses, sino que comparte con
ambos, por un lado, la mortalidad con los animales y, por otro lado, con los dioses la
capacidad de actuar conforme al /ogos.

Finalmente, hemos mostrado que la ensefianza de Heraclito, no es clara, sino
oscura y enigmatica; que no esta totalmente dada, sino que supone un reto el volverla
clara. Por tanto, es claro que no se trata de una doctrina que podamos repetir y aplicar a
la vida sin mas. Por el contrario, hemos visto que exige un trabajo intelectual para lograr
dilucidar su verdadero sentido oculto.

En este orden de ideas, en los fragmentos de Heraclito el lector se ve aludido y en

tanto que es asi, supone a un oyente que esta en posibilidad de entender sus palabras. Por

59



esto, nos hemos permitido ver en los fragmentos de Heraclito un didlogo. Llegados a este
punto tendimos el primer lazo entre la figura de Heraclito y lo que Hadot piensa como
ejercicios espirituales. Es decir, qué de las acciones que Hadot tematiza como ejercicios
espirituales se encuentran ya en Heréclito.

Hadot no se ocupa de Heraclito. En cuanto se refiere a los helenos Hadot se ocup6
de Socrates, Platon y Aristoteles, estudiando primordialmente el pensamiento helenistico.
Por tanto, pensar en encontrar en la obra de Hadot referencias directas a Heréclito es un
trabajo poco menos que inutil. Por eso mismo, nos hemos contentado con hacer un
recorrido por el pensamiento de Hadot encontrando los lugares comunes que existen con
los fragmentos de Heraclito. Asi, para hablar del didlogo como un ejercicio espiritual
hemos retomado el didlogo socratico y el platonico buscando en estos ejemplos la
definicion de didlogo espiritual y poder sefalar los similes que existen con nuestra
interpretacion de los fragmentos de Heraclito como un dialogo.

En cuanto al didlogo socratico hemos notado que la impronta decisiva que tiene
radica en girar todo tema de investigacion hacia el propio interlocutor, haciendo que éste
dé cuenta de si mismo. Esto podra resumirse en el conocete a ti mismo y cuida de ti mismo
que siempre estan presentes en todos los didlogos donde se veia inmerso Sdcrates. Por
otro lado, en los fragmentos de Heraclito hemos notado la importancia que le concede a
este conocerse a si mismo. Por tanto, en este punto el didlogo socratico y el de nuestro
sabio de Efeso convergen.

Hadot piensa que para que un didlogo sea tomado para un ejercicio espiritual debe
prometer alguna mejora para los interlocutores. En este orden de ideas, Hadot penso que
la mejora que promete el didlogo socratico a aquellos que los practican es ganar
conocimiento de ellos mismos para que, en efecto, puedan cuidar de si mismos. Si esto
es asi y hemos mostrado que tanto en Socrates como en Heraclito estd presente dicho
conocimiento. Entonces, facilmente podemos hacer extensiva la mejora del dialogo
socratico a lo que hemos propuesto como el didlogo heracliteo. Por tanto, la mejora que
promete el didlogo heracliteo es hacer ganar conocimiento sobre nosotros mismos y por
esta misma razon es posible tematizarlo como un ejercicio espiritual.

Después Hadot, dice del didlogo platonico que en tanto que es escrito y que adopta
la forma de un debate entre tesis opuestas su mejora es un incremento en el pensamiento
puro por medio de la dialéctica. Asi entendemos por qué Hadot tematiza este ejercicio
como un ejercicio del pensamiento puro y, por ende, también es espiritual. Para Platon

este ejercicio que atafie al pensamiento puro aleja a los hombres de la tirania de los

60



apetitos sensibles, encaminando su alma a un bien ulterior. Como ya hemos senalado esto
tiene un correlato en los fragmentos en los que Heraclito compara a los hombres vulgares
con animales como algo indigno de nosotros. Asi la mejora que promete el didlogo
platonico, a saber, mostrar el camino para comportarnos como hombres, estd también en
Heraclito, lo que corrobora nuestra tesis de que es posible leer los fragmentos de este
pensador como un ejercicio espiritual.

En ultima instancia retomamos lo dicho por Colli, al respecto de la politicidad de
Heraclito. Notamos como es que Heraclito intentd dejar el ambito de la polis de los
hombres y que fracasoé y cedio al impulso de comunicarse con los hombres. Sin embargo,
no por esto renuncio totalmente a su personalidad y su pensamiento. Por el contrario,
encontro la forma de reafirmarlo en la manera enigmatica de expresarse.

Asi, cuando pensamos en la relacion que Heraclito tiene con la ciudad, esto es su
politicidad, nos equivocamos si pensamos que s un ser misantropo que intenta abandonar
a los hombres y, por ende, a la polis. Mas bien, como hemos sefnalado, es un pensador
movido por un sentimiento totalmente politico, ocupado por llevar a los hombres a que
se den cuenta del lugar que le es propio dentro del mundo. Para nuestro pensador griego,
los hombres comparten el mundo con los dioses y esto los fuerza a tomar una forma de
vida que le sea propia a los hombres que son mortales pero que comparten con los dioses

este mundo.

61



Capitulo 1V:
Heraclito y su estudio de la naturaleza

En los capitulos pasados se fue construyendo una interpretacion de Heraclito
desde la postura de los ejercicios espirituales tal como los entiende Pierre Hadot. Primero
se investigd la relacion de Heraclito consigo mismo desde las dimensiones del cuidado
de si. Con ello, se dio cuenta de la presencia de los ejercicios espirituales individuales en
las actitudes de Heréaclito respecto de si mismo.

Después, se abordaron los ejercicios espirituales realizados en comunidad, y, por
tanto, en su momento nombramos como politicos. Los cuales se hallan ya presentes en
Heraclito en su muy peculiar actitud de maestro de sus coetdneos. Ahora, un tema
pendiente seria el estudio de la fisica como ejercicio espiritual.

Pues bien, Hadot, en un ensayo que versa sobre las Meditaciones de Marco
Aurelio, se ocupa de hacer una exposicion de como es que la fisica puede ser vista como
un ejercicio espiritual. En el presente capitulo, y como predmbulo, se tratard de ver qué
es aquello que hace que este estudio de la fisica se convierta en un ejercicio espiritual.
Posteriormente, se abordaran las sentencias de Heraclito, asi como la voz de distintos
intérpretes de éste para mostrar nuestro punto, a saber, que en Heraclito el estudio del
mundo o de la naturaleza tiene serias similitudes con aquello que hace que el estudio de
la fisica sea un ejercicio espiritual.

Hadot comienza por reconocer el tono pesimista que se halla en las Meditaciones
del emperador romano, expresdndolo en una meditacion Hadot cita: “[...] Lo que ha
gozado, pues, de mayor aprecio en la vida, es vacio, podredumbre, ruindad, perros que se
muerden mutuamente, picaros que se pelean entre si que tan pronto rien como lloran” (7,
33). Hadot atribuye este pesimismo a la necesidad de mirar y valorar la cosa en si misma
sin ningun agregado que haya nacido de la convencion humana. Dicho de otra forma, el
aparente pesimismo de Marco Aurelio no es otra cosa que el esfuerzo por mirar las cosas
tal cual son en la naturaleza.

Hadot piensa que las Meditaciones es un texto que responde a un género literario
y cuya finalidad no es la mera exposicion de su vida. Las Meditaciones pretenden dejar
en el autor y el lector una ensefianza de indole filosofica que oriente su vida (2006, p.
116). En este punto se intentard encontrar las similitudes del pensamiento de Marco
Aurelio con el de Heraclito. Nuestra pretension no persigue mas que apoyar la tesis en la

que se piensa que entre Heraclito y Marco Aurelio, en lo que respecta al estudio de la

62



naturaleza, existen algunas similitudes, las cuales habilitan el estudio de Heraclito desde
la perspectiva de los ejercicios espirituales.

Visto asi, ver en el texto un eco de la personalidad de su autor es un error
metodoldgico, pues en estas meditaciones en las que Marco Aurelio, mas que quejarse de
la vida, pone en préctica varios ejercicios espirituales. Hadot muestra especial interés por
aquel que “consiste en hacerse una representacion mental exacta, «fisica», de cosas o
acontecimientos” (2006, p. 117). Esta representacion mental exacta de la que se habla se
ve explicitada en la siguiente meditacion:

[...] fijar y describir siempre el objeto cuya imagen se presenta al espiritu, de
suerte que le vea siempre lucidamente, tal como es por naturaleza, desnudo, uno
bajo diversos aspectos; y decirse a si mismo su nombre y los nombres de los
elementos que lo conforman y en cudles se desintegrard. (Marco Aurelio, /1], 11)

Esta cita invita a pensar en la sentencia que tradicionalmente apertura los fragmentos de
Her4clito:
[...] de hecho, aunque todas las cosas surgen de conformidad con este logos, ellos
se asemejan sin embargo, a los que carecen de experiencia, cuando tratan de
experimentar estas palabras y acciones que voy explicando yo, escindiendo cada
cosa segun su naturaleza trascendente y el manifiesto tal como es. (Heraclito, 14
[A9];22B 1)
Aunque el tono de ambos pensadores discrepa mucho entre si, es posible notar en ambos
la disposicion de representarse las cosas tales cuéles son y de nombrarlas por su verdadero
nombre. En otras palabras, tanto en Heraclito como en Marco Aurelio existe una
disposicion tan fuerte por atender aquello que aparece, el mundo que los rodea, que dicha
atencion al mundo constituye una decision metddica que guiard todo su pensamiento.

Ahora bien, el estudio de la fisica, como ejercicio espiritual no termina en una
decision que oriente todo pensamiento o indagacion ulterior. En un segundo momento, se
procederd, segin Hadot, a hacer una division cuantitativa en partes constituyentes
dependiendo de la naturaleza del acontecimiento (2006, p. 118). Esta accion de dividir el
acontecimiento en partes constitutivas se aprecia en Marco Aurelio cuando nombra los
elementos constitutivos de la cosa. Por otro lado, se encuentra en Heraclito al escindir las
cosas en su naturaleza trascendente y manifestarla tal cual es.

La ultima parte del estudio de la fisica como ejercicio espiritual versa sobre la
relacion que tiene la cosa o el acontecimiento con el universo situdndola en el flujo causal
de éste (Hadot, 2006, p, 118). De suerte tal que se ve implicada una transformacion en la
valoracion de las cosas, pasando de una vision humana y, por tanto, pasional, a una vision

cOsmica y, se puede decir, racional. En este punto la similitud entre el pensamiento de

63



Marco Aurelio y Heréclito es impresionante, ambos creen que los hombres se equivocan
al valorar sobremanera ciertas cosas. El emperador romano lo expresa de la siguiente
forma:

La mayoria de los objetos de que se admira el vulgo se reducen a ciertos géneros
universales, a aquellas substancias dotadas de una sola forma y de una naturaleza,
[...]- Los hombres de mediana esfera tienden a los seres que poseen alma
sensitiva, como los rebafios de ganado mayor y menor. Los hombres de mas honor
se inclinan a los seres dotados de alma racional, pero no en cuanto es al alma
universal del mundo, sino de la que se aplica preferentemente a las artes o a
alguna forma de ingenio; o, simplemente, gustan de poseer un crecido niimero de
esclavos. Mas el hombre que aprecia debidamente su alma racional, en cuanto es
universal y social, dejado aparte cualquier otro cuidado, procura guardar, ante
todo, en su alma aptitudes y movimientos conformes a la razon al bien comun; y
para que su semejante consiga este fin. (Marco Aurelio VI, 14)

Para el caso de Marco Aurelio la manera en que describe las cosas, con aparente
pesimismo, estd fuertemente marcada por la exigencia de situar todo en una importancia
no humana, sino universal.

Para el caso de Heraclito, a diferencia de Marco Aurelio, no existe un pasaje que
sintetice el tema por completo. Sin embargo, es posible construirlo rememorando ciertos
fragmentos. Por ejemplo, el tema de primar la razon universal sobre el intelecto humano
esta patente cuando el oscuro escribe:

Y con respecto a esta expresion, que es verdadera, los hombres siempre se han
mostrado cortos de inteligencia, tanto antes de prestarle atenciéon como después
de haberla escuchado. De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad
con esa expresion, todos parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en
poner a prueba las palabras y acciones que yo mismo trato de explicar separando

cada cosa seglin sus origenes y exponiéndola tal como es en si misma... (14 [A
91:22B 1)

Este ha sido uno de los fragmentos mas citados dentro de la obra del Efesio. De hecho,
ha sido paradigmatico y con €l se abre un tema muy estudiado en el pensamiento de
Heréclito, a saber, la distincion entre hombres despiertos y hombres dormidos. Lo que
define a un hombre como despierto es la atencion que preste a la razon universal por la
cual suceden todas las cosas. Esta idea se ve corroborada si tenemos en mente que para
el oscuro “Los que estan despiertos tienen un mundo Unico y comun, pero entre los
durmientes cada uno se retira a un mundo propio” (14 [A 100]; 22 B 89). Esto mismo se
afirma cuando leemos “...los que escuchan no a mi, sino lo que yo digo, la sabiduria
consiste en reconocer que todas las cosas son, en realidad, una sola” (14 [A 3]; 22 B 50).
Esta claro, pues, que para Heraclito los sabios ejercen su pensamiento en la esfera del

todo y, por ende, son tematizados como despiertos.

64



Heraclito también explicita el papel de los durmientes: éstos son los que como
hombres desinteresados en el flujo universal de las cosas piensan que poseen una
inteligencia propia. En este orden de ideas, el Oscuro escribe: “De hecho los mejores
escogen una sola cosa por encima de todas las demas: la gloria imperecedera de los
mortales. Pero la mayoria se hincha hasta reventar, como las bestias de manada” (14 [A
77(; 22 B 29). Entonces, es importante reconocer que los mejores constituyen una minoria
que no sucumbe ante los apetitos pasionales emparentados con el comportamiento de las
bestias.

La mayoria de la que habla el fragmento estd compuesta por los dormidos, que a
pesar de escuchar las palabras del sabio eligen no atenderlas. Sobre ellos escribe: «El que,
después de haber oido sigue sin entender es como si fuera sordo. Asi se recoge en el dicho:
"aunque presente, esta ausente"» (14 [A 86]; 22 B 34). Heraclito también dice: “Los que
(ya) duermen son (los) artifices de lo que ocurre en el mundo y ayudan a producirlo” (14
[A 98]; 22 B 75). Llegados a este punto, una breve sentencia clarifica la postura de
Her4aclito frente a los que considera durmientes: “Obrar y hablar exactamente como los
que duermen” (14 [A 96]; 22 B 73), la traduccion en la edicion de Diels-Kranz reza: “No
conviene obrar y hablar como dormidos, pues aun entonces creemos obrar y hablar” (14
[A 96]; 22 B 73). De esto se sigue que para Heraclito el actuar como un durmiente no es
algo digno de un hombre, sino que pertenece a la esfera de las bestias.

Asi las cosas, hemos visto que para Marco Aurelio el estudio de la fisica
representa una atencion a los acontecimientos para aprender a valorarlos en su justa
medida y en consonancia con el todo. Esto es lo que, a la vista de Hadot, constituye el
interés del emperador filésofo por la fisica. También hemos visto como es que esa
atencion a los acontecimientos se encuentra en Her4clito y por ello es licito pensar que en
la obra de éste es posible ver su interés por la naturaleza y su estudio como un ejercicio
espiritual.

La concepcion de la naturaleza de Heréclito es uno de los temas mas discutidos e
interesantes entre los eruditos. De hecho, podria decirse que es el tema esencial de su
pensamiento y que se entrelaza con temas antropoldgicos y teologicos. Por tanto, el
siguiente apartado abordara el mensaje de la divinidad en este mundo, el cual se oculta

en la naturaleza.

La cercania con los dioses

65



Ya hemos visto como es lo que Hadot piensa como propio del ejercicio espiritual
de investigar la fisica se encuentra en la atencién de Heraclito hacia la naturaleza. Ahora,
parece pertinente indagar sobre qué es eso que se le muestra a Her4clito en su atencion a
la physis'”. Al respecto de aquello que se muestra a Heraclito en su atencién a la
naturaleza Heidegger piensa que son los dioses y que, por ello, el sabio de Efeso se
encontraba en una relacion de especial cercania con ellos.

De hecho, Heidegger comienza su libro Herdclito (2012) con una reflexion
preparatoria basada en dos historias que perduran hasta nuestros dias. Al filosofo de la
selva negra no le interesa averiguar si las historias son ciertas en el sentido de saber si
realmente ocurrieron. Por el contrario, ¢l piensa: «[las historias] Deben llevarnos a
reconocer el “evento biografico” y la “personalidad biografica” como lo inesencial. Las
“historias” llaman nuestra atencion sobre el &mbito a partir del cual es dicha la palabra de
Heraclito» (Heidegger, 2012, p. 26). Por lo tanto, Heidegger no quiere recrear el perfil
psicologico de Heraclito, mas bien intenta dar cuenta de los aspectos del pensamiento del
Efesio que se manifiestan a través de estas historias.

Por el momento s6lo nos abocaremos a la primera historia.

Por ello es necesario no rechazar puerilmente el estudio de los seres mas
humildes, pues en todas las obras de la naturaleza existe algo maravilloso. Y lo
mismo que se cuenta que Heraclito dijo a los extranjeros que querian hacerle una
visita, pero que, cuando al entrar lo vieron calentarse frente al horno, se quedaron
parados (los invitaba, en efecto, a entrar con confianza, pues también alli estaban
los dioses (Aristoteles, Partes de los animales, 645a 16-24).

Mais adelante nos ocuparemos de la segunda historia. Sobre esta historia se seguird la
interpretacion de Heidegger lo que permitird dar entrada al estudio de la fisica en el
filésofo de Efeso. Desde el comienzo cita de Aristoteles demarca el contexto de las
palabras del efesio, €ste es, a saber, que en todo aquello que es obra de la naturaleza hay
algo de asombroso y, por tanto, no es prudente rechazar de forma anticipada ni a las
creaciones mas humildes de la naturaleza.

Heidegger comienza su interpretacion retomando justo la actitud de los

extranjeros que iban de visita a la casa del pensador y escribe:

7 Physis ha sido un concepto central en la filosofia griega, habitualmente se traduce por «naturaleza» sin
ser del todo suficiente, puesto que la physis para un griego no es solo el entorno natural que lo rodea. Physis
proviene del verbo phyo que se traduce como crecer o brotar. Seglin el pensamiento 6rfico Physis es una
de las diosas primordiales, la Madre Naturaleza. Martin Heidegger retoma la palabra en este sentido y la
describe de la siguiente forma: “... lo que surge a partir de si mismo en lo abierto y libre y que, en este
surgimiento permanece y aparece, dindose a lo libre en el aparecer, aunque siga siempre siga regla” (2012,
p. 46). En el presente trabajo physis es aquello que aparece ante nosotros, puesto que asi es como Heraclito
hace referencia a la naturaleza.

66



Quienes desean visitar al pensador esperan verlo quizas justo en el instante en
que se halla sumergido en la profundidad, todo “pensativo”, no para que ellos
sean tocados por el pensar, sino solo para poder decir que vieron y escucharon a
quién es considerado un pensador /2012, p. 17).

Heidegger sefiala ese interés superficial de la mayoria por ir al encuentro con los
pensadores. Ese morbo de verlo «todo pensativoy, se desvanece y los deja decepcionados
al encontrarlo haciendo algo cotidiano, calentdndose frente al horno donde se hace el pan.

En este punto Heidegger mas que s6lo reconocer la invitacion de Heraclito, ve
que en la historia hay algo mas: un mensaje oculto a simple vista, a saber, la presencia de
los dioses. En este orden de ideas el autor de Ser y tiempo escribe:

La esencia de los dioses, tal como apareci6 para los griegos, es precisamente este
aparecer en el sentido de un mirar compenetrado hasta tal punto que,
atravesandolo y sobrepasandolo, es lo propio extraordinario lo que se expone en
la dimensién de lo ordinario. Aqui también, dice Heréclito, junto al horno donde
me caliento, acta lo extraordinario en lo ordinario. (2012, p. 28)

Entonces, segln el filosofo aleméan, la invitacion de Heraclito a entrar a su domicilio, ese
«También aqui estan presente los dioses» es una invitacion al estudio de lo que aparece,
de todo aquello que es familiar y que nos rodea. Si es que en lo ordinario se presencia lo
extraordinario. Entonces no es muy complicado decir que, en la physis, que es todo
aquello que crece, nos rodea y a la cual pertenecemos, estd presente lo extraordinario.

Es posible sustentar esta hipotesis con el siguiente fragmento: “La experiencia de
la realidad inmediata es el valor supremo...” (14 [A 15]; 22 B 112), en esta sentencia es
claramente visible que la experiencia cotidiana es realmente importante para Heraclito.
Pero, podria pensarse que en este punto hay una contradiccion grave cuando recordamos
el fragmento: “Ojos y oidos son testigos perversos para [la] gente de caracter grosero”
(14[A 36]; 22 B 107) en la que claramente la vista y el oido son denostados. Sin embargo,
no se trata de que estos sentidos sean denostados en si mismos. Mas bien sélo son testigos
poco fiables para la «gente grosera», aquellos que anteriormente hemos tratado como
durmientes y mayoria. Asi, cuando se lee: “A decir verdad, la mayoria de los que se
ocupan de tales cuestiones no las perciben automaticamente, incluso si las han percibido
directamente, no las reconocen en si mismas, sino que las presentan a si mismas en su
manera” (14 [A 93; 22 B 17), se advierte que el problema no esté en la vista o el oido sino
en la atencion que los hombres prestan a éstos.

Asi las cosas, mientras para la mayoria la vista y el oido son testigos poco fiables,
para Heraclito, en cambio, son confiables en grado sumo y por ello escribe: “Lo que mas

aprecio es lo que se refiere a la vision, a la audicion y al conocimiento directo” (14 [A

67



23]; 22 B 55). Con ello vemos como es que la idea Heidegger de que para Heraclito lo
extraordinario se encuentra en lo ordinario, esta apoyada por el aprecio que éste tiene por
el conocimiento directo.

Hasta ahora se ha hablado de como es que la atencion que tiene Heréclito en lo
ordinario, en la naturaleza, le ha develado la presencia de lo extraordinario, es decir de
los dioses. Como ya se ha apuntado, y siguiendo a Heidegger, la estancia de lo
extraordinario dentro, u oculto, en lo ordinario se emparenta con la frase “también aqui
habitan los dioses” de Heraclito. De suerte tal que, la presencia de los dioses en los
fragmentos de Heraclito no es algo al azar, sino mas bien un resultado de su estudio de la
fisica. En este orden de ideas, la aparicién de los dioses en los fragmentos si bien es
limitada, posee un significado profundo en el pensamiento del oscuro, pues no solo se
trata de la figura de los inmortales de su cultura, sino de auténticos seres que actian y
convienen en nuestro mundo.

En el siguiente apartado, se abordara la imagen de Artemisa en el pensamiento de
nuestro sabio griego, con ello se persigue dar cuenta de como es que lo extraordinario
habita en lo ordinario y que Heraclito se sirve de la figura de la diosa para enunciar su
actitud frente a la naturaleza. Més atin, en la imagen de Artemisa también se encuentra
una referencia a la teoria de los opuestos segun la cual se produce nuestro mundo. De
suerte tal, que una de las diosas principales en los fragmentos de Heraclito resulta tener
una relacion intima con el pensamiento de nuestro autor y no solo hace referencia a la

deidad de Efeso sin mas.

Tras los pasos de Artemisa

Para adentrarnos al estudio de la Physis en Heraclito es oportuno reconocer el
papel que ocupa una diosa en su pensamiento Artemisa. Lo primero que hay que
responder es, segin Heidegger, si es que el interés de Heraclito por Artemisa es genuino
o circunstancial, habida cuenta de que en Efeso existia un templo a esta diosa, lo que
devela que Artemisa es una diosa especial para los efesios. Nuestro filosofo aleman piensa
que, en realidad, la relacion que existe entre Heraclito y esta diosa es mas que una relacion
entre un ciudadano y una diosa de la ciudad.

Heidegger comienza por reconocer que Artemisa también recibe el nombre de
Diana, lo que devela su especial relacion con la caza. La importancia de esto radica en la

atencion que supone esta actividad. En efecto, cuando hablamos de caseria pensamos en

68



la atencion del cazador hacia la presa. Por un lado, esta atencion puede ser pasiva, el
cazador puede esconderse y aguardar a que su presa aparezca. Pero, si la espera se alarga
a un grado tal que el cazador desfallezca y se retire, éste nunca sabra si es que su presa
hizo acto de presencia. En este sentido es posible recordar: “El que no espera lo utopico,
jamas llegara a descubrirlo, porque estd embotado para la busqueda y no encuentra ningiin
camino” (14 [A 63]; 22 B 18), con el cual se hace patente que el pensamiento de Heraclito
estd marcado por la espera, por la apertura a que algo suceda, en este caso lo utopico o la
aparicion de la presa.

Por otro lado, la caza también puede referir una busqueda activa, es decir sacar de
sus escondrijos a los animales, el cazador se vuelve un atento espectador del hébitat de su
presa, pues espera cualquier sefial que le devele la presencia de su premio. En este punto,
se puede primero de la actuacion de la naturaleza por medio de los animales pues, en
efecto, ellos gozan de esconderse y dejar tras ellos rastros, Heréclito dice respecto de la
naturaleza: “... le gusta pasar desapercibida” (14 [A 92]; 22 B 123). Es posible decir que
en los animales la physis devela su acto gustoso de ocultarse y, asi, el ocultarse de los
animales en realidad se torna algo natural. En un segundo punto, podemos hablar del acto
decidido del cazador al permanecer en la estricta atencion a la physis para percatarse de
la presencia de su presa.

Asi que, la espera y atencidén que supone la actividad de la caceria estrecha la
relacion entre Artemisa, diosa de la caza, y el pensamiento de Herdclito. Ahora es posible
advertir que la relacion entre Artemisa y Heraclito no puede ser exclusivamente la que
nace entre la diosa patrona de una ciudad y un ciudadano de la misma.

Heidegger, también hace notar que a Artemisa le llaman la ®ooc@dpog la portadora
de luz (2012, p. 45). La relacion de Heraclito con la luz también es interesante: ... el
rayo impera sobre toda la realidad” (14 [A 82]; 22 B 64), Eugen Fink, en un seminario
con Heidegger sobre Her4clito, hace aqui una precision importante:

El rayo, contemplado como fendémeno natural. Significa la irrupcion de un
relampago luminoso en la oscuridad de la noche. Asi como el relampago brilla
por segundos y en la claridad de su aparicion luminosa muestra el contorno de las
cosas, de la misma manera en un sentido mas profundo, el rayo hace aparecer la
diversidad de las cosas como un conjunto articulado. (2017, p. 13)

Segun esto, el rayo muestra el contorno de las cosas por unos segundos, para después
sumergirnos de nuevo en la oscuridad. En estos segundos, por miseros que sean, fuimos
capaces de estar presentes en el aparecer de las cosas. Asi, después de un prolongado

tiempo en la penumbra, presenciamos lo imposible. De suerte tal que, la luz del rayo se

69



muestra como un fendmeno capaz de mostrarnos el mundo circundante. El fragmento de
Heraclito, de hecho, le concede al rayo la cualidad de gobernar las cosas.

En este punto es apremiante preguntar cudl es la relacion entre el rayo y la diosa
Artemisa, ésta como ya hemos apuntado se conoce como la portadora de luz vy,
precisamente en la interpretacion que hace Heidegger del fragmento 14 [A 82]; 22 B 64
el rayo adquiere el papel de la luz que gobierna todas las cosas, de hecho, Heidegger
recomienda relacionar el rayo con el fuego (2017, 13). De manera que la luz del rayo esta
emparentada con la diosa que la porta, quiza esto dote de sentido el fragmento: “Hay una
sola cosa que no quiere y, a la vez, quiere ser llamada con el nombre de Zets, la sabiduria”
(14 [A 84]; 22 B 22), el que uno de los dioses mas importantes para los griegos, Zeus, se
relegado y robado de su rayo por Artemisa la portadora de luz.

Para adentrarse en la idea griega del rayo Heidegger recomienda leer el fragmento:
“La sabiduria consiste en una sola cosa: conocer la razon que gobierna la realidad entera
por medio de todos sus elementos” (14 [A 73]; 22 B 41), él reconoce que existe una
relacion entre «la sabiduria» y el rayo. Ademas de esta relacion, el filésofo de la Selva
Negra advierte que cuando pensamos el rayo, en el pensamiento de Heraclito, hay que
hacerlo teniendo en cuenta el fragmento 14 [A 9]; 22 B 1 y, especificamente la siguiente
parte: “[...] De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad con esa
expresion...” en la que debemos entender el surgimiento «ywopéveov» en un sentido
amplio, no sélo en su contexto animal-vegetativo, sino que.

Si Heréclito piensa —escribe Heidegger—, al hablar de ywopévemv, en yéveoic,
no quiere decir con ello «devenir» en sentido moderno, es decir con el significado
de un proceso sino que, pensado en griego, quiere decir «llegar a ser», «aparecer
como presencia» (2017, p. 17)

Asi las cosas, cuando hablamos de génesis en Heraclito debemos entender el surgimiento,
no solo de manera natural, sino en general como las cosas alcanzan a ser y, en ese sentido,
se muestran a nosotros.

Ahora bien, se ha dicho que el rayo que lo gobierna todo se corresponde con la
sabiduria. Para nuestro sabio efesio, la sabiduria consiste en conocer la razon que gobierna
la realidad a través de sus elementos y ésta es la expresion bajo la cual surgen todas las
cosas. Si esto es asi, podemos entender al rayo como un clarificador que permite percatar
el surgir de las cosas en el mundo, de hecho, Fink expresa esto de la siguiente manera:
“Al movimiento del rayo que trae a luz las cosas corresponde el movimiento del Adyog

que las hace surgir y organiza, gobierna y determina todo” (Heidegger, 2017, p. 19).

70



Llegados a este punto debemos preguntarnos qué es lo que tiene que ver el rayo
con Artemisa. Pues bien, si recordamos que el movimiento del rayo lo hemos entendido
como un traer a la luz, en el contexto de un surgir, un aparecer, y tenemos en cuenta que
Artemisa es la portadora de luz, es notoria la cercania entre el rayo y ella, en cuanto
portadores de luz. Si el rayo, de forma similar que el /ogos, se encarga de traer las cosas
al aparecer y acontecer, entonces es posible que el logos o la expresion bajo la cual surgen
todas las cosas sea la misma accion de Artemisa. Por tanto, si se es bastante arriesgado
en esto, uno podria sugerir que en el fragmento 14 [A 84]; 22 B 32: “Hay una sola cosa
que no quiere y, a la vez, quiere ser llamada con el nombre de Zeus, la sabiduria.”, la
sabiduria de la que se habla es de la de Artemisa, que gobierna todas las cosas a través de
sus elementos constitutivos.

Para Heidegger el juego pertenece a la ®Ho1g y, en tanto que Artemis es una diosa
de la naturaleza este juego le pertenece de una forma singular. Asi, la lira de Artemisa, y
de su hermano Apolo, representa el juego de cuerdas y éste juego aparece también en el
arco cuya accion es muerte. En este orden de ideas

La cazadora —escribe Heidegger— que busca lo viviente, para que éste
encuentre la muerte, porta las sefales de juego y muerte: lira y arco. Su otra sefial,
la “antorcha”, es la sefial de la muerte como lo que no se desaparece y extingue.
(2017, p. 46).

Por tanto, Artemisa es la diosa que se presenta en lo viviente, en la ®Vc1c. Pero, también
es esa diosa que presenta la muerte. Su imagen estd marcada por la contradiccion entre lo
vivo y lo muerto. Artemisa, segin Heidegger, es una diosa en la que la contienda, otra
diosa de nombre "Ep1g (2017, p.46), esta presente.

La relacion que Heraclito tiene con Artemisa no es una relacion impropia, como
la que podria sostener un efesio con la diosa de su ciudad. La diosa de la caza va tras lo
viviente para llevarlo, por acto de sus flechas, hacia lo muerto. Por tanto, en su actividad
se realiza el juego de la contienda, y en ella surge y reina la diosa "Epic.

Artemisa y su hermano Apolo son deidades de primer orden el pensamiento de
Heréaclito, tan es asi que Giorgio Colli apertura el nuevo ordenamiento que da a los
fragmentos con el siguiente: “El sefior cuyo oraculo reside en Delfos, ni descubre ni
esconde, solo insinua” (14 [A 1]; 22 B 93). Sobre el arma de Apolo y su hermana, el arco,
también escribe Heraclito, que “En realidad, el nombre del arco es «vida», aunque su
accion es muerte” (14 [A 8]; 22 B 48), de lo cual se sigue que la contienda y la
contradiccion marcaran especialmente el pensamiento de Heraclito sobre la naturaleza,

cosa que se ve expresada en estos dos dioses como la relacion entre la lira y el arco.

71



De manera tal, que en el arco de Apolo y la relacion existente entre lo vivo y
Artemisa, subyace una relacion de tension, de contienda, misma que se impondra en todo
el pensamiento de Heraclito. Tan es asi, que estd contienda entre lo vivo y lo muerto que
podemos ver tanto en el arco de Apolo y en la accion de la cazadora Artemisa recibira su
propio nombre, pues, dentro del pensamiento del Efesio "Epig, la diosa de la contienda
tiene un lugar especial en lo que respecta al funcionamiento del mundo. De esta manera
Artemisa y su accioén nos arrojan a hablar de otra diosa y su intervencién en nuestro

mundo 0 cosmos.

El surgimiento de la realidad: el juego de los opuestos.

Hemos apuntado que Artemisa es la diosa que busca lo viviente y que su aparecer
trae la muerte. Asi, nuestra diosa representa uno de los juegos de contrarios elementales
en el pensamiento de Herdaclito, la relacion entre vida y muerte. Pero més aun, la accion
de la cazadora Artemisa permite que reine otra diosa en el mundo, la dichosa "Epig, pues
en cuanto lo viviente no halle su camino hacia la portadora de luz éste seguira vivo y la
contienda no se llevara acabo. Por ende, el papel de Artemisa es de primer orden en el
pensamiento de Heréclito, pues ella, en su caceria, es la encargada de generar la contienda
entre lo vivo y lo muerto.

Cuando se habla de contienda en el pensamiento de Heraclito se puede recordar
el siguiente fragmento: “Pdlemos es el padre de rodas las cosas, el rey universal, que
presenta a unos como dioses y a otros como hombres, a unos como esclavos y a otros
como libres” (14 [A 19]; 22 B 53). Es claro el papel que ocupa la guerra como padre de
todas las cosas, esto se confirma cuando leemos: “Y si es necesario que estalle la guerra,
y la justicia sea objeto de contienda, y todo suceda segun los viejos vaticinios” (14 [A 7];
22 B 80) en el cual se aclara que la guerra es algo necesario para que suceda la justicia.

Asi pues, la guerra ocupa un papel importante en el pensamiento de Her4clito, sin
embargo, nosotros no hablamos exactamente de la guerra y la lucha, sino de "Epig. Segtin
Heidegger hay que reconocer que la guerra y la lucha son s6lo manifestaciones de la
contienda (2012, p. 47). Aquello que debemos pensar cuando hablamos de la contienda
es el juego, la relacion esencial en la cual se da toda contienda.

Entonces, en el pensamiento de Heraclito el juego es algo esencial. Ahora se
indagara sobre el juego que reina sobre la realidad y, en ese sentido ayuda a producirla.

Precisamente Colli inaugura un capitulo sobre Heraclito de la siguiente manera: “La

72



multiplicidad tiene para Heraclito un valor real, no aparente. La afirmacion parece
paraddjica, si se la compara con la concepcion habitual, que atribuye al filésofo la teoria
del eterno fluir y de la coincidencia de los opuestos” (2009, p. 182). Asi el juego no se da
en el pensamiento de la coincidencia de los opuestos, sino en la relacion entre los opuestos
que no terminan por sintetizarse nunca.

Las individualidades que son las partes constituyentes del juego son, de hecho,
aquello que Heraclito se dispone a enunciar tal cuales son. Segiin nuestro comentarista
italiano cuando Heraclito escribe:

[...]1 De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad con esa expresion,
todos parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en poner a prueba las
palabras y acciones que yo mismo trato de explicar separando cada cosa seguir
segun sus origenes y exponiéndola tal como es en si misma... 14[A9];22 B 1

Deja en claro su intencion, que es explicar cada cosa segun sus origenes. En este orden
de ideas, Colli concluye: “La finalidad vital del filésofo se expresa en el «que escindo
cada cosa seglin su naturaleza trascendente»; reside en el discernimiento de la realidad
segun sus elementos discretos constitutivos, a través de la estructura intima de cada cosa”
(2009, p. 182). Entonces, desde el principio vemos que la idea del monismo que termina
sintetizando perfectamente a las individualidades esenciales en un solo ser, acabando asi
con el juego no se sostiene, pues la intencion de Heraclito es explicar las individualidades
en su esencia y la relacion entre ellas.

Mas adelante Colli aclara que el campo de la realidad y, por ende, el trabajo de la
filosofia, es doble, por un lado, conocer la realidad de las cosas mediante sus elementos
constitutivos y otra es expresar esta verdad en una forma estable (2009, p. 184). De hecho,
en el mismo fragmento 14 [A 9]; 22 B 1, al principio, aclara que los hombres son
incapaces de entender una expresion que relate la verdad sobre la realidad: “Y con
respecto a esta expresion, que es verdadera, los hombres siempre se han mostrado cortos
de inteligencia, tanto antes de prestarle atencion como después de haberla escuchado.”,
esta expresion es la de Her4clito, que enuncia cada cosa segun cudl es, esa es la labor del
filésofo: comprender la realidad y, posteriormente, enunciarla.

Otro punto de apoyo de la multiplicidad lo encuentra Colli en: “Aunque todas las
realidades que existen se convirtieran en humo, la nariz no dejaria de reconocerlas como
distintas unas de otras” (14 [A 48]; 22 B 7), de donde se sigue que, aunque todo se volviera
aparentemente uno, la nariz, es decir un 6rgano mas intimo, seguiria percatandose de

multiplicidad de las cosas (2009, p. 185). Asi, estamos una vez mas frente al tema de la

73



apariencia, pues, aunque las cosas parecieran unificarse, una experiencia mas intima y
profunda de éstas nos develaria la individualidad de cada cosa.

Se trata, pues, de la individualidad de las cosas. En otras palabras, la multiplicidad
de la realidad se devela al hombre en tanto que éste esté atento a una experiencia intima
y personal con la realidad. En este orden de ideas, Colli resalta el famoso fragmento: “A
los que se banan en los mismos rios se refrescan siempre en aguas diferentes...” (14 [A
441; 22 B 12) en el que piensa que se habla de una realidad estable, el rio, que seria la
unidad de lenguaje, para mentar una aquello que, a fuerza de estar mas atentos, develaria
que las aguas siempre son otras. Lo mismo sucede el fragmento 14 [A 48]; 22 B 7 antes
citado, la multiplicidad se devela al hombre en cuanto éste se permita experimentar las
cosas que le rodean de una forma intima y profunda a diferencia de como lo hace la
mayoria.

Asi, la unica diferencia entre los hombres se da dentro de los mismos, mientras
unos se manejan desde los estandares de la mayoria y lo que ésta les dicta, otros prefieren
ir mas alla y seguir profundizando en su vivencia de la realidad. Colli piensa que la
experiencia cotidiana, en efecto, es fuente del conocimiento, sin embargo, por si misma
es insuficiente para construirlo, se precisa de una actitud del hombre para extraer de la
experiencia sensible lo esencial que nos ofrece (2009, pp. 187-188).

Esto podria clarificar una aparente contradiccion entre dos fragmentos. El primero
reza: “La intuicion no es fuente de una solida experiencia, porque de ser asi, se la habria
ensefiado por una parte a Hesiodo y a Pitigoras, y por otra, a Jenofanes y a Hecateo™'
(14 [A 67]; 22 B 40), mientras que en el segundo leemos: “Es necesario que los que aman
la sabiduria puedan dar testimonio de muchisimas cosas” (14 [A 102]; 22 B 35). A simple
vista parece que Heraclito prima la mucha experiencia y por otro lado la censura y ataca.
En realidad, poniendo un poco de atencion, los fragmentos se muestran como dos pasos
del mismo pensamiento. Pues, la experiencia sensible constituye la fuente del
conocimiento, empero, no es suficiente para crearlo. Entonces, la mucha experiencia es
una fuente fuerte de conocimiento, pero si no es acompafiada por una interioridad
interesada y atenta ésta no engendrara conocimiento. Asi, estos dos fragmentos mas que

contradecirse parecen apoyarse en uno con el otro. Por tanto, es igual de nocivo para el

18 La traduccion de Diels-Kranz reza: “La mucha erudicion (polimathia) no ensefia a tener inteligencia;
pues se lo habria ensefiado a Hesiodo y Pitagoras y aun a Jen6fanes y Hecateo”, de ella podemos entender
que lo que Colli traduce por intuicion, se refiere a la mucha erudicion de esta traduccion. En ambos casos
parece referir a la acumulacion de experiencias sensibles.

74



hombre tener un sinfin de experiencias acumuladas, es decir mucha erudicion, sin
ponerles atencién, como no preocuparse por ser hombres experimentados, de las dos
formas la generacion de conocimiento recae en el hombre y no en las cosas mismas.

Ahora es entendible que para Heraclito la multiplicidad tiene un valor real y que
el monismo, que tradicionalmente se le atribuye, no embona del todo con su pensamiento.
Sin embargo, las individualidades esenciales de las que hablamos si presentan relaciones
entre si. El Efesio da cuenta de ello cuando escribe: “Los elementos opuestos convergen,
pero de sus divergencias brota la mas bella armonia; de hecho, la realidad entera surge de
la conformacion” (14 [A 5]: 22 B 8), en efecto, existe una convergencia entre los
opuestos. Pero la realidad surge de las divergencias entre ellos y no de la sintesis de los
mismos. Asi, el pensamiento de Heraclito se inclina més hacia la multiplicidad que hacia
un discurso monista.

Otro paso en el que podemos ver qué tan importantes son los opuestos en el
pensamiento de Her4clito es cuando éste escribe:

El dios es dia y noche, invierno y verano, guerra y paz, saciedad y hambre, y
cambia de la misma manera que el fuego; cuando se extiende mezclado con otros
elementos recibe diferentes nombres, segun le plazca cada uno (14 [A 91]; 22 B
91)

En este fragmento parece claro que el dios esta compuesto de la relacion entre opuestos.
De hecho, si recordamos a Pdlemos, la guerra—de quien se dice que es el padre de todas
las cosas—, se puede pensar la accion en la que prolifera este dios, a saber, la contienda
y la tension que impera en los opuestos.

Parar terminar el tema de los opuestos siempre se puede recordar una de las tantas
objeciones que Heraclito les imputa a los poetas:

Y Heréclito critica el verso del poeta: "Ojala cese la disputa, lejos de los dioses y de los
hombres". De hecho, no existiria la armonia si no hubiera agudos y graves, ni habria
animales si no hubiera macho y hembra, que son opuestos (14 [A127]).

En la cual esta claro que nuestro sabio de Efeso piensa que los opuestos son piezas
fundamentales en la constitucion de la realidad.

Asi las cosas, se ha visto como para Heréclito es de un orden capital obtener
conocimiento directamente de las experiencias del mundo sensible para obtener
conocimiento. Sin embargo, éstas no bastan por si mismas para crear el conocimiento, se
precisa de una actitud del hombre, en palabras de Colli, de una interioridad activa, para
extraerlo. También hemos visto como la experiencia sensible nos muestra que la realidad,

que intentamos unificar en un discurso coherente es multiple y que es imposible reducirla

75



a la unidad. De hecho, para el Efesio la realidad se da en la confrontacion que libran los

opuestos entre si.

EL papel del conocimiento en el pensamiento de Heraclito.

Giorgio Colli en Filosofos sobrehumanos (2009) hace de Heraclito un pensador
mistico en cuyo pensamiento se hallan en perfecta equivalencia tres términos: dios,
mundo y alma (p.52). Si esto ha de ser asi, conocer uno de éstos nos llevara, por afiadidura,
a conocer a los otros dos.

Para sostener la primera equivalencia, aquella que equipara al alma con el mundo
exterior, se remite a los siguientes fragmentos: “Para las almas, convertirse en agua es la
muerte, y para el agua es muerte convertirse en tierra; pero el hecho es que de la tierra
brota el agua, y del agua surge el alma” (14 [A 53]; 22 B 36). En el fragmento se encuentra
implicito que aquello que da muerte al alma es el agua, por extension es posible pensar al
alma mas cercana al fuego. Pero, aun hay mas. Si se lee:

Transformaciones del fuego: primero, el mar; luego, una mitad del mar se
convierte en tierra, y la otra mitad se transforma en el halito de fuego b) La tierra
se disipa como mar; y en esa misma expresion se determina la naturaleza que
tenia antes de transformarse en tierra. (14 [A31]; 22 B 31)

La primera transformacion del fuego es el mar, es entendible que se refiere al agua, igual
que en el alma, el fuego encuentra su primera transformacion en el agua. De esta
interpretacion Colli concluye

[...] de modo inequivoco la igualdad entre el alma y el fuego, y dado que para
Heraclito el fuego significa el principio de todas las cosas, esta igualdad quiere
decir coincidencia entre la interioridad del hombre y el mundo exterior (2009, p.
53).

Asi es como se ha consolidado la primera equivalencia, la que existe entre el alma y el
mundo exterior. Luego, entonces, el conocimiento del alma, esa indagacion infinita, se
corresponde con el conocimiento del mundo exterior. En este sentido Heraclito escribe:
“Por mucho que te esfuerces, y aunque recorras todos los caminos, no podras descubrir
los limites del alma: asi de profunda es la expresion que le concierne” (14 [A 55]; 22 B
45)

La segunda equivalencia existe entre el hombre y dios. Una vez mas una parte del
fragmento 14 [A 9]; 22 B 1 le da pie a Colli para pensar en esto: “[...] yo mismo trato de
explicar separando cada cosa segin sus origenes y exponiéndola tal como es en si

misma...” que en conjunto con el siguiente fragmento: “La sabiduria consiste en una sola

76



cosa: conocer la razoén que gobierna la realidad entera por medio de todos sus elementos”
(14 [A 84]; 22 B 32), hacen de Heraclito un sabio que conoce la razén que gobierna el
mundo. Por ultimo, el fragmento: “Hay una sola cosa que no quiere y, a la vez, quiere ser
llamada con el nombre de Zeus, la sabiduria” (14 [A 84]; 22 B 32), de donde se entiende
que el hombre sabio es equiparable a un dios, aunque esto para ¢l resulte hasta cierto
punto irrelevante.

En este orden de ideas, la igualdad entre el alma del hombre y dios no se da entre
cualquier alma, sino solo aquella que pertenece al sabio. Asi “Heraclito establece una
distincion fundamental entre los hombres mediocres y los hombres que se transforman en
dioses por el conocimiento” (Colli, 2009, p. 55). Si hemos de seguir a Colli en esto, el
conocimiento de las cosas inmediatas segin sus elementos constitutivos lleva a los
hombres a abandonar la esfera de la mediocridad para alcanzar la gloria que le es propia.
El siguiente fragmento: “De hecho los mejores escogen una sola cosa por encima de todas
las demas: la gloria imperecedera de los mortales. Pero la mayoria se hincha hasta
reventar, como las bestias de manada “(14 [A 77]; 22 B 29) corrobora esto.

Es en este sentido que Heraclito puede decir: “Lo que mas aprecio es lo que se
refiere a la vision, a la audicion y al conocimiento directo” (14 [A 23]; 22 B 55)
tradicionalmente se piensa que el Oscuro esta aqui contradiciéndose puesto que también
escribe: “La intuicion no es fuente de una solida experiencia, porque de ser asi, se la
habria ensefiado por una parte a Hesiodo y a Pitdgoras, y por otra, a Jenofanes y a
Hecateo” (14 [A 67]; 22 B 40). Sin embargo, estos fragmentos se pueden interpretar como
complementarios. Por un lado, el primer fragmento habla del conocimiento proveniente
de los sentidos, aquel que nos muestra el mundo directamente, la intuicion. La diferencia
es la interioridad de la que hemos estado hablando anteriormente, la experiencia del
mundo es el sustrato para que el conocimiento germine, pero éste no crecera por si solo
necesita de nuestro aliciente, nuestra atencion. Es por eso que nuestro sabio puede detestar
a Pitdgoras y Hecateo, pues para €l ellos son meros compiladores de experiencia. En
cambio, ¢l mismo Herdaclito, busca la experiencia para convertirse en sabio, de suerte que
en el siguiente fragmento podemos encontrar una culminacidon para este tema: “Es
necesario que los que aman la sabiduria puedan dar testimonio de muchisimas cosas” (14
[A 102]: 22 B 35).

Colli propone que todo hombre puede convertirse en dios mediante el
conocimiento (2009, p. 56), interpretacion que apoya en los siguientes fragmentos: “El

sentimiento es la realidad en la que todas las cosas se relacionan entre si” (14 [A 14]; 22

77



B 113)", si entendemos sentimiento no como una afecciéon del alma, sino como la
capacidad que tienen nuestros sentidos de ser afectados por el exterior, entonces se puede
pensar que el sentido del fragmento se dirige hacia a hacer comun a todos la capacidad
de sentir el mundo, el otro fragmento: “Todos los hombres pueden tener la suerte de
reconocerse a si mismos y experimentar lo inmediato” (14 [A 50]; 22 B 116). Asi todo
hombre tiene en si mismo la potencia de nacer dios mediante el cultivo del conocimiento.

La importancia del cambio de hombre-mediocre a un hombre-dios Colli lo

encuentra en el siguiente texto de Heraclito: “Inmortales mortales, mortales inmortales;
vivos en la muerte de aquellos, pero en la vida de aquellos muertos” (14 [A 43]; 22 B 62),
en que el cambio queda patente: unos viven en la muerte de los otros y viceversa. Aqui
también es posible constatar la armonia de los opuestos, puesto que el convertirse en
hombre-dios, supone nuestra muerte como hombre vulgar. Pero también es posible decaer
y pasar de ser dioses a hombres mediocres, de suerte tal que la tension entre estos opuestos
determina nuestra existencia.
Cuando Heraclito habla a los hombres lo hace de forma oscura y en breves sentencias
porque a ¢l no le importa volver su experiencia intima con su alma, con lo divino y con
el mundo un discurso politico, en el sentido de publico, perfectamente entendible y
detallado. El sabio de Efeso sabe perfectamente que debe actuar en consonancia con la
naturaleza, con el mundo, y la razén universal que opera en él. Por eso, siguiendo en ello
al dios del oraculo de Delfos Heréclito no descubre, ni esconde, sino que a lo sumo lanza
insinuaciones, esperando que los hombres tomen en sus manos las retadoras palabras de
¢éste y lleguen por sus propios medios a la sabiduria.

De manera tal que el conocimiento de la fisica en Her4clito, devela la accion de
nuestros conciudadanos del mundo, los y las diosas. Asi las cosas, el estudio de la fisica,
del mundo aparente, lleva al Efesio a dar cuenta de una realidad oculta en lo aparente,
usando las palabras de Heidegger, y con ella, el papel del hombre en esta relacion entre
mortales e inmortales. Por tanto, el estudio de la fisica, como un ejercicio espiritual no se
trata de un mero ejercicio tedrico, sino que, representa un estudio practico, en el sentido
griego. Es decir, que este estudio del mundo no es un acto meramente contemplativo, sino
que al mostrar el lugar del hombre nos proporciona el conocimiento necesario para llevar

nuestra vida como es debido. Esto es, vivir segun nuestro papel en el cosmos.

19 La traduccion de Diels-Kranz: “comun a todos es la inteligencia”

78



La fisica en Heraclito

Hablar de fisica en la actualidad casi siempre refiere al estudio de las magnitudes
y fuerzas que operan en nuestro mundo, abundan las discusiones sobre materia, energia,
etcétera, y no hay nada de malo ni reprochable en ello. Sin embargo, con las precisiones
que hemos hecho sobre el concepto de @vaic en el contexto griego. Pero, sobre todo en
el pensamiento de Heraclito, deberiamos preguntarnos que implica para el Efesio el
estudio de ésta.

Pues bien, de la @doic hemos dicho que es insuficiente traducir por nuestro
concepto de naturaleza. La palabra griega tiene en su etimologia el verbo «@Ow®», crecer,
de ella se dice que era la diosa Naturaleza. Heidegger, por su parte, entiende la ®Vo1c en
este sentido de surgir. En su texto sobre Her4clito escribe de ella: “lo que surge a partir
de si mismo en lo abierto y libre...” (2017, p. 46). Asi, todo aquello que surge de si es
algo fisico. Para un griego como Heraclito quien dice que también aqui habitan los dioses
es del todo natural que éstos sean también materia de estudio cuando hablamos de indagar
la @ooic.

El estudio de la fisica para Her4clito no se inclina hacia lo que hoy entenderiamos
como un conocimiento cientifico del mundo natural, en el recorrido de sus indagaciones
fisicas €l encuentra a la divinidad habldndole y también se halla a si mismo. Asi, el
pensamiento antropologico y teoldgico de Heréclito se haya en sus indagaciones sobre
ésta. Por tanto, el tema de la @doi¢ no es un tema de mera erudicion o estudio, sino que
se trata de un aspecto vital y que, si no se experimenta, si no se siente, no tiene sentido
alguno.

El conocimiento inmediato, como se ha tematizado antes es de orden vital para
Heraclito, pero no por el simple hecho de conocer, sino que al aprehenderlo devela la
accion de la divinidad. No se trata de una accion trascedente en el que puede reconocer
este mundo como obra de entidades metafisicas. Por el contrario, en el mundo el sabio de
Efeso reconoce la acciéon de los dioses y su presencia en la realidad. Asi las cosas, el
conocimiento de la naturaleza le permite a Heréclito intuir y descubrir que «también aqui
habitan los dioses».

Ahora bien, también este conocimiento le permite a nuestro sabio el indagarse
como parte del mundo y, de hecho, encuentra su lugar en el cosmos, la naturaleza de su
alma y también su poder, es decir la reconoce que el papel del hombre, puede tratarse de

un papel mediocre, que se piense asimismo como autosuficiente y con una inteligencia

79



propia o, puede entenderse como un ser que mediante el conocimiento alcanza la gloria
que le corresponde. Por tanto, se trata de un hombre despierto que se sabe en el mundo,
que reconoce su lugar y su poder.

Asi las cosas, cuando hablamos de la fisica en Heraclito podemos advertir que
esta muy cercana a lo que Hadot propone como un ejercicio espiritual, vale decir, una
actividad que ayuda al hombre a mejorarse a si mismo y, para decirlo con sus propias
palabras, aumentar su ser. Por tanto, el pensamiento de Heraclito sobre la fisica es mucho
mas que un mero estudio, se trata de crear conocimiento mas que obtener informacion y
datos. La diferencia entre el conocimiento y la acumulacién de datos es explicada por
Byung Chul-Han (2017), la informacion se vuelve deformadora, incapaz de generar un
cambio de conciencia en el ser que la obtiene. Por el contrario, al conocimiento le es
intrinseca la transformacion de quien se esmera en conseguirlo, gracias a ¢l siempre se
entra en la realidad con una nueva visidon de la misma, adquiere un nuevo significado (pp.
7-8).

Si recordamos que para Heraclito el conocimiento no es mera acumulacion de
experiencias o informaciones, sino que ademas demanda la existencia de un caracter
interior de estricta atencion al otro. Entonces podemos ver lo mucho que se asemejan las
ideas que Han y Heraclito tienen sobre el conocimiento. Asi la fisica, segin nuestro sabio
heleno no se circunscribe al ambito de las meras explicaciones informativas. Por el
contrario, su practica lleva al actor a una transformacion liberadora que perfecciona su
ser para tomar la forma de vida que nos corresponde segiin el ordenamiento del mundo.
Recordemos que, para Heraclito el conocimiento de la realidad manifiesta nos devela la
presencia de los dioses y que somos capaces de convertirnos en uno de ellos, dejando
atras nuestra vida como meros vulgares y accediendo a la mayor gloria que nos es
permitida segun el ordenamiento del mundo.

Concluyendo, el estudio de la fisica no es una tarea meramente tedrica o
contemplativa. En ella Her4clito tiene un interés practico: el descubrimiento de la vida
que, en tanto que hombre es propia. Por consiguiente el conocimiento que obtengamos de
dicho estudio, no tiene un valor meramente informativo, sino que adquiere una dimension
realmente importante en nuestra vida cotidiana, pues gracias a ¢l es que conseguimos
transformar nuestra vida desde la impropiedad de vida propuesta en la ciudad humana

hasta la participacion en la ciudad divina que es el mismo mundo que nos rodea.

80



Conclusiones

Para Pierre Hadot los ejercicios espirituales implican una forma de vida que, como
ya se ha visto, se emparenta con vivir de una forma filoséfica. Esto significa que aplicar
a nuestra vida los ejercicios espirituales no es otra cosa que practicar la filosofia. La
pregunta que resulta obligatoria es (A qué llamamos vivir de manera filos6fica? La
cuestion acepta mas de una respuesta. De hecho, ésta se dara seguin lo que se entienda por
filosofia. Siendo este el caso, Hadot la entiende como una estricta atencion al orden de
las cosas haciéndote vivir de acuerdo a este orden para conseguir la felicidad, o la
imperturbabilidad del animo. De tal suerte que Hadot actualiza la concepcion que se tenia
de la filosofia principalmente en la época helenistica. Por tanto, en la presente tesis vivir
de forma filosofica se tom6 como una actividad de resignificacion de un sinfin de
practicas cotidianas que normalmente pasan desapercibas para los hombres.

En este orden ideas, los ejercicios espirituales exigen una atencion especial a las
practicas que normalmente realizamos y por esto constituye un ejercicio de primer orden.
Asi las cosas, la atencion es una rasgo que puede convertir cualquier préctica en un
ejercicio espiritual Por ejemplo, la lectura, uno puede leer tres libros por mes a una
velocidad impresionante y, al concluir cada libro, no recordar la trama o los topicos de
éste o bien se puede leer un solo libro, con la atencion totalmente enfocada a la
problematica que presenta, estar con todo nuestro ser a la espera de aquello que el libro
quiere decir y al concluirlo se habra extraido alguna cosa que serd de importancia para
nuestra vida que se guardara dentro nuestro como si de oro se tratara. Como es posible
notar, la atencidon que pongamos en la lectura es lo que hace que la mera accion se
convierta en un ejercicio espiritual.

Por lo tanto, el vivir de una forma filosofica bajo la optica de los ejercicios
espirituales significa, ante todo, vivir en un estado de continua atencidon a nuestros actos
para que éstos al realizarse otorguen alguna ganancia para nuestra vida. De suerte tal que,
la presente tesis procur6 hacer una interpretacion del pensamiento de Heraclito prestando
atencion a aquello que €l pensaba ganar para si mismo en todas las practicas que se dejan
ver a través de sus fragmentos.

Uno de los principales problemas que se tuvieron que atender es que el concepto
de ejercicios espirituales parece popularizarse en la época del pensamiento helenistico
con las escuelas socraticas menores. El mismo Hadot hace referencia principalmente a

pensadores de esta época como Epicuro y Marco Aurelio. Sin embargo, ¢l también

81



explicita que los ejercicios espirituales se hallaban ya en Socrates. El presente trabajo
pretendi6 mostrar que los ejercicios espirituales, tal como los entiende Hadot, se
encuentran ya en Heréclito a pesar de que el concepto de ejercicios espirituales no se
encuentre explicitamente en los fragmentos que nos llegan del Efesio.

Asi pues, la atencion que se presta a los actos cotidianos los convierte en ejercicios
espirituales y éstos operan una conversion en aquel que los practica. En este punto Hadot
recuerda la division entre los hombres que impera en las filosofias de las escuelas
helenisticas. Los cinicos para conseguir la imperturbabilidad de &nimo buscan evitar el
mal orientando todos sus actos segun lo dicta la naturaleza, ellos juzgan que aquello que
corrompe a los hombres son sus propias convenciones y, en ese sentido, abandonan las
normas de la ciudad que son las normas de los hombres, proclamando como hombres
inauténticos a aquellos que se rigen por las convenciones de la vida en las ciudades. Los
estoicos, por su parte, siguen una via menos regia para la consecucion de la virtud moral,
es decir que ellos mediante los ejercicios espirituales planean limpiar su pensamiento, su
juicio y sus acciones puesto que piensan que el bien y el mal no existen como tal en la
naturaleza, sino que habitan en el juicio humano. Asi, se distinguen de los vulgares que
se entregan a las convenciones humanas que atribuyen el bien o el mal a las cosas y no al
propio juicio. En todo caso los ejercicios espirituales representan una conversion del ser
que las practica.

Asi las cosas, como ya se ha sefialado la presente tesis no intenta mostrar que los
ejercicios espirituales se encuentran ya en pensadores precedentes a las escuelas
helenisticas, aunque el propio Hadot mencione en su obra a estos ejercicios ya se
encuentran en SOcrates y Platon, Mejor dicho intentamos interpretar un pensamiento
anterior, en este caso el de Heraclito, a través de esta forma de concebir la filosofia como
ejercitacion espiritual, el objetivo de esto no es encontrar el verdadero sentido de lo que
dejo dicho el Oscuro, sino que, a lo sumo, encontrar un camino en el estudio de este
pensador que no ha sido muy recorrido y que, sin embargo, nos puede clarificar muchas
de las oscuras sentencias de nuestro pensador griego.

Asi pues, si de lo que se trata es de hacer una interpretacion del pensamiento del
Efesio bajo los supuestos de los ejercicios espirituales se tomo la decision de dedicar un
capitulo a cada uno de los tres grandes topicos de la obra de éste. El primero corresponde
a lo que algunos pensadores, como Werner Jaeger llamaron la antropologia de Heraclito;
el segundo responde al tratamiento de la vida publica en la ciudad del Efesio, pensadores

como Rodolfo Mondolfo y Giorgio Colli reconocen aqui un impulso politico en nuestro

82



pensador. El ultimo de los capitulos se encarga de lo que podria llamarse la fisica de
Heraclito, aunque como se verd, y como sefial6 Heidegger, este estudio de la physis dista
mucho de parecerse al estudio de la fisica contemporanea. Este ordenamiento obedecid a
una decision metodologica, pues como ya se dijo en su momento estos topicos se
encuentran intimamente unidos en el pensamiento del Efesio y no siguen un orden
establecido, sino que aparecen ser simultdneos. Asi las cosas, en el presente trabajo se
mostré que el pensamiento de Heraclito puede ser visto como un solo camino que va
desde temas antropoldgicos y de fuero interno pasando por temas politicos, de la vida en
comun con otros hombres; hasta el estudio del mundo que nos rodea como fisica o
viceversa.

Una sentencia de Heraclito nos clarifica muy bien el transito por su propio
pensamiento sefialando que “El camino hacia arriba y hacia abajo es uno y el mismo” (14
[A 33]; 22 B 60). No hay nada que nos pueda decir que esta sentencia hace referencia a
esto especificamente. Pero, la imagen que nos presenta ilustra a la perfeccion la naturaleza
del pensamiento de Heraclito que se puede recorrer en ambos sentidos y el camino no
deja de ser el mismo. La via que seguimos en esta tesis va del aspecto antropologico de
Heraclito hacia su estudio de su fisica. Esto es tanto como decir que partimos de lo
particular hacia lo mas general.

Ast las cosas, uno de los pilares que descubrimos en el pensamiento antropologico
de Heréaclito es la atencion que prestemos a nosotros mismos. Puesto que, si atendemos a
nuestra existencia corporal daremos cuenta que somos mortales y que esto es el rasgo
distintivo entres los hombres y los dioses. Al mismo tiempo, se advierte nuestra diferencia
con animales y plantas, aquellos seres con los que compartimos la categoria de mortal.
Entonces, de pronto, advertimos que nuestro lugar en el mundo no corresponde
exactamente a los dioses, pero que tampoco encaja a la perfeccion con la categoria de
mortal. Heraclito deja ver este punto cuando hace comparaciones implicitas o explicitas
con los animales en los que siempre parece decirles a sus contemporaneos que no es digno
de ellos, hombres, actuar como animales. Por otro lado, también se encarga de
ridiculizarlos con comparaciones con los dioses. De estas distinciones que son las mas
visibles en el pensamiento de Heraclito se puede advertir cudl es el lugar del hombre en
el cosmos u orden del universo, a saber, el punto medio entre mortales e inmortales.

Como se vio en el primer capitulo cuando el Oscuro se atiende a si mismo da
cuenta de su lugar en el cosmos, en tanto que hombre, como en un punto medio entre

mortales e inmortales. Asi las cosas, esta atencion hacia si mismo le devela a Heraclito

83



que el hombre puede vivir de una determinada forma atendiendo la razon que lo gobierna
todo y, de esa manera, asemejarse a la divinidad o, por el contrario, puede elegir ignorar
esta razon universal y abandonarse a una vida en la que saciemos todos nuestros apetitos
como si de bestias se tratase.

En tltima instancia la atencidon que prestemos a nosotros mismos nos pondria en
condicién de llevar a cabo en nosotros mismos una transformaciéon. Colli comenta que
para el Efesio gracias al conocimiento que tiene de si lleva a cabo una transformacion que
lo lleva del estado mas animal hacia un estado divino. Hadot escribié que el filésofo que
pone en practica estos ejercicios espirituales internos, persigue llevar a cabo una
transformacion de si en la que se deje atras el yo individual para formar parte de un todo
cosmico. De suerte tal que la conversion que tiene Heraclito, en la que deja tras de si su
incivilidad para participar en el ordenamiento del cosmos es muy similar con lo que Hadot
tematiza como dejar atras la existencia individual.

Esta conversion que se lleva acabo sobre uno mismo puede ser tildada como un
ejercicio reflexivo, en el sentido de que se trata de una accioén que alguien ejecuta sobre
si mismo. En este punto nuestro Heraclito parece haber perdido todo interés en la vida
politica, por ejemplo, renuncia a gobernar Efeso, lo que era su derecho; aun mas,
abandona a los efesios para vivir en la montafia. En una primera instancia se podria decir
que la ejercitacion espiritual de atenderse a si mismo mermo todo interés en la vida
politica. Sin embargo, esto no es del todo cierto, como hemos visto Heraclito abandona
su ser individual para vivir dentro de un orden cosmico y dentro de éste se encuentran las
ciudades y, por afadidura, los otros hombres, pero también, como ¢l mismo diria los
dioses. Pues bien, ya se ha dicho que el conocimiento eleva al hombre al plano de lo
divino. Entonces, de alguna forma su vida se volvié comtn a la de los dioses, quiza por
eso les diga a unos extrafios que se presentan en su domicilio ‘también aqui habitan los
dioses’ y, quiz4 también, por eso se rumorea que ¢l mismo dejé su libro a los dioses
aludiendo a que so6lo ellos le entenderian. Estas historias sobre el Efesio permiten dar
cuenta de que no se trata que Heraclito abandone del todo la vida politica, es decir la vida
en comun, sélo que la comunidad a la que ¢l alude no es exactamente la humana, sino la
divina.

Heidegger comenta que en realidad Heraclito no es un pensador apolitico, que
niega y abandona rotundamente la vida con los otros hombres, sino que el Oscuro se
devela como un pensador politico, pero su vida en comun no se circunscribe en la ciudad

de los hombres, ésta se cimenta en la comunidad con los dioses. Colli por su parte, piensa

84



que para Heraclito la politica pierde todo interés frente al conocimiento. Sin embargo, el
abandono a la politica que nuestro pensador griego se propone no se consolida, y se siente,
en tanto que griego, movido para hablar a los hombres y el odio con el cual se expresa
hacia ellos es efecto de su profunda decepcion por la vida que llevan.

Por tanto, parece ser que esta transformacion que Heraclito operd sobre si gracias
a atenderse, se asemeja demasiado a lo que Hadot llamo ejercicios espirituales de indole
interno. Heraclito habla de este tipo de atencion a si mismo como una suerte de conocerse
o indagarse, en este orden de ideas se puede leer: “Traté de descifrarme a si mismo™ (14
[A 37]; Fr. 101), hay que prestar atencidén que el fragmento comienza con la palabra
‘tratar’ asi que no esta asegurada su buena culminacion, sino que habla de una accidon que
tiende a la repeticion, justamente como un ejercicio. Por ultimo, el mismo Heraclito
escribe “Todos los hombres pueden tener la suerte de reconocerse a si mismos y
experimentar lo inmediato” (14 [A 50]; Fr. 116). Y es con este fragmento que es posible
salir del fuero interno y hablar de la vida y pensamiento de Heraclito en comunidad con
los otros hombres, sus conciudadanos, puesto que hace participe a todos del mismo bien
de conocerse a si mismos y deja por completo a cada hombre la decision de tomar el
camino del autoconocimiento como ¢l lo ha hecho.

Los fragmentos del efesio casi siempre suponen un escucha, es decir que las
palabras que éste escribiod, la mayoria de las veces, suponen a un lector o, en su tiempo, a
un oyente que las atendiese con toda la seriedad que merecen. El primer fragmento que
reza: “[...] De hecho, aunque la realidad entera surge en conformidad con esa expresion
parecen carecer de experiencia cuando se empecinan en poner a prueba las palabras y
acciones que yo mismo trato de explicar...” (14 [A 9]; 22 B 1), permite entender que el
Efesio esta justamente hablandole a otro u otros y esto es, de alguna manera, una forma
de entablar un didlogo con sus conciudadanos. Segiin Hadot el didlogo es un ejercicio
espiritual que se practica en comunidad y, por tanto, se practica dentro de la vida comuin
de los hombres, es decir, que es algo inherente a la vida de la polis, la ciudad. Por esta
razon, en el segundo capitulo del presente trabajo se ha buscado resaltar la caracteristica
dialogica de los fragmentos de nuestro sabio griego y mostrar la similitud que existe entre
esta caracteristica y los ejercicios espirituales que Hadot clasifica como ejercicios
realizados en comunidad.

Uno de los principales problemas que salieron al paso en este momento de la
investigacion fue la contradiccion que surge entre el Heraclito que intenta replegarse y

atenderse a si mismo, abandonando su ciudad e intentando vivir en la montana. Giorgio

85



Colli, de hecho, comenta que la personalidad del Efesio es la personalidad mas dionisiaca,
y debido a esto, contraria a la politica del mundo griego antiguo. De hecho, aqui para
apoyar esta idea de que Heraclito no tenia consideracion alguna por sus conciudadanos
se puede rememorar la historia en la que ¢l decide declinar su derecho al trono de la
ciudad en favor de su hermano menor, de la misma forma el mismo dice acerca de la
ciudad:

Los habitantes de Efeso, concretamente los adultos, deberian ahorcarse y dejar la ciudad
en manos de imberbes por haber expulsado a Hermodoro que valia mas que todos ellos
juntos y del que decian: entre nosotros no debe sobresalir ningun individuo aislado; y si
eso sucede, que sea en otro lugar y que sobresalga en medio de otros (14 [A 117]; 22 B
121).

Aclarando que no siente mucho aprecio por sus conciudadanos quienes decidieron
expulsar al mejor de ellos para ser justamente el mejor entre ellos. Otro punto que ayuda
a sostener la nefasta actitud de Heraclito hacia los hombres son las expresiones en las que
los compara con monos o animales aunado a sus criticas contra ciertos cultos que
consideraba indignos de la vida que les era propia en tanto que hombres.

Asi vistas las cosas no parece que fuera del interés de Heraclito dialogar con sus
conciudadanos los efesios. ;Como, entonces, se puede decir que Heraclito tenia una
actitud politica?; o, mas atn, ;Coémo proponer que la actitud politica de Heréclito puede
tener un simil con lo que Hadot entendi6é como ejercicios espirituales que se llevan a cabo
en comunidad? Pues bien, nuestro filésofo francés tematiza este tipo de ejercicio que se
realizan en comunidad persigue que todo el que participe obtenga una mejora para su ser.
En este orden de ideas, el didlogo es erigido como una de los ejercicios espirituales mas
importantes que se realizan en comunidad.

Si esto es asi, el simil que se pudo notar entre los ejercicios espirituales que se
realizan en comunidad y el pensamiento del Efesio se dara en funcion del didlogo. Asi las
cosas, en el segundo capitulo de la presente tesis se senald que los fragmentos de Heréclito
tienen un tono en el que siempre se puede sentir que le estd hablando a otro. El didlogo
que Heraclito intenta entablar en sus fragmentos no parece muy ameno, de hecho, parece
una continua ofensa y fustigacion para sus conciudadanos. Giorgio Colli dice a este
respecto que la las palabras oscuras, lo sentencioso de sus fragmentos y lo duro de sus
palabras son, en realidad, una venganza para los hombres por no poder abandonarlos a su
suerte y tener la necesidad de comunicarse a sus conciudadanos a quienes ama y de

quienes, al ver su forma de vida, se siente totalmente decepcionado.

86



Giorgio Colli comenta que los griegos que se involucran en la educacion de sus
conciudadanos son especialmente formadores de la espiritualidad de la misma. De suerte
tal que un maestro, en el panorama heleno, es una figura de especial importancia cuando
se trata de la espiritualidad de la ciudad. Por tanto, el maestro es una persona crucial en
el panorama de los ejercicios espirituales que se realizan en comunidad.

El segundo capitulo se abocé a formar la imagen de Heraclito como un maestro,
que ensefa a través del didlogo. En este apartado se alcanzo a notar que en las palabras
del Efesio se esconde una ensefianza cuyo objetivo es mostrar a los hombres como opera
el cosmos y cudl es la vida que les corresponde en tanto que hombres. Al respecto Giorgio
Colli menciona que el caracter griego y, por ende, politico de Heraclito frustr6 su plan de
retirarse de la vida de la polis por completo. Colli menciona que esta actitud de Heraclito
que toma en contra de los efesios es un reflejo del intenso amor que tiene por los hombres,
es este amor lo que lleva a Heraclito a la decepcion al ver la forma en la que sus
conciudadanos deciden vivir.

Ahora bien, los ejercicios espirituales que se practican en comunidad son,
generalmente, aquellos que se realizan dentro de la ciudad. Asi es complicado sostener
que Heréclito los llevo acabo, pues se cuenta que ¢l abandono la ciudad, renegando de la
vida en comunidad. Esto es cierto s6lo si no se presta atenciéon a aquello con lo que
Heraclito se siente comun. Heidegger, a este respecto, hace un esfuerzo loable por
desentrafiar aquello con lo que el Efesio hace comunidad. En un primer instante el filésofo
de la selva negra se pregunta ; Acaso renunciar la ciudad significa abandonarla? El piensa
que no se es asi, por el contrario, el abandono de la ciudad humana devela que nuestro
sabio griego se sentia en comunidad de algo mas que el &mbito humano, a saber, el ambito
divino.

En este punto Heidegger resalta una historia en la que el sabio efesio les dice a
unos extranjeros ‘también aqui habitan los dioses’. Para el filosofo de Friburgo es de suma
importancia esta cercania con los dioses, pues gracias a ella Heraclito puede abandonar
el cuidado de la polis humana. De hecho, si se recuerda que €l dejo su libro en el templo
de Artemisa, entonces se entiende que la atencién que presta a la cercania que tiene con
la divinidad cambia por completo su forma de vivir.

Asi las cosas, el mensaje que se logra extraer en los fragmentos de Heraclito tiene
que ver con el lugar que ocupa el hombre en el cosmos y, por ende, aquello que le es
propio. En este orden de ideas se aboca a hablar del mundo y de la vida del hombre en

¢éste. Esto da entrada a hablar no so6lo de la forma dialdgica de los fragmentos, sino

87



propiamente del mensaje que el Oscuro planea hacer llegar a los hombres. El mensaje
como ya se ha dicho son los resultados de las investigaciones del Efesio sobre la razon
que opera y produce el mundo y la cual advierte gracias a la atencion que presta a la
naturaleza.

Ahora bien, para entender aquello que hace de la fisica un ejercicio espiritual
vimos como Hadot estudio especialmente la obra de Marco Aurelio. En sus Meditaciones
este autor piensa que hacerse una representacion mental exacta de cualquier cosa es
hacerse una representacion fisica de ésta. La representacion mental exacta de la cosa
implica conocerla tal cual es en la naturaleza esto significa, ante todo, eliminar de nuestra
representacion juicios o valoraciones venidas de la convencion humana. Justamente en
este punto es donde podemos encontrar una similitud crucial con el pensamiento de
Heraclito, pues si se recuerda que €l explica y cada cosa tal cual es, se debe entender que
la explica segiin su naturaleza y evita decir de ella las valoraciones humanas. Atun mas,
Heraclito también presta atencion a los elementos que constituyen la cosa de la misma
forma que Marco Aurelio atiende de forma especial los elementos constitutivos de casa
cosa. De esto se sigue que la actitud de Her4clito sobre la exposicion de las cosas tal cual
son tiene un correlato con la actitud de Marco Aurelio cuando estudia la fisica.

Segun Hadot, el tltimo paso del estudio de la fisica como ejercicio espiritual trata
de ver la relacion de la cosa o acontecimiento con el universo, situdndolas en el lugar que
le fue asignado por la razon universal. De manera que el interés de Heraclito por el lugar
del hombre en el cosmos y su cercania con los dioses bien puede tratarse de un estudio
fisico del hombre seguin lo dicho hasta el momento.

Este tipo de atencion a las cosas genera en aquel que la practica una
transformacion en la que abandona la vision humana, pasional y convencional de las cosas
para tener una vision universal orientada segin la razon por la cual suceden todas las
cosas. Esta transformacion en Heraclito se vuelve patente en un sinfin de momentos a lo
largo de sus fragmentos, por ejemplo, cuando da cuenta que el hombre no es mas que un
mono si se le compara con un dios o cuando menciona que lo sabio es hacer caso a la
razén que existe en sus palabras y no exactamente a ¢l para poder advertir el mensaje que
esconde su discurso.

Como se ha visto anteriormente para Heraclito es de suma importancia reconocer
que el lugar del hombre no esté tan alejado del lugar que tienen los dioses en el cosmos.
De hecho, Giorgio Colli piensa que Heréclito como uno de los primeros pensadores

misticos del mundo heleno encontrd, mediante el conocimiento, una posible

88



transformacion de los hombres en dioses que también podia suceder a la inversa. Una
posible prueba de esta transformaciéon como ya se ha dicho es la atencion que Heraclito
presta a los dioses. Segun Heidegger Heraclito da cuenta de la esencia de los dioses
griegos que es justamente aparecer en lo ordinario llenando y sobrepasandolo todo hasta
el punto de constituir la experiencia de lo extraordinario en lo ordinario.

La transformacion del mortal en dios de la que habla Colli se logra mediante el
conocimiento que se adquiere de la estricta atencion al mundo y de descubrir en ¢l la
accion del logos que lo gobierna todo a través de todo. Esto es, en palabras de Heidegger,
poner atencion a lo extraordinario que aparece, oculto, en lo ordinario. De suerte tal, que
para Heraclito el estudio de la fisica le da la oportunidad de llevar a cabo en ¢l mismo una
transformacion tan radical que lo volveria comun a los dioses y asi ocupar el lugar que le
es propio dentro del cosmos.

La cercania con los dioses es de tal importancia para Heraclito que en su estudio
de la fisica le presta especial atencion a Artemisa, puesto que la accion de ésta se
encuentra continuamente en la naturaleza. Uno podria preguntarse si se trata de un interés
especial por la diosa o si Heraclito la menciona varias veces debido a que ésta es la diosa
de Efeso. Heidegger apuesta por lo primero, para él una prueba de ello es que tanto la
diosa de la caza como ¢l presta una atencién muy especial a la naturaleza.

Como se vio en el tercer capitulo esta atencion puede manifestarse al menos de
dos formas. Una paciente, pero alerta, a la espera del acontecimiento esperado como si se
tratase de un cazador agazapado que espere el momento exacto en el que su presa pase
delante de €l para tomar cartas en el asunto. En este orden de ideas Heraclito puede decir
que siempre se debe esperar lo inesperado. Por otro lado, la espera puede, en cambio,
vivirse de una forma mas activa, en la busqueda, en este sentido hace un especial sentido
la atencion que presta a la naturaleza que le gusta pasar desapercibida. Por tanto, la
atencion que prima en el pensamiento de Heréclito es simil con la accion de Artemisa, la
diosa de la caza.

Aparte de la cuestion de la atencion que une a Heréclito con Artemisa, también es
posible la cercania entre la diosa también se da en el ambito de la luz. Como se noté en
este capitulo Heréclito presta una especial atencion la cuestion de la luz, sobre todo
cuando habla del trueno como aquello que lo gobierna e ilumina todo. El trueno que
ilumina todo nos muestra, por un momento, todo el mundo para luego desaparecer
volviendo a sumirnos en la oscuridad. Asi las cosas, el rayo es aquello que nos permite

apreciar lo extraordinario dentro de lo ordinario. Heidegger resalta que Artemisa es la

89



portadora de luz, como lo dice su sobrenombre y, en este orden de ideas, es la diosa que
posibilita la apreciacion de lo extraordinario dentro de lo ordinario.

De suerte tal que la cercania con los dioses, y especialmente con Artemisa se da
en un contexto completamente fisico. De lo cual es posible concluir que la atencion del
Efesio hacia la naturaleza le devela el lugar que le es propio al hombre, mismo que es
cercano a los dioses. Por tanto, seglin lo dicho hasta el momento, los dioses para Heraclito
no son entidades meramente metafisicas, sino que se relacionan con los hombres, incluso,
como ya se ha visto, mediante el conocimiento los hombres pueden convertirse en dioses.

Otro punto de importancia capital en el pensamiento de Heraclito es lo que se ha
llamado la teoria de los contrarios. En el capitulo se ha mostrado cémo es que Artemisa
representa uno de los contrarios en la dicotomia entre vida y muerte y, es justo de este
juego entre lo vivo y Artemisa, quien representa en la muerte, que surge una armonia que
permanece oculta y que, segun el Efesio, es mas bella que la aparente. De hecho, Heréclito
deja muy claro este juego de contrarios cuando se refiere al arco, cuya palabra es vida,
pero su accion es muerte. De suerte tal que en la misma imagen de Artemisa es posible
encontrar en la teoria de los contrarios de Heraclito.

La teoria de los contrarios devela la presencia de otra diosa, "Epic, la contienda.
De inmediato resuena en nuestra mente el pensamiento de nuestro sabio respecto de la
guerra, de ella dice que es necesaria para que reine la justicia y que la guerra, en tanto que
Polemos, es el padre de todas las cosas. Sin embargo, siguiendo a Heidegger, se notd que
la lucha y la guerra son s6lo dos manifestaciones de "Epic y que a ésta le es inherente el
juego que es la relacion esencial bajo la cual se genera el universo.

Colli piensa que la multiplicidad tiene un valor por si misma en el pensamiento de
Heréclito. En este sentido, nuestro comentarista italiano escribio que lo realmente
importante en cuanto a los opuestos se refiere no son su sintesis en una unidad perfecta,
sino la relacion que existe entre éstos y que produce el mundo que vemos. En el presente
trabajo se mostrd que el pensamiento de Heraclito no puede ser tildado de ser un sistema
monista, debido a que, y siguiendo en esto a Colli, lo que realmente le importa al Oscuro
es discernir la realidad seglin sus elementos constitutivos a través de la estructura de cada
cosa.

Asi las cosas, la teoria de los opuestos ocupa un lugar central en el sistema de
Heraclito, tan es asi que incluso el pensamiento antropoldgico enuncia una relacion entre
opuestos, como ya hemos resaltado anteriormente el sabio de Efeso escindia a los

hombres en dos grandes grupos. El primero seria aquellos que atienden a la razén

90



universal y que ¢l nombro6 los despiertos y el grupo contrario, los dormidos que esté
conformado por los hombres que deciden ignorar esta razén universal y prefieren creer
que poseen una inteligencia propia y un mundo particular. Segiin nuestro sabio el tinico
despierto es €l, sin embargo, concede que todo aquel que decida hacer caso no a ¢€l, sino
a su discurso que coincide con la razén universal que opera sobre el mundo pasara a ser
un hombre despierto. Por tanto, la relacion que existe entre los tipos de hombres es, una
vez mas, una relacion de opuestos.

Concluyendo, la contienda impera sobre toda la realidad y pensar que esta se
manifiesta Unicamente mediante los la guerra y la lucha es una vision demasiado
simplificada ya que, como ya se sefald en el presente trajo, éstos no son mas que dos
manifestaciones de la diosa "Ep1g, cuya relacion es el juego. De suerte tal que, el juego y
el cambio de un opuesto por otro es aquello que produce la realidad y no un monismo
perfecto en el que los contrarios terminen sintetizandose en un Uno perfecto sin
distincion.

El ultimo gran paso en la fisica de Heraclito tiene que ver con lo que Colli piensa
que es el aspecto mistico de su pensamiento. Segiin nuestro comentarista italiano, dios, el
mundo y el alma son términos que se hallan en una perfecta equivalencia, de suerte tal
que conocer uno de estos forzosamente te llevaria a conocer los otros dos, de hecho a este
respecto podemos recordar las palabras de Heraclito: “El camino tanto hacia arriba como
hacia abajo es uno solo y siempre el mismo” (14 [A 33]; 22 B 60), en donde se da a
entender que no importa por donde se comience, el camino es el mismo y terminaras en
los mismos lugares, para nuestro caso es indiferente comenzar por explorar el mundo, a
dios o al alma, ya que es el mismo camino y de cualquier forma se acabara por intuir la
equivalencia entre estos tres términos.

Asi las cosas, para nuestro sabio de Efeso es de vital importancia conocer la
equivalencia entre el mundo mediante la fisica; la divinidad, que en palabras de Jaeger
seria teologia y; el alma humana que seria la antropologia del pensamiento de Heraclito.
Adquiriendo este conocimiento se reconoce que el lugar del hombre seria justamente
convertirse en dios, que el alma que posee es equivalente, segiin Colli a la de los dioses.
Si esto es asi, el conocimiento de la fisica, de la divinidad y de uno mismo constituye al
hombre como un despierto, en palabras del Colli, esto seria tanto como convertirse en un
dios mediante el conocimiento.

Ahora estamos en posicion de poder decir la interpretacion del pensamiento de

Heraclito a través de los ejercicios espirituales se sostiene. Al principio de este trabajo se

91



apuntaba que, tal vez, el principal problema era el anacronismo que existe entre los
ejercicios espirituales y el pensamiento del Oscuro. En efecto, es anacronico decir que los
ejercicios espirituales existen ya en el pensamiento de Heréclito. Sin embargo, usar estos
ejercicios como una herramienta metodologica permite crear lazos entre fragmentos que
en un inicio parecian inconexos brindando asi una interrupcién con una coercion que
facilita la comprension del pensamiento del efesio y que abona una abre una senda no
muy explorada al estudio de nuestro pensador griego.

Ademas, cabe destacar que, en la filosofia estoica, pilar en el pensamiento de los
ejercicios espirituales, constantemente se hace referencia a Heraclito. Esto no quiere decir
que los estoicos comprendieron a la perfeccion el pensamiento del Efesio. A lo sumo es
posible decir que aquello que el pensamiento posterior a Heraclito nombré como
ejercicios espirituales se encontraba ya en Heraclito, aunque el término atn no haya sido
acufado.

En conclusion, no deja de ser un anacronismo decir que en el pensamiento de
Heraclito se inscribe en la tradicion de los ejercicios espirituales. Sin embargo, es posible
y enriquecedor respecto de este pensador hacer una interpretacion de sus fragmentos bajo
la perspectiva de tales ejercicios. Esto es posible debido a que la concepcidon que existe
en los ejercicios espirituales respecto de la filosofia es comun con la que se encuentra en

el pensamiento de Heraclito de Efeso.

92



Bibliografia
Chul-Han, B., (2017). La expulsion de lo distinto. Barcelona: Herder.

Colli, G., (2009) La naturaleza ama esconderse. México D.F.: Sexto piso.

., (2010). La sabiduria griega IIl. Madrid: Trotta.

., (2011). Filosofos sobrehumanos. Madrid: Siruela.

Empirico, S. (1993). Esbozos pirronicos. Madrid: Gredos.

Daraki M. y Romeyer-Dherbey, G (1996). El mundo helenistico. cinicos estoicos y
epicureos. Madrid: Akal.

Laercio, D (2010). Vida y opiniones de los filosofos mas ilustres. Madrid: Lucina.
Hadot, P. (2006). Ejercicios espirituales y filosofia antigua. Madrid: Siruela.

Heidegger, M., (2012), Heraclito. Buenos Aires: El Hilo de Aridadna.

Fink, E. y M. Heidegger (2017). Heraclito. México D.F.: FCE.

Mondolfo R. (2% ed, 1971). Herdaclito. Textos y problemas de su interpretacion. México
D.F.: Siglo XXI.

Werner, J. (1945). Paideia los ideales de la cultura griega. México D.F.: FCE.
(1952). Teologia de los primeros filosofos griegos. México D.F.: FCE.

93



	PORTADA
	Tabla de contenidos: 
	Agradecimientos
	Introducción
	Capítulo I: Los ejercicios espirituales, un viaje por el pensamiento de Pierre Hadot
	Capítulo II: El conocimiento y cuidado de sí en Heráclito: la atención a sí mismo como ejercicio espiritual
	Capítulo III: Heráclito: un ciudadano de Éfeso y del mundo
	Capítulo IV: Heráclito y su estudio de la naturaleza
	Conclusiones
	Bibliografía

