
 
 

 

 

 
        Universidad Autónoma de Querétaro 

Facultad de Psicología y Educación 

 

 

 

 

El doble y la literatura: puntuaciones sobre lo ominoso en 

las obras de Sigmund Freud y Jacques Lacan 

 

Tesis 

Que como parte de los requisitos para obtener el Grado de  

Maestra en Psicología Clínica 

 

       Presenta 

 Jocelyn Guadarrama Hernández 

 

 

        Dirigido por: 

        Mtro. Germán Rodríguez Sánchez 

 

 

 

  Centro Universitario, Querétaro., agosto de 2025. 
 

 

 

 

 

 



 

La presente obra está bajo la licencia:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

CC BY-NC-ND 4.0 DEED

Usted es libre de:

Compartir — copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la licencia

Bajo los siguientes términos:

—

—

—

No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas tecnológicas que 
restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia.

Avisos:

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-appropriate-credit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-indicate-changes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-commercial-purposes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-some-kinds-of-mods
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-technological-measures
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-exception-or-limitation
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-publicity-privacy-or-moral-rights


 
 

 

Universidad Autónoma de Querétaro 

Facultad de Psicología y Educación  

 

 

El doble y la literatura: puntuaciones sobre lo ominoso en las obras 

de Sigmund Freud y Jacques Lacan 

Tesis 

Que como parte de los requisitos para obtener el Grado de  

Maestra en Psicología Clínica 

 

Presenta 

Jocelyn Guadarrama Hernández 

 

Dirigido por: 

Mtro. Germán Rodríguez Sánchez 

 

 

Mtro. Germán Rodríguez Sánchez 

Presidente 

Dr. Carlos Alberto García Calderón 

Secretario 

Mtro. Daniel Borja Chavarría 

Vocal 

Dra. Ruth Vallejo Castro 

Suplente 

Mtra. Alejandra Cantoral Pozo 

Suplente 

 

Centro Universitario, Querétaro, Qro., agosto 2025 México 



i 
 

Resumen 

 

El objetivo de este trabajo es mostrar el vínculo existente entre el concepto de Das 

Unheimliche o “lo ominoso”, desarrollado en las obras de Freud y Lacan, y la figura 

del doble en la literatura, pues la línea que los conecta permite comprender con 

mayor profundidad los elementos que los caracterizan. Esto es relevante porque 

varios de los conceptos centrales del psicoanálisis para explicar lo ominoso se 

entretejen con el recurso del doble empleado por la literatura romántica y fantástica 

para producir el efecto de lo siniestro.  

A lo largo del primer capítulo se examina la complejidad semántica del término 

Unheimlich, así como las dificultades de su traducción al español. El análisis de 

expresiones como “ominoso”, “siniestro” o “familiar” evidencia la tensión entre lo 

conocido y lo extraño, así como sus raíces simbólicas ligadas a lo oculto y lo 

reprimido. El segundo capítulo profundiza en la lectura freudiana, destacando cómo 

el retorno de lo reprimido, la angustia de castración, el autómata, el doble y la 

compulsión a la repetición revelan la amenaza que lo ominoso representa para la 

identidad. El tercer capítulo presenta la perspectiva lacaniana, donde lo ominoso 

surge como efecto estructural del lenguaje, la mirada del Otro y la constitución del 

yo en el estadio del espejo. Finalmente, el cuarto capítulo rastrea la evolución 

literaria del doble, desde el Romanticismo hasta la literatura fantástica, mostrando 

su función como espejo de fracturas identitarias y operador de lo ominoso, así como 

su persistente interrogación sobre la fragilidad del yo.  

Palabras clave: Das Unheimliche, ominoso, siniestro, familiar, doble, 

Romanticismo, literatura fantástica.   

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

Abstract 

 

The aim of this work is to demonstrate the link between the concept of Das 

Unheimliche, or “the uncanny,” developed in the works of Freud and Lacan, and the 

figure of the double in literature, as the connection between them allows for a deeper 

understanding of their defining elements. This is relevant because several of 

psychoanalytic concepts used to explain the uncanny are interwoven with the double 

motif employed by Romantic and Fantastic literature to produce the effect of the 

sinister. 

Throughout the first chapter, the semantic complexity of the term Unheimlich is 

examined, as well as the difficulties of its translation into Spanish. The analysis of 

expressions such as “ominous,” “sinister,” and “familiar” reveals the tension between 

the known and the strange, as well as their symbolic roots linked to the hidden and 

the repressed. The second chapter delves into the Freudian interpretation, 

highlighting how the return of the repressed, castration anxiety, the automaton, the 

double, and the compulsion to repeat reveal the threat that the uncanny represents 

to identity. The third chapter presents the Lacanian perspective, where the uncanny 

emerges as a structural effect of language, the gaze of the Other, and the 

constitution of the self in the mirror stage. Finally, the fourth chapter traces the literary 

evolution of the double, from Romanticism to fantastic literature, showing its function 

as a mirror of identity fractures and an operator of the uncanny, as well as its 

persistent questioning of the fragility of the self. 

Keywords: the uncanny, ominous, sinister, familiar, double, Romanticism, fantasy 

literature.   

 

 

 

 

 

 



iii 
 

Dedicatoria 

 

A mi prima Vanes, quien propició mi interés por los temas que me llevaron a escribir 

esta tesis, pero sobre todo, porque fue en su escritura donde encontré mi propio 

camino de sanación y transformación.  

A mi tía Isa, por su infinita calidez y amor.  

A Jorge, por su apoyo y amor incondicional.   

A mi hermana y mamá, las mujeres de mi vida. 

A mis abuelitos, quienes siempre serán parte fundamental de mí.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

Agradecimientos 

 

Quiero agradecer a mi hermana por su fe constante y amor eterno; a mamá, por 

nunca olvidarse de preguntarme: ¿para cuándo terminas la tesis? 

A mi compañero de vida: Jorge, porque siempre creyó en mí y me apoyó en el 

pesado y largo proceso de este trabajo. A Luisa, quien me animó a escribir cuando 

ambas estábamos atoradas, sin intuir que el camino nos haría amigas. 

También quiero agradecer al Mtro. Germán Rodríguez, por su asesoría y 

comentarios puntuales que favorecieron la culminación de este trabajo.  

A la Dra. Ruth y la Mtra. Alejandra, por aceptar formar parte de mi sínodo como 

lectoras, por dedicarme su tiempo y por sus valiosos comentarios que enriquecieron 

profundamente este trabajo.  

Al Dr. Calderón y el Mtro. Borja, por su disposición para acompañarme en esta etapa 

final, así como por sus aportes y sugerencias que contribuyeron significativamente 

al fortalecimiento de este proyecto académico.  

Finalmente a mis estudiantes, quienes son mi inspiración constante para seguir 

abriendo preguntas y profundizando en nuevos caminos de reflexión.  

 

 

 

 

 



v 
 

ÍNDICE 

 

Resumen .................................................................................................................. i 

Abstract .................................................................................................................... ii 

Dedicatoria .............................................................................................................. iii 

Agradecimientos ..................................................................................................... iv 

Índice ....................................................................................................................... v 

Introducción ........................................................................................................... vii 

Capítulo I. Origen etimológico .................................................................................. 9 

1.1 Das Unheimlich............................................................................................. 10 

1.2 Ominoso ....................................................................................................... 12 

1.3 Siniestro ........................................................................................................ 14 

1.4 Inquietante .................................................................................................... 18 

1.5 Extrañeza ..................................................................................................... 19 

1.6 Familiar ......................................................................................................... 22 

Capítulo II. El sentimiento de lo ominoso en la teoría psicoanalítica ..................... 28 

2. 1 La figura del autómata ................................................................................. 28 

2.2 Angustia de castración ................................................................................. 30 

2.2.1 El doble y la angustia de muerte ................................................................... 34 

2.3 El principio del placer y la compulsión a la repetición ................................... 36 

Capítulo III. Espejos y sombras: El encuentro con lo ominoso en la construcción 

del Yo ..................................................................................................................... 43 

3.1 La imagen especular y la constitución del Yo ............................................... 44 

3. 1.1 La alienación del Yo: El espejo como lugar de identidad y fragmentación... 47 

3.1.2 Lo ominoso del espejo .................................................................................. 51 

3.2 Repetición y Destino: Thyche, Automaton y lo ominoso en la estructura del 

deseo .................................................................................................................. 56 

Capítulo IV. El doble en la literatura: del romanticismo a lo fantástico ................... 63 

4.1 Romanticismo como respuesta a la fragmentación del yo ............................ 64 

4.2 La figura del doble en la literatura ................................................................ 70 



vi 
 

4.2.1 Literatura romántica................................................................................ 73 

4.2.2 Literatura fantástica ................................................................................ 77 

Conclusiones ......................................................................................................... 82 

Bibliografía ............................................................................................................. 85 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

Introducción 

El propósito de este trabajo es mostrar el vínculo existente entre el concepto 

de Das Unheimliche/ “lo ominoso”, presente en las obras de Freud y Lacan, y el del 

doble en la literatura, ya que la línea que los une permite un mayor entendimiento 

de los elementos que los caracterizan. Esto resulta importante ya que algunos de 

los principales conceptos presentes en la teoría psicoanalítica, para explicar el 

sentimiento de lo ominoso, se entretejen con el recurso del doble utilizado por la 

literatura romántica y fantástica para crear el efecto de lo siniestro.   

Por tanto, se podrá encontrar primeramente el capítulo que específica el 

origen etimológico del vocablo Das Unheimliche, así como aquellos términos en 

español que aparecen como referencias, como es el caso de: ominoso, siniestro, 

inquietante y extrañeza, de igual forma se agrega la palabra familiar, ya que se 

atañe a lo Heimliche.  

El capítulo dos abarca el sentimiento de lo ominoso presente en la teoría 

psicoanalítica, donde se recalca el reconocimiento de Freud como un tópico 

perteneciente al ámbito de la estética. Se habla de la figura del autómata y el nexo 

con lo inanimado y demoníaco, después se toca el tema de la angustia de castración 

presente en el complejo de Edipo, donde el doble aparece como anunciador de la 

muerte al mismo tiempo que conforma el peligro de la duplicación o multiplicación, 

por último, se menciona el tema del principio del placer y la compulsión a la 

repetición, donde el doble nuevamente viene a presagiar destrucción.  

El tercer capítulo plantea los postulados de Lacan donde lo ominoso se 

asoma en la conformación del yo, por ello, se retoma a la imagen especular, la 

alienación del Yo: identidad fragmentada por el deseo del Otro, el objeto a, así como 

a la repetición y el destino presentes en Thyche y Automaton.  

El trabajo concluye con el contexto histórico que da origen al doble en la 

literatura romántica y fantástica, así que se dialoga entorno a las ideas propuestas 



viii 
 

por el romanticismo en su vertiente filosófica y literaria como alternativa a la 

fragmentación del yo.  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

Capítulo I. Origen etimológico 

 

El tema de Das Unheimlich aparece formalmente trabajado por Freud en su 

texto Lo ominoso (1992c); sin embargo, desde algunas puntuaciones que hace al 

respecto en Tótem y tabú (1991c), se puede advertir que el asunto ya se encontraba 

en su radar. El inicio del apartado comienza revelando que el tema pertenece al 

ámbito de la estética, nombra así mismo, que su principal descubrimiento fue 

concluir que este concepto forma parte de lo terrorífico que es arcaico, y familiar 

desde tiempos remotos. 

Lo anterior resulta de los dos caminos que emprendió para su abordaje, el 

primero, lo llevó a indagar el significado que la lengua, con el paso del tiempo, dejó 

en la palabra Unheimlich, siendo esto fundamental ya que sabía que cualquier 

palabra o concepto llevaba en sí una especie de médula para justificar su empleo, 

y observaba que el entendimiento del contenido presente en lo Unheimlich podría 

permitirle establecer una distinción con respecto a lo angustioso. El segundo 

consistió en reunir el conjunto de experiencias, sensaciones, impresiones o cosas 

que lograba despertar en las personas el sentimiento de lo Unheimlich, labor que 

abarcará ayudándose de la literatura médico-psicológica propuesta por E. Jentsch, 

lo cual a su vez lo conducirá a interesarse por el cuento El hombre de la arena 

(1817), escrita por E.T.A. Hoffmann, donde el sentimiento de lo siniestro se refleja 

exitosamente.  

De esta manera, tomar un sendero parecido al que el inventor del 

psicoanálisis emprendió es pertinente, por tanto, en el siguiente capítulo se 

abordarán primeramente los descubrimientos que realiza Freud entorno al término 

Das Unheimlich, para posteriormente ver qué significados se le atribuyen en español 

e indagar su origen etimológico. Al respecto Hanns (2001), menciona que las 

palabras más comunes para referirse a Das Unheimlich en la lengua castellana son: 

“ominoso”, “siniestro”, “inquietante”, “extrañeza” y “familiar”, seguidas de: 



10 
 

“intranquilizador”, “misterioso”, “macabro”, “asustador”, “lúgubre” y “sospechoso”. Lo 

anterior permitirá hacer un análisis de los puntos de equivalencia y divergencia entre 

el alemán y las posibilidades que se emiten para el lenguaje español, con la finalidad 

de fijar una postura respecto a lo que se puede o no considerar para su estudio y 

aplicación.  

 

1.1 Das Unheimlich 

Freud (1992c), menciona que, si bien lo Unheimlich se encuentra cercano a 

lo que causa espanto y angustia, su significado no es claro ya que existe una 

diferencia entre lo angustioso y aquello que resulta además siniestro. Este fue el 

principal motor que lo llevó a indagar más sobre el tema, pues consideraba que 

había algo en el centro del vocablo que serviría para su esclarecimiento. Por tanto, 

y para entender mejor las conclusiones a las que llegó se retomará la cita que 

retoma de Jentsch:  

La palabra alemana «unheimlich» * es, evidentemente, lo opuesto de 
«heimlich» {«íntimo»}, «heimisch» {«doméstico»}, «vertraut» {«familiar»}; y 
puede inferirse que es algo terrorífico justamente porque no es consabido 
{bekannt} ni familiar. Desde luego, no todo lo nuevo y no familiar es terrorífico; 
el nexo no es susceptible de inversión. Sólo puede decirse que lo novedoso 
se vuelve fácilmente terrorífico y ominoso; algo de lo novedoso es ominoso, 
pero no todo. A lo nuevo y no familiar tiene que agregarse algo que lo vuelva 
ominoso. (Jentsch, 1906, como se citó en Freud, 1992c, p. 220) 

De lo anterior se entiende que Freud indica como la principal diferencia entre 

Heimlich y Unheimlich el aspecto de lo conocido y su contraparte, donde el factor 

que determina esta diferencia es la novedad, pues es por medio de ésta que lo 

terrorífico u ominoso tienen cabida en lo familiar. Pone énfasis en que si bien no 

todo lo novedoso resulta siempre algo siniestro, está ley no es aplicable a la inversa, 

es decir, que en lo siniestro siempre va a existir algo de novedad.  



11 
 

Pese a que el nexo de lo siniestro con lo novedoso es valioso para el 

entendimiento de Das Unheimlich, Freud se da cuenta que resulta insuficiente para 

entenderlo de manera profunda ya que no llega a estar presente en todos los casos, 

esto lo lleva a emprender un viaje por los hallazgos que algunos autores realizaron 

en torno al vocablo. De la primera fuente encuentra que entre los tantos matices 

que componen el término Heimlich hay uno que coincide con su opuesto 

Unheimlich, por lo que deduce que lo Heimlich se transforma en su contraparte. La 

explicación de lo anterior encontraría su origen en la adscripción a “dos círculos de 

representaciones que, sin ser opuestos, son ajenos entre sí: el de lo familiar y 

agradable, y el de lo clandestino, lo que se mantiene oculto" (Freud, 1992c, p. 225). 

Sin embargo, Unheimlich va a ser antagónico de lo familiar y agradable, más no de 

lo secreto.  

Estos descubrimientos llevarán a nuestro autor a interesarse por una 

aportación realizada por Schelling: “unheimlich es todo lo que estando destinado a 

permanecer en secreto, en lo oculto, ha salido a la luz” (Schelling, 1856, como se 

citó en Freud, 1992c, p. 225), que complementará con lo encontrado en su segunda 

fuente: “heimlich es una palabra que ha desarrollado su significado siguiendo una 

ambivalencia hasta coincidir al fin con su opuesto, unheimlich. De algún modo, 

unheimlich es una variedad de heimlich” (Freud, 1992c, p. 226).  

Con relación a lo anterior Hanns, (2001), menciona que existe una cadena 

progresiva donde lo heimlich pasa de ser “familiar y conocido” a “inquietante y 

extraño” debido a lo “secreto y oculto” que se encuentra en el medio, explica que 

esto sucede porque este aspecto pude constituir algo íntimo y recóndito que dota 

de un sentido de familiaridad, de tal forma que lo encubierto conduce a lo 

desconocido. Los eslabones siguientes pertenecerán al ámbito de lo Unheimlich: 4. 

“Levemente extraño, levemente asustador, inquietante, siniestro, raro incómodo, 

malestar 5. “Enorme, grandioso, gigantesco, fantástico 6. Muy increíble 7. 

Indefinible, indeterminado, ansiógeno, inquietante” (p. 354). De esta forma el autor 



12 
 

repara que tanto en el término Unheimlich como en Das Unheimlich no se produce 

la conexión con el sentido del primer enlace de la sucesión: “familiar y conocido”.  

Por último, Hanns (2001), menciona que no es común el uso de la 

sustantivación (“Das Unheimlich/ lo ominoso”) en el idioma alemán o español. Lo 

que resulta más frecuente de encontrar es la aplicación del adjetivo y el adverbio: 

(“unheimlich/ominoso”), que vendría a traducirse como: “cosa inquietante”, 

“siniestra”, “macabra”, etc.   

 

1.2 Ominoso 

Una de las principales interpretaciones de Unheimlich al idioma español es 

“ominoso”, por lo que se hablará de su origen etimológico así como de las distintas 

connotaciones que ha tenido con el pasar de los años. De acuerdo con el Breve 

Diccionario Etimológico de la Lengua Castellana (Corominas, 1987), la referencia 

etimológica de “ominoso” proviene del latín ominosus (S. XVII), que significa: “mal 

de agüero”, término que a su vez deriva de omen u ominis, aludiendo a un presagio 

y/o augurio. Para el Diccionario de la Real Academia Española (DRAE, 2022), la 

expresión “mal de agüero”, actualmente se encuentra solo si se busca como pájaro 

de mal agüero, lo cual alude coloquialmente a la persona que acostumbra anunciar 

que algo malo sucederá en el futuro; en cuanto a presagio y/o augurio, designan 

una señal que indica, previene y anuncia un suceso, así como una especie de 

adivinación o conocimiento de las cosas futuras por medio de señales que se han 

visto o de intuiciones y sensaciones. Por otra parte, el sufijo “oso”, proviene del latín 

osus, concerniente a lo que es abundante con relación a algo, en este caso, lo que 

hay en gran cantidad, serían las señales que indican que algo malo sucederá en el 

futuro.  

Respecto a la referencia que se desprende del Nuevo Tesoro Lexicográfico 

de la Lengua Española (NTLLE, 2022),  de la RAE, la primera aparición que se tiene 



13 
 

del término “ominoso”, se remonta al año de 1737, donde es considerado como un 

adjetivo que alude a lo que es “azaroso, da agüero y pavor”. Lo azaroso, en el 

entendido de lo que turba, lo temeroso, que tiene en sí azar o desgracia; la segunda 

(da agüero) como procedimiento o práctica de adivinación utilizado en la antigüedad 

y en diversas épocas por pueblos supersticiosos, basado principalmente en la 

interpretación de señales como el canto o el vuelo de las aves, fenómenos 

meteorológicos, etc., así como presagio o señal de cosa futura; y la tercera (pavor) 

siendo aquello que causa temor, con espanto o sobresalto. En 1787 se va a cambiar 

el adjetivo: “pavor” por “pernicioso”, que viene a ser lo que es gravemente dañoso y 

perjudicial, lo cual conlleva varios significados, como los indicados por Terreros 

Pando donde se menciona “lo burlesco” como festivo, jocoso, sin formalidad, que 

implica burla o chanza, mientras que toma a “lo nocivo” como dañoso, pernicioso, y 

perjudicial. 

El significado mencionado en el párrafo anterior perdurará por algunos años, 

hasta 1852 cuando se suscite otro agregado de adjetivos a los ya existentes al 

vocablo de “ominoso”, como son “abominable y vitando”. El primero remite a lo que 

es desagradable profundamente, el segundo a lo que se debe evitar por odioso y 

execrable. Para el año de 1901 se añade otra variación a través de la inclusión de 

los adjetivos “fatal y funesto”, entendiendo el primero como lo que es inevitable 

desgraciado, infeliz, malo, y con el segundo, lo que es aciago, origen de pesares o 

de ruina, triste y desgraciado. Posteriormente en el año de 1918, se le agrega la 

palabra “presagio”, la cual alude a una señal que indica y anuncia un suceso, 

especie de adivinación o conocimiento de las cosas futuras por medio de señales 

que han sido vistas o de intuiciones y sensaciones. Referencias y significados que 

perdurarán hasta la última modificación que proviene del año de 1992, en la que se 

concluye que “ominoso” es un adjetivo referente a lo que es desagradable, que 

causa daño, aquello que se debe evitar porque traerá desgracia e infelicidad 

(NTLLE, 2022). 



14 
 

Actualmente en el diccionario de la RAE la palabra “ominoso” (DRAE, 2022), 

hace referencia a “Abominable o despreciable”, sin embargo, a partir del análisis 

realizado, puede afirmarse que al emplear dicho término se alude, en gran medida, 

a aquello que se percibe como desfavorable, desagradable, infeliz o negativo; es 

decir, algo considerado adverso, en tanto que puede ocasionar prejuicio, pesar o 

incluso ruina. Por esta razón, se considera necesario evitarlo, ya que, de no hacerlo, 

podría generar turbación, temor o sobresalto, al estar asociado con el infortunio o la 

desgracia. Está relacionado también con algunas prácticas antiguas de adivinación, 

que se basaban en la interpretación del vuelo, o canto de las aves, así como de 

fenómenos meteorológicos, hechas por pueblos supersticiosos, que lo 

consideraban un presagio, siempre de algo negativo y considerado malo.  

 

1.3 Siniestro 

Freud (1992c), retoma algunos extractos de la definición de lo “ominoso”, del 

psicoanalista Theodor Reik, entre los cuales se encuentra uno que data del año 

1889, haciendo alusión a aquello que resulta “sospechoso, de mal agüero, lúgubre, 

siniestro” (p. 221), con lo cual se da cuenta que desde años atrás se ha considerado 

al concepto “siniestro” cercano al de lo “ominoso”, por ello y con la finalidad de poder 

esclarecerlo mejor, se pasará a definirlo. 

La palabra “siniestro” proviene del latín sinister vocablo que fue alterado 

vulgarmente por la influencia de su antagónico dexter, que se refiere a lo derecho, 

resultando ser: sinexter, un término que hace alusión a lo que está del lado 

izquierdo, así como a lo que es funesto e infeliz, debido al mal de agüero que el 

pueblo adjudicaba a que se sacarán aves de la mano izquierda (Corominas, 1987). 

Se encuentra aquí el primer lazo que une a lo “siniestro” con lo “ominoso”, pues 

conviene tener en cuenta que la referencia etimológica de ominosus, proveniente 

del latín, también apunta al “mal de agüero”, haciendo alusión a presagios de cosas 

malas en el futuro.  



15 
 

Para precisar la definición anterior, ya que es imprescindible entender lo que 

conlleva que lo siniestro esté vinculado con lo izquierdo, se recurrirá a Lurker, quien 

afirma que “derecha e izquierda” están unidas a las figuras del “sol y a la luna”, pues 

para la mayor parte de los pueblos, el “sol” se suele asociar con “las 

representaciones de la esfera superior, el cielo y el día” (Lurker, 1992, como se citó 

en Hubeñak, 2012, p. 1), mientras que la “luna” es relacionada con los conceptos 

de abajo, tierra y noche. El autor menciona que para civilizaciones como la India 

antigua, Grecia y Roma, el lado derecho mantenía una superioridad sobre el 

izquierdo.  

Los hebreos también preferían la derecha sobre la izquierda, siendo la biblia 

una fuente de varios ejemplos: “Dios sienta a su derecha al hijo encarnado”, “El 

vástago más querido de Jacob se llama Benjamín, nombre que significa: hijo de la 

derecha”, “El corazón del sabio está a su lado derecho; más el corazón del necio 

está a su lado izquierdo” (Lurker, 1992, como se citó en Hubeñak, 2012, pp. 5-6). 

En lo que al Talmud se refiere, están las siguientes referencias: “a la derecha de 

Dios está la vida y a su izquierda la muerte” … y en el Zohar “el reino de Satanás, 

emanado del mismo Dios, de quien es el lado izquierdo”, así como la descrita en el 

juicio final: “los bienaventurados serán colocados a la derecha de Dios y los 

condenados a su izquierda” (Lurker, 1992, como se citó en Hubeñak, 2012, p. 6). 

Con lo anterior se ve cómo la izquierda viene a relacionarse con lo inferior 

(tierra), lo que se encuentra oculto (la noche y la luna), así como con la muerte. 

Sucedió así, principalmente porque lo derecho (dexter) ya se encontraba asociado 

con el sol, el día y el cielo (superior), por lo que su predominio dejó a sinister con lo 

opuesto. Que las civilizaciones antiguas tomaran lo que se encontraba del lado 

izquierdo como bajo menos sabio, menos querido, asociado con la muerte y el 

diablo, probablemente es una de las razones que sustentan la premisa de la 

existencia basada en la relación de oposición entre los significantes del mundo 

simbólico en el que se vive.  



16 
 

Habiendo visto la importancia del vocablo sinister, así como su desarrollo por 

las distintas culturas, se puede entender por qué conlleva una connotación negativa. 

Se hará un recorrido por el Diccionario NTLLE (2022), para revisar las definiciones 

que se le ha otorgado, y poder complementar, así como sustentar lo mencionado 

anteriormente. El primer registro en español data de 1611, año en el que se define 

como “vicio”, entendiéndose como la mala calidad, defecto o daño físico en las 

cosas, asimismo mala costumbre que tiene el hombre o la bestia. La referencia que 

se hace del hombre es principalmente referida a la persona zurda, quien hace las 

cosas con la mano izquierda. Esta definición perdura hasta el año 1846, cuando se 

le agrega, “viciado y avieso”, considerando la primera de ellas, como el hecho de 

dañar o corromper física o moralmente, así como pervertir o corromper las buenas 

costumbres o modo de vida. Por su parte la palabra “avieso” se define como aquello 

que está torcido, fuera de regla, malo, o mal inclinado, maldad, delito, extravío. 

En 1853 se le agregan varios adjetivos como “perverso”; que hace alusión a 

lo que es sumamente malo, que causa daño intencionadamente, que corrompe las 

costumbres o el orden y el estado habitual de las cosas. “Dañado, malvado, aleve”; 

este último de alevoso, alevosía de un particular contra otro. “Pérfido”; que es 

desleal, infiel, traidor, que falta a la fe que debe. “Azaroso, auguroso y resabio”, esta 

última va a definirse como vicio o mala costumbre que se toma o adquiere, sabor 

desagradable que deja algo, así como desagrado moral o disgusto. Para el año de 

1855 se agrega a la definición lo siguiente: “desastre, pérdida causada por un 

naufragio, incendio, etc.”, agregado que se modifica hacia 1925 por “avería grave o 

pérdida de mercancías, especialmente en el mar, por naufragio u otro contratiempo”, 

mientras que la palabra mal “intencionado”, se sustituirá por “perverso”. Finalmente 

quedará entendida como avería grave o pérdida importante que sufren las personas 

o la propiedad (NTLLE, 2022). 

Por otra parte, hay un aspecto relevante con la palabra “siniestro” que en un 

inicio significaba “lo que está a la mano izquierda” y que en 1788 pasa a ser un 

adjetivo para designar lo que es “falso, engañoso, e infausto”, ésta última palabra 



17 
 

en el entendido de “desgraciado e infeliz”. Para el año de 1922, la palabra “siniestro” 

siguiendo lo señalado en el Diccionario (NTLLE, 2022) es la perteneciente al latín 

sinister, que va a ser utilizada como adjetivo para aplicarse a la parte o sitio que 

está a la mano izquierda: mano siniestra, avieso, malintencionado, infeliz, funesto o 

aciago; este último término alude a lo infausto, infeliz, desgraciado, de mal agüero, 

azar y desgracia,  así como a la propensión o inclinación a lo malo; resabio, vicio o 

dañada costumbre que tiene el hombre o bestia, avería grave, destrucción fortuita 

o pérdida importante que sufren las personas o la propiedad, especialmente por 

muerte, incendio, naufragio, choque o suceso análogo. Corrientemente se da este 

nombre a los daños de cualquier importancia que pueden ser indemnizados por una 

compañía aseguradora. 

En nuestros días “siniestro”, viene a estar definida de la siguiente forma:  

1- Dicho de una parte o de un sitio: Que está a la mano izquierda. 2- Avieso 
y malintencionado. 3- Infeliz, funesto o aciago. 4- Suceso que produce un 
daño o una pérdida material considerables. 5- En el contrato de seguro, 
concreción del riesgo cubierto en dicho contrato y que determina el 
nacimiento de la prestación del asegurador. 6- Propensión o inclinación a lo 
malo. 7- mano izquierda (mano opuesta a la derecha). Mano siniestra (RAE, 
2020, párr. 1). 

De lo anterior, se puede concluir que gran parte del significado de “siniestro”, 

se debe principalmente al influjo que dexter (derecho), tuvo sobre sí, ocasionando 

que las antiguas civilizaciones, así como las actuales por efecto, le otorgaran los 

adjetivos correspondientes a lo opuesto de superior, día, sol, benigno. Por ello, la 

expresión “lo siniestro”, en el presente, hace referencia a lo que es inferior, que tiene 

relación con la muerte, el diablo y por tanto, trae condena, infelicidad, mal presagio 

hacia lo futuro. Así como a lo que está defectuoso, dañado, corrompido física o 

moralmente, que puede pervertir o corromper lo bueno, está torcido, fuera de la 

norma, es malvado. Se relaciona con el delito, el extravío, la deslealtad, la 

infidelidad, la traición, es azaroso, vicioso, desagradable, trae desastre, disgusto y 

pérdida sorpresiva.  



18 
 

Gracias a la información hasta ahora revisada, se puede corroborar las 

semejanzas existentes entre “lo ominoso” y “lo siniestro”; ambas hacen referencia a 

lo que es desagradable, malo, adverso, dañado, torcido, que está fuera de la norma, 

así como corrompido física o moralmente, y por ello puede perjudicar, traer pesar, 

ruina, infelicidad, disgusto, pérdida de manera sorpresiva, referente al azar, 

normalmente todo esto proviene de presagios malignos, así como de fenómenos 

meteorológicos. De igual manera, están relacionadas con la superstición y el diablo 

o demonio.   

 

1.4 Inquietante 

Como es posible advertir hasta el momento, la traducción de Das Unheimlich, 

al español, no ha sido del todo esclarecedora respecto a su significado, 

específicamente porque no hay un equivalente para la traducción, por tanto, se ha 

emprendido la tarea de rastrear las implicaciones de significado en algunos 

vocablos utilizados en las traducciones oficiales. Tal ha sido el caso de los ya 

mencionados “ominoso y siniestro”, sin embargo, se halla que en la obra de Lacan 

(2007), una de las referencias para la traducción del vocablo alemán es “extrañeza” 

e “inquietante”, lo cual ayudaría en la aclaración del uso de Das Unheimlich en otra 

lengua, que además es una lengua romance o latina.   

De acuerdo con Corominas (1987), la palabra “inquietante” proviene de 

inquietud que acude a su vez del latín inquietudo que significa cualidad de no tener 

descanso. Dentro de sus componentes léxicos se encuentran el prefijo in (sin), 

quiescere (calmarse, reposar), más el sufijo tud que refiere al abstracto de cualidad. 

El primer registro de la palabra “inquietante” en la lengua española, corresponde al 

año de 1917 (NTLLE, 2022), proveniente de inquietar, que pertenece a un adjetivo 

referente a lo que inquieta o causa inquietud, aplicándose a cosas. Mientras la 

palabra inquietar, proveniente del latín inquietáre, conectado a lo que quita el 



19 
 

sosiego, turbando la quietud y el reposo, así como a la intención de expropiar a 

alguien de una cosa, o perturbarle en ella.  

Los siguientes años con los que se cuenta de un registro son 1927, 1936, 

1939, 1947, 1950, 1956, 1970, 1984 y 1989 (NTTLLE, 2022), el significado de 

inquietante no se modificará, permanecerá como “inquietar, que inquieta”, tampoco 

lo hará “inquietar”, que seguirá siendo quitar el sosiego, turbar la quietud; intentar 

despojar a uno de la quieta y pacífica posesión de una cosa, o perturbarle en ella. 

Actualmente si se busca “inquietante” en el diccionario (DRAE, 2022), puede 

encontrarse que alude a lo que inquieta, mientras que para “inquietar”, viene siendo 

quitar el sosiego, turbar la quietud, intentar despojar a alguien de la quieta y pacífica 

posesión de algo, perturbarlo en ello. Dado lo anterior, se puede ver que los 

significados de las palabras “inquietante” e “inquietar”, no han sufrido cambios 

drásticos con el pasar de los años.  

 

1.5 Extrañeza 

En lo que concierne a la etimología (Corominas, 1987), de la otra palabra 

mencionada por Lacan (2007); “extrañeza”, viene a constituir una derivación de 

“extraño”, que a su vez proviene del latín extranéus, haciendo referencia a lo 

“exterior, ajeno y extranjero”. También encuentra sus orígenes en “extra”: fuera; así 

como en “extrañar”: sentir la novedad de algo, echando de menos lo que resulta 

habitual; “extrañamiento”: acción y efecto de extrañar o extrañarse y “extranjero”: 

dicho de un país que no es el propio. En cuanto a las definiciones registradas, la 

primera de ellas se remonta al año de 1732 (NTLLE, 2022), donde aparecen las 

siguientes referencias: 1. Despego, apartamiento y en cierto modo enajenamiento 

de la voluntad, en el trato y comunicación de unas personas con otras; 2. 

Singularidad y especialidad de alguna cosa, o por rara, o por nueva o extraordinaria; 

3. Se toma también por la novedad y género de admiración que ocasiona lo raro, 

extraordinario y singular, o extraño de alguna cosa. 



20 
 

Para los años de 1780, 1783 y 1787 (NTLLE, 2022), sufrirá algunas 

modificaciones, quedando como resultado: “1. Retiro de alguna persona, respecto 

de otra, o del trato común, admiración; 2. La singularidad de alguna cosa”. Mientras 

que para el año de 1791 la definición quedará consolidada como irregularidad, 

rareza, desvío, desavenencia entre los que eran amigos. Está definición perdurará 

en los siguientes años; 1803, 1817, 1822, 1825, 1832, 1837, teniendo en este último 

dos registros. El segundo de ellos agregará los adjetivos “Admiración” y “novedad”, 

perdurando como complemento de “Irregularidad y rareza”, “desvío y 

desavenencia”, esta última entendida como aquello que causa oposición, discordia 

y contrariedad, entre los que eran amigos. Esto será en los años de 1843, 1846, 

1852, 1869, 1884, 1895, 1899, 1901, así como en 1904, 1914, 1917 y 1925, siendo 

estos últimos cuatro, marcados por la mención de la derivación de “extraño”.  

Referente al año 1918 (NTLLE, 2022), no se nombra el origen de “extraño”, 

y la palabra “novedad”, viene a ser sustituida por “sorpresa”, mientras que, en 1927 

y 1950, el vocablo “extrañeza”, aparece junto a “extrañez”, siendo su significado 

similar al de los años registrados en el período de 1843 a 1925, sin embargo, se va 

a alterar la palabra “irregularidad” por “anormalidad” y se quitará “desvío”, quedando 

solamente “desavenencia entre los que eran amigos” y “admiración y novedad”. Con 

relación al año 1936, nuevamente se menciona su raíz en “extraño”, en tanto para 

el significado se tiene el siguiente: 1. Calidad de raro, extraño, extraordinario; 2. 

Cosa rara, extraña, extraordinaria; 3. Desvío, desavenencia entre los que eran 

amigos; 4. Admiración y novedad. La última permanecerá en los años 1939, 1947, 

1956, 1970 y 1984, quedando en este último año definida por dos fuente siendo la 

segunda, en la que nuevamente se mencionará la procedencia de “lo extraño”. 

Permanecerá así en los años de 1989 y 1992. 

En la actualidad si se busca la palabra “extrañeza” en el diccionario (DRAE, 

2022), da como resultado: 1. Cualidad de raro, extraño, extraordinario; 2. Cosa rara, 

extraña, extraordinaria; 3. Admiración, novedad; 4. Desvío, desavenencia entre los 

que eran amigos. Por lo que se puede notar que su significado se ha mantenido con 



21 
 

el paso del tiempo, similar a lo que se observa con la palabra “inquietud”. En cuanto 

a la similitud que guardan entre sí, tiene que ver con lo que hay de novedad en 

ambas, pues cuando se extraña o admira, es porque se está perdiendo la quietud y 

tranquilidad, es decir; cuando una cosa, persona o situación tienen la cualidad de 

nuevo, es porque se efectuó un cambio, por tanto, esto hace perder la calma y 

serenidad que antes habitaba.  

Ahora bien, cuando Lacan (1994), hace uso de las palabras “extrañeza” e 

“inquietante”, lo hacía para referirse al carácter que suele cubrir a los sueños de 

castración, los cuales también estaban llenos de angustia. Se podría decir entonces 

que, en el caso de Juanito lo normal es que él tenga su miembro sexual, la novedad 

sería (como pasa en el sueño), que su miembro ya no esté en su “lugar”, que lo 

perdiera o se lo quitaran, esto entonces despojaría al niño de su calma y 

tranquilidad, trayendo consigo una serie de sentimientos que mucha relación tienen 

con lo ominoso, y de lo cual se estará hablando más adelante, cuando se aborde el 

tema del sentimiento de lo ominoso. En cuanto a la relación que mantiene lo 

ominoso con lo siniestro, se da principalmente por la serie de cosas negativas que 

traen consigo los presagios, así como las supersticiones y lo demoniaco, sin 

embargo, del vínculo que las une con inquietud y extrañeza, aún no se ha hablado.  

Como se ha visto al abordar las definiciones de “extrañeza e inquietud”, 

ambas encierran en su núcleo algo de “novedad”, siendo precisamente esta 

característica la que produce admiración o sorpresa, así como la pérdida de 

tranquilidad además de calma. Ahora bien, siguiendo esta línea y retomando lo 

revisado en las diversas definiciones, se contempla que en “lo ominoso”, al igual 

que en “lo siniestro” existe esta cualidad, pues los presagios y fenómenos 

meteorológicos siempre serán algo que no se espera, es decir; algo nuevo, que trae 

sorpresa tal como admiración. Tomando en cuenta que son ellos el eje de ambos 

vocablos, se puede comprender porque son los causantes de toda la gama de 

sensaciones que a su vez guardan relación con lo inquietante y la extrañeza, por 

tanto, es lo que hay de novedad en estos cuatro conceptos, lo que los conecta, y a 



22 
 

su vez, ayuda en el entendimiento de Das Unheimlich, así como de su traducción al 

español “lo ominoso”.  

 

1.6 Familiar 

Freud (1992c), resalta que la palabra alemana Unheimlich era 

indudablemente contraria a Heimlich, que hacía alusión a lo íntimo, así como a lo 

heimisch: doméstico, y vertraut: familiar, siendo posible deducir que algo causaba 

terror porque no era conocido, ni familiar. Al ser Heimlich aquello dentro del ámbito 

de lo conocido, su otra cara Unheimlich, vendría a conformar lo desconocido, sin 

embargo, llega al descubrimiento de que entre los tantos tintes que conforman 

Heimlich, uno va a coincidir con su opuesto, deduciendo con ello que algo sucede 

para que lo familiar se transforme en su contrario. Para el idioma alemán (Hanns, 

2001), tal ambigüedad guarda relación con la sensación de “inquietud” que puede 

experimentar una persona por causa del retorno del material reprimido, el cual, por 

deducción, fue conocido anteriormente, pero que regresa como algo desconocido 

causando temor. Ahora bien, habría que ahondar en la etimología y definición de 

“familiar” en el idioma español, para descubrir si también surge una anfibología1 por 

la misma razón, o si son otras las causas, e incluso si no hay tal disyuntiva. 

La etimología de “familiar” (Corominas, 1987), proviene del latín familiaris, 

familiaridad, familiarizar. A principios del siglo XVII, se encontraba referido Fámulo 

del latín famulus para mediados del mismo siglo se modificará a fámula. También 

se menciona la palabra “familia”, que deriva del latín familia, derivado a su vez de 

famulus. El primer registro de “familiar” (NTLLE, 2022), se remonta al 1495, año en 

que no cuenta con una definición como tal, sino que se menciona los siguientes 

vocablos: familia, domus, us, familiar cosa, familiaris, domesticus, familiaridad, 

familiaritas, familiar mente y familiaricer. Lo mismo sucede para los años de 1505 y 

 
1 De acuerdo con la RAE hace referencia al sentido equívoco que presenta una palabra o una expresión en un determinado 
contexto, así como el empleo voluntario de voces o cláusulas con doble sentido. Consultado el 21 de agosto de 2025 en 
https://dle.rae.es/anfibolog%C3%ADa. 



23 
 

1516, mientras que en los años consecutivos aparecen algunas de esas palabras u 

otra variación; 1570: cassata, familia y famigliuola, 1591: a family, familia, 1604: 

familiar, 1607: familiar, domestique, 1609: famille, parenté, maison, lignage, 

mesgnte, mesnage, familia, prole, fangue.  

En cuanto al año de 1611, se halla el primer registro de una definición formal: 

1. El allegado de la casa, o pan y aguado; 2. Cosas familiares, las caseras y 

ordinarias; 3. Familiares, los ministros del Santo Oficio de la Inquisición, que no son 

oficiales de ella, pero llamándolos acuden a las cosas que se les mandan y 

encomiendan; 4. También llaman familiares a los demonios que tienen trato con 

alguna persona: traen origen de los duendes de casas, que los antiguos llamaban 

dioses lares, porque los veneraban en las cocinas, o porque toda la casa toma 

nombre del fuego, y así decimos tener un lugar tantos fuegos… a haber tantas 

casas, y esos duendes suelen aparecerle, o en los desvanes, o en lo más retirado 

de la casa, como en la cocina; 5. Los que tienen poca conciencia suelen hacer pacto 

con el demonio, y tratar con el familiarmente, y por ello los llamaron familiares; 6. 

Los cuales traen consigo comúnmente en anillos, a donde les suele señalar lo que 

quieren, y es tan antiguo que refiere Aristóteles en la República de los Phocentes, 

y Clemente Alexandrino. Excesto, tirano de los Phocentes, traía dos anillos, y en 

ellos un familiar, que golpeando el uno con el otro, le era señal de lo que había que 

hacer, o no; y sin embargo le dejó de ayudar, cuando le vinieron a dar de puñaladas 

(NTLLE, 2022). 

Para los años; 1617 refiere al latín familiaris, 1620: familiare di casa, y 

doméstico, 1679: familia, cosa familiar, familiaris, familiaridad, familiaritas, 

cónsuetudo. Tengo gran familiaridad con Ignacio. Familiarmente, familiariter. 

Familiar del Santo Oficio. Familiar demonio, fámulo de colegio, 1705: Familier, 

Familiar de la Inquisición, familiar del santo oficio, 1706: familiar, friendly, 1732: 1. 

adj. Cosa casera y ordinaria, perteneciente a la familia, de donde tomó el nombre. 

2. Lat. Familiaris. Domesticus. Como los bienes sensibles nos son más conocidos y 

familiares, muévenos más y enamóranos más. En las pláticas privadas y familiares, 



24 
 

se descubren más los quilates del genio propio. Vale también Amigo. 3. Lat. 

Familiaris. Conjunctus. Intimus. Que, como hombre principal, y muy familiar le 

acompañaba, 1780: adj. Cosa casera y ordinaria perteneciente a la familia. 

Familiaris, domesticus, amigo, familiaris, conjunctus, intimus. Todo aquello que es 

apropiado y útil para alguna cosa; y así se dice: lo amargo es familiar al estómago. 

Proprius, amicus, familiaris. El criado, o sirviente de una casa; y en este sentido y 

otros se usa esta voz como substantivo, y es más común en las casas de los 

prelados eclesiásticos. El ministro del santo oficio, que, aunque no es oficial, acude 

cuando se le llama para asistir a las prisiones y otros encargos que se le hacen. 

Censorum sacrae fidei minister familiaris. El criado que tienen en los colegios para 

servir a la comunidad, y no al colegial alguno en particular, y traen cierto hábito de 

distinción. En algunos colegios se llaman fámulos. Famulus. (NTLLE, 2022). 

La definición anterior es la misma para 1783, mientras que para el año 1791 

constituirá: 1. Lo perteneciente a la familia. Familiaris. 2. Cualquier persona de la 

familia que viva bajo la potestad del padre de familia, y más señaladamente se 

llaman así los criados y sirvientes. Famulus, familiaris. 3. Lo que es de uso común 

y frecuente para alguno. Familiaris, frequens. 4. Usado como sustantivo. El que 

tiene trato frecuente y de confianza con alguno. Familiaris, amicus. 5. El ministro del 

Santo Oficio que asiste a las prisiones y otros encargos. Tribunalis Sanctae 

Inquisitionis familiaris.  6. El criado que tienen los colegios para servir a la comunidad 

y no a los colegios en particular, que también se llama FÁMULO. Collegii famulus. 

7. En la orden militar de Alcántara se entendía antiguamente aquel que por afecto y 

devoción era admitido por tal en ella, ofreciéndole gratuitamente para el presente, o 

futuro del todo, o parte de sus bienes, y en su consecuencia haciéndose participante 

de las buenas obras, oraciones y sufragios de ella, lo que fue muy común. Ordinis 

aquestris socius, frater. 8. Se llamaba en lo antiguo el que tomaba la insignia, o 

hábito de alguna religión, como ahora hacen los terceros, o beatos. Familiae 

(NTLLE, 2022). 



25 
 

Para el año 1803 constituirá la misma que la de 1791, sin embargo, se le 

agregará lo siguiente: El demonio que el vulgo ignorante cree tener trato con alguna 

persona, y que le comunica y acompaña y sirve de ordinario, el cual piensa que le 

suelen llevar en algún anillo, u otra alhaja doméstica. Demon vulgó familiaris. 

ESTILO, O VOZ FAMILIAR. El que se usa comúnmente en la conversación, o en 

las cartas que se escriben entre amigos. Stilus familiaris, epistolaris. HACERSE 

FAMILIAR. Lo mismo que FAMILIARIZARSE. La definición de 1803 será la misma 

para los años: 1817, 1822, 1825, 1832, 1837, 1843, 1846, 1852, 1853, 1853, 1869 

(NTLLE, 2022). 

En cuanto a los años 1884, 1895, 1901, 1914, 1914, 1917, a la definición de 

familiar se le agregará lo siguiente: 1. Dícese de aquello que uno tiene muy sabido 

o en que es muy experto; 2. Aplicado al trato, llano, sin ceremonia, a modo del que 

se usa entre personas de una misma familia; 3. Aplicado a voces, frases, lenguaje, 

estilo, etc., natural, sencillo, corriente, propio de la conversación o de la común 

manera de expresarse en la vida privada; 4. Carta familiar, mencionando al principio 

todos los elementos, y reduciéndolos con el paso del tiempo, sin perder su esencia. 

En el registro de 1925, la parte donde se hacía referencia a que se denominaba 

familiar a cualquier persona que vivía bajo la potestad del padre de familia, poniendo 

énfasis en los criados y sirvientes, se verá reducido con el pasar de los años a 

“criados y sirvientes”; así mismo, contendrá un anexo al final “Coche de muchos 

asientos”, el cual va a perdurar en los siguientes años 1927, 1936, 1939, 1947, 

1950, 1956. En 1970 se van a anotar dos complementos más a la definición 

existente: 1. Dícese de cada uno de los caracteres normales o patológicos, 

orgánicos o psíquicos que presentan varios individuos de una misma familia, 

transmitidos por herencia; 2. Deudo o pariente de una persona, y especialmente el 

que forma parte de su familia. Que perdurará en 1984, 1984, 1989 y 1992 (NTLLE, 

2022). 

Actualmente al buscar la palabra “familiar” en el diccionario (RAE, 2022), nos 

va a arrojar lo siguiente: 1. Perteneciente o relativo a la familia: una costumbre 



26 
 

familiar; 2. Conocido previamente: su cara me es muy familiar; 3. Dicho del trato: 

Llano y sin ceremonia; 4. Dicho de una palabra, de una frase, del lenguaje, del estilo, 

etc. Natural, sencillo y propio de la conversación normal y corriente; 5. Dicho del 

envase de un producto comercial: Que tiene un tamaño superior al normal y resulta, 

generalmente, más económico; 6. Dicho de un vehículo, especialmente de un 

coche: De gran capacidad y con el portaequipajes trasero incorporado al habitáculo; 

7. Dicho de un rasgo normal o patológico: Que se repite dentro de una familia; 8. 

Pariente o deudo de una persona; 9. Eclesiástico o seglar que acompaña o asiste a 

un obispo; 10. Sirviente de la comunidad de un colegio; 11. Ministro del antiguo 

tribunal eclesiástico de la Inquisición que estaba presente en los prendimientos y en 

otras misiones; 12. En la orden militar de Alcántara, hombre que por afecto y 

devoción era admitido en ella, ofreciendo gratuitamente, de presente o futuro, el 

todo o parte de sus bienes; 13. Persona que tomaba la insignia o hábito de una 

religión, como los hermanos de la c tercera; 14. Demonio que se suponía tenía trato 

con una persona a la que acompañaba y servía; 15. Persona que tiene trato 

frecuente y de confianza con alguien; 16. Criado doméstico.  

El vocablo “familiar” alude a varias connotaciones, desde lo que pertenece a 

la familia o tiene relación con ella; pariente, parentesco. Siendo esta la causa 

principal por la que anteriormente se consideraba “familiar” a cualquier persona que 

viviera bajo el poder del padre, y por lo que posteriormente, se le adjudicó a los 

rasgos normales o patológicos que se heredan. Pero también se estima “familiar” a 

lo que mantiene lazos con lo doméstico, sirviente y criado, aunque en este aspecto, 

igualmente se les considera así, a los que trabajaban en un colegio, o una iglesia, 

e incluso al demonio. Esto debido a que el trato que se les proporcionaba era el que 

se ocupa con amigos o conocidos, caracterizado por ser sencillo, claro y fácil de 

comprender, así como común y de confianza. De lo anterior, se puede concluir que 

la línea entre lo familiar y su opuesto en el idioma español, es muy delgada, ya que 

cualquier persona “extraña”, es decir, que proviene de fuera trayendo consigo 



27 
 

admiración y novedad, puede llegar a considerarse cercana, íntima y familiar por el 

trato que se le brinda de confianza.   

A lo largo del presente capítulo se ha recorrido un camino que permitió 

esclarecer los múltiples sentidos y matices que encierra el vocablo Das Unheimlich, 

así como las dificultades que plantea su traducción al español. La exploración de 

términos como “ominoso”, “siniestro”, “inquietante”, “extrañeza” y “familiar” posibilitó 

advertir no sólo su carga histórica, simbólica y lingüística, sino también la red de 

connotaciones negativas, ambivalentes y perturbadoras que los atraviesa. En 

especial, la oposición y a la vez encubrimiento, entre lo heimlich (familiar), y lo 

unheimlich (no familiar, inquietante) mostró como lo que en apariencia resulta 

conocido puede volverse fuente de terror, en la medida que lo reprimido retorna en 

formas deformadas y amenazantes. 

Asimismo, el análisis etimológico y semántico de estas palabras revela un 

trasfondo cultural común, marcado por asociaciones con lo oculto, lo nocturno, la 

superstición, el azar y la muerte. Estos elementos conforman una atmósfera 

cargada de significados simbólicos que resuenan con la experiencia subjetiva de lo 

ominoso, tal como ha sido experimentada y descrita en distintas tradiciones. De esta 

manera, el término Unheimlich, más allá de su apariencia lingüística, comienza a 

perfilarse como un concepto con una fuerte carga psíquica y emocional. Este 

recorrido ha permitido sentar las bases para adentrarse, en el siguiente capítulo, en 

la forma en que el psicoanálisis, particularmente en la obra de Freud, aborda el 

sentimiento de lo ominoso.  

  



28 
 

Capítulo II. El sentimiento de lo ominoso en la teoría psicoanalítica 

Para el tema aquí compete, es importante mencionar que Freud (1992c), 

reconoce que el psicoanalista no siente un especial interés por temas 

pertenecientes al campo de la estética, sin embargo, acepta que existe una 

excepción al tratarse de lo ominoso, ya que no forma parte de lo contemplado como 

hermoso o agradable, por ello lo considera una tierra fértil para la investigación 

psicoanalítica. El único autor que había escrito algo relacionado al tema era Ernest 

Jentsch (1906) quien funge como referente principal para las formulaciones teóricas 

que Freud realizará en torno al tema. Existen principalmente dos conceptos 

psicoanalíticos para tratar el sentimiento de lo ominoso; por un lado, el complejo de 

castración, cuyo punto nodal se halla en la pérdida de los ojos, por el otro, se 

encuentra la repetición involuntaria, compulsión de repetición, asociada al azar, la 

superstición o la magia (Ferreyra, 2015).  

Lo previo ayudará en la introducción al tema del doble, figura que representa 

uno de los principales fenómenos para dar cuenta de lo siniestro en la cultura 

occidental (Bauab, 2015). De esta forma, en el siguiente apartado se hablará sobre 

la figura del autómata que servirá para ilustrar el ejemplo inicial que Freud descubrió 

en su camino en el entendimiento del tema, lo que a su vez fungirá como enlace 

con la angustia de castración y la compulsión de repetición.    

 

2. 1 La figura del autómata 

Freud enfatiza el nexo existente entre lo ominoso y lo angustioso. Con 

relación al primero comenta: “No hay duda de que pertenece al orden de lo 

terrorífico, de lo que excita angustia y horror” (1992c, p. 219), sin embargo, habrá 

que indagar más para saber cuáles son las semejanzas y posibles diferencias entre 

ambos afectos, para ello rescataré las situaciones que identifica como siniestras en 

el cuento El Hombre de la Arena, escrito por E. T. A. Hoffman (1817), quien logró 

en varias ocasiones plasmar este artificio psicológico en sus ficciones. De acuerdo 

con Jentsch (1906) la forma más común para suscitar en el lector este sentimiento, 



29 
 

reside en dejarlo con la sospecha de si un personaje está realmente vivo, o si es un 

autómata, y al revés, si una figura en apariencia inmóvil puede poseer un alma. 

La historia mencionada cuenta con diversos elementos que generan dudas 

respecto de si la protagonista (Olimpia), está viva o si se trata de un autómata, lo 

cual despierta en quien la ve sentimientos de extrañeza e inquietud:  

Es muy extraño, pero todos nosotros juzgamos del mismo modo a Olimpia. 
No te  enfades, hermano, si te digo que nos parece rígida y como inanimada. 
Su cuerpo es proporcionado, como su semblante, es cierto... Podría decirse 
que sus ojos no tienen expresión ni ven. (…) Esta Olimpia nos ha inquietado 
mucho, y no queremos tratarnos  con ella; se comporta como un ser viviente, 
aunque en realidad sus relaciones con la vida son muy extrañas (Hoffman, 
1817, p. 16). 

 

Lo anterior se sustenta en la idea de que cualquier objeto inmóvil que tuviera 

gran parecido con un ser vivo, como es el caso de los episodios epilépticos o las 

expresiones de enfermedad mental eran interpretadas como posesiones 

demoníacas. En este sentido la actividad autónoma de miembros cortados, un pie, 

un brazo, la cabeza o una mano, no solo mantenían un vínculo estrecho con lo 

ominoso, sino con aquello visto como diabólico (Freud, 1992d). Lo anterior producía 

la creencia en un presagio, donde los semejantes por medio de ciertas energías 

ocultas amenazarían con ocasionar daño, representando en el fondo los secretos y 

peligros contenidos en el propio ser, de manera tal que la situación se tornaría en 

algo ominoso (Freud, 1992c). 

 Parte del lazo entre lo inanimado y lo demoníaco tiene su origen en la 

identificación que los ancestros mantenían con animales, plantas y objetos inertes, 

pues consideraban que conformaban un todo universal. Esta concepción sufrió una 

crisis con los hallazgos realizados en torno al concepto del “yo”, ligados a la 

concepción de individualidad del sujeto moderno, que trajo consigo la idea de que 

estos elementos poseían magia (Freud, 1992b). Debido al vínculo existente entre 

niños y primitivos (Freud, 1992d).  

El tema de lo inanimado también corresponde a la época infantil, donde tiene 

lugar la identificación generada por los niños hacia sus juguetes cuando los dotan 



30 
 

de vida, ya que en esta etapa poseen una dificultad para diferenciar lo vivo de lo 

inerte debido a la consciencia, que dentro de sus tareas está el proveer al sujeto de 

su propio estado anímico más no del de sus semejantes; por ello, las infancias le 

confieren su propia naturaleza animada a sus juguetes, pues su nivel de 

comprensión se basa en la deducción, lo que los lleva a contemplar las acciones y 

expresiones visibles, más no las vivencias de primera fuente como pasa con las 

experiencias propias (Freud, 1992b). Por tanto, la dificultad en advertir que Olimpia 

era un ser vivo o una muñeca nos advierte de un tinte demoníaco, cuya 

característica no solo está presente en el cuento de Hoffmann (Freud, 1992c), sino 

en literatura considerada como terrorífica o siniestra (Lovecraft, 2002).  

 

2.2 Angustia de castración 

Si bien, la figura del autómata le fue útil a Freud (1991c), para el acercamiento 

al tema de lo ominoso, pronto se daría cuenta de que no se trataba de una angustia 

infantil, sino de un anhelo o creencia en una fantasía primitiva. Lo que sí consideró 

primordial para lograr despertar tal sentimiento fue la angustia que nace del peligro 

por perder los ojos, que en realidad conformaría una angustia de castración. Uno 

de los más ilustres ejemplos de la relación entre la pérdida de los ojos y la angustia 

de castración es el mito de Edipo, quien al descubrir que había matado a su padre 

y desposado a su madre se clava en los ojos los broches de su vestido (Freud, 

1992c). 

Es en los ojos y no en otra parte del cuerpo debido al alto valor que posee 

este órgano en la cultura occidental, por ello, el miedo persistente de dañarlos o 

perderlos no solo se cierne sobre los infantes, sino que también se presenta en 

personas mayores. De esto dan fe los estudios sobre los sueños, fantasías y mitos 

(Freud, 1991a). En el cuento El Hombre de la arena se encuentra escenificada la 

angustia por perder los ojos o verlos dañados, en la amenaza de los puñados de 

arena arrojados a los niños que no se querían dormir, y posteriormente cuando el 



31 
 

abogado Coppelius trata de aventar a los ojos de Nathaniel un montón de carbones 

calientes (Freud, 1992c). 

Para entender de mejor manera la angustia de castración es pertinente traer 

a consideración una de las definiciones de angustia que proporciona Freud: “estado 

afectivo, una reunión de determinadas sensaciones de la serie placer-displacer con 

las correspondientes inervaciones de descarga y su percepción” (1991d, p. 75), lo 

anterior resulta relevante porque ayuda a considerar los elementos presentes en la 

detección de la angustia, en este caso se encuentran por una parte los sentidos, a 

través de los cuales se puede conocer el mundo y sus peligros. Ya se había 

mencionado que los ojos resultan de relevancia para el sujeto occidental, quien por 

lo general se deja llevar principalmente por lo que ve antes de por lo que escucha, 

toca o huele. De esta manera todo aquello que perciba por medio de sus órganos 

oculares le puede advertir si se encuentra ante una situación de riesgo; por tanto, la 

angustia es una respuesta ante un peligro inminente: 

La psique cae en el afecto de la angustia cuando se siente incapaz para 
tramitar, mediante la reacción correspondiente, una tarea (un peligro) que se 
avecina desde afuera; cae en la neurosis de angustia cuando se nota incapaz 
para reequilibrar la  excitación (sexual) endógenamente generada. Se 
comporta entonces como si ella  proyectara la excitación hacia afuera. 
(Freud, 1991d, p. 76) 

Lo previo lleva a pensar en el suceso más significativo en que el niño 

experimenta peligro por su mirada, y que es cuando acontece la angustia de 

castración, cuyas implicaciones abarcan la conformación del ideal del yo, la 

instauración del superyó, y la identificación con la figura paterna que resulta familiar 

a la vez que extraña. 

Una vez que el niño es separado del vientre de su madre con el nacimiento, 

ella le provee de alimento, techo y abrigo; satisface sus necesidades, esto sucede 

durante las etapas oral y anal, mientras que con la llegada de la etapa fálica el 

infante consigue mayor control corporal, el suficiente para tomar consciencia de los 

otros, especialmente de la figura materna, que hasta el momento había considerado 



32 
 

como una extensión de sí mismo (Freud, 1992f). El presente conocimiento de que 

el mundo no se limita a su existencia, produce efectos importantes en la 

estructuración de su personalidad, pues nacerá en él la esperanza de poder reunirse 

una vez más con su objeto de amor, con quien deseará fusionarse de manera sexual 

(Freud, 1992e). Este deseo de amor se verá interrumpido por el padre, quien 

desempeñará el papel de intruso al amenazarlo con privarlo de su miembro sexual. 

A consecuencia de esto, el infante deseará su muerte para poder lograr el encuentro 

con su madre, que implícitamente conlleva una sensación de seguridad. El deseo 

irá acompañado de un sentimiento de culpa, que devendrá en la formación de una 

imago-padre fragmentada por afectos de odio y amor (Freud, 1992c): 

El florecimiento temprano de la vida sexual infantil estaba destinado a 
sepultarse {Uníergang} porque sus deseos eran inconciliables con la realidad 
y por la insuficiencia de la etapa evolutiva en que se encontraba el niño. Ese 
florecimiento se fue a pique {zugrunde gehen] a raíz de las más penosas 
ocasiones y en medio de sensaciones hondamente dolorosas. La pérdida de 
amor y el fracaso dejaron como secuela un daño permanente del sentimiento 
de sí, en calidad de cicatriz narcisista, que, tanto según mis experiencias 
como según las puntualizaciones de Marcinowski (1918), es el más poderoso 
aporte al frecuente «sentimiento de inferioridad» de los neuróticos. (Freud, 
1992d, p. 21) 

 Esta escisión tiene lugar por la oposición existente entre la pulsión yoica 

acompañada de la libido narcisista y aquella dirigida al objeto, las primeras como 

representantes de la agresión, las segundas de lo displacentero proveniente del 

mundo exterior. Su origen proviene del anhelo más grande y primitivo que tiene la 

humanidad; el de eliminar a cualquiera que cometa alguna falta contra el 

“omnipotente yo” (Freud,1992b). Sucede en gran parte, debido a que para el 

inconsciente la muerte propia no existe, pues su conocimiento de lo negativo es nulo 

(Freud, 1992g).  

La ambivalencia surgida por la angustia de castración se remonta a los 

primeros habitantes de la tierra, ya que el delito más antiguo cometido por la 

humanidad es el parricidio del primer padre, es decir, Dios padre, del cual el hombre 



33 
 

busca imperiosamente su reconocimiento, y cuyo impulso solo podría equipararse 

al sentimiento próximo de culpa, razón por la cual dentro de la religión Cristiana 

Jesucristo tuvo que morir para expiar los pecados, pues de acuerdo a la ley del 

talión que antes imperaba, los crímenes solo podían ser correspondidos por un 

castigo de igual magnitud (Freud, 1992g). En el niño la comprensión de la negación 

del amor de sus padres en caso de infringir alguna de sus reglas, dará forma a la 

instancia psíquica con la capacidad de observar críticamente al yo, ayudándole en 

el cumplimiento de las leyes impuestas por la sociedad a través de la cultura (Freud, 

1992g), por ello la consciencia de culpa proveniente de la angustia de castración y 

por ende del complejo de Edipo, es la base donde se instaurará el superyó. 

Que el niño no pueda depositar su libido en el objeto de amor debido a la 

“Ley paterna” (Freud, 1992a), la convierte en una libido insatisfecha mudada 

directamente en angustia neurótica, esto toma relevancia al recordar ciertas fobias 

infantiles, como el temor a la soledad o a las personas extrañas, pues en ambas 

vive el anhelo de reencontrarse con el seno materno que resulta tan familiar (Freud, 

1991d). Al respecto Freud (1992d), menciona el hábito que tiente el sistema 

consciente de tratar los peligros internos como si fueran externos, ya que la 

instancia del yo se ve obligada a disfrazar los mandamientos inconscientes 

provenientes del ello, con sus racionalizaciones preconscientes que tienen contacto 

con la realidad; por ende, el yo siempre se encuentra fluctuando entre las fuerzas 

del superyó, el ello y la realidad (Freud, 1991d). 

El dilema del Complejo de Edipo se ilustra en el cuento del El hombre de 

Arena, cuando el padre y Coppelius, así como el profesor Spalanzani y el óptico 

Coppola, pertenecientes a la colección paterna, representan por una parte al “padre 

salvador” y por otra “al villano”, que trata de despojar al niño de sus ojos, es decir, 

de castrarlo y con ello aniquilar su amor hacia Clara y Olimpia quienes figuran en la 

encarnación materna. En este sentido, la satisfacción del deseo se hace presente 

cuando el niño quiere que el padre malo muera y como consecuencia el bueno lo 

hace. Esta situación llena de culpa desencadenará penetrantes y oscuros 



34 
 

sentimientos en él, así como la instauración de un miedo persistente por perder 

otros órganos, ejemplificado en la narración cuando Coppelius le arranca los brazos 

y piernas a Nathaniel, tal como lo hacen los mecánicos de muñecas con sus 

creaciones (Freud, 1992c).  

Lo previo remite al ejemplo brindado por Freud (1992c), sobre el mito de 

Medusa y las serpientes en su cabeza, las cuales al ser cortadas tendían a 

multiplicarse. Este acontecimiento sirve como analogía al hecho de que en los 

sueños la metáfora de la duplicación o reproducción se da como forma de defensa 

del “Yo” ante la amenaza de su destrucción. En este sentido el doble vendría a tener 

la misma función; representaría el sublime símbolo inquietante visto desde el ángulo 

de la castración, lo cual se vincula con el hecho de que para el inconsciente no 

existe la posibilidad de destrucción, por tanto, la angustia de castración sería 

realmente una angustia de muerte, provocando el sentimiento ominoso (Freud, 

1992f). 

2.2.1 El doble y la angustia de muerte 

Otto Rank (2018), fue uno de los muchos autores que se interesarían en la 

figura del doble, sus escritos le sirvieron a Freud para abordar el tema de lo siniestro, 

pues consideraba que poseía un “grado extraordinariamente alto de ominosidad” 

(Freud, 1992c, p. 236). El autor de Der Doppelgänger menciona que probablemente 

el primer doble que tuvo el hombre fue su alma, cuya primordial característica era 

la inmortalidad, lo cual instauraba una dualidad proveniente de las culturas 

primitivas. Estas ideas consolidaron por una parte la concepción de perennidad y 

por otra, trajeron el presagio inquietante de la muerte, debido al cual las 

civilizaciones se desarrollaron entorno a la creencia del mundo espiritual (Rank, 

2018). De esta manera el doble encontró su génesis en el hecho de despojar a la 

muerte de su poder y evitar así la sepultura del “Yo”, pues el ser humano tiene una 

necesidad imperiosa de eternidad “En el fondo nadie cree en su propia muerte, o, 



35 
 

lo que viene a ser lo mismo, en el inconsciente cada uno de nosotros está 

convencido de su inmortalidad” (Freud, 1992b, p. 290). 

Dentro de los ejemplos del doble propuestos por Rank (2018), persiste la 

búsqueda afanosa del hombre por la eternidad, tanto en el artista que encuentra en 

su obra una manera de darle perpetuidad a su alma, como en los mellizos como 

imperdible modelo del “alma doble”. El héroe que funge como representación del yo 

perecedero e imperecedero, con su interminable lucha consigo mismo y sus 

semejantes, pues al tiempo que anhela su autenticidad, lucha constantemente por 

su deseo de unidad. Esto resulta interesante al recordar que hay en torno a la 

muerte una contradicción, desde un ángulo el humano la acepta como la anulación 

de la vida, desde otro la mira como una mentira, es decir; le quita valor (Freud, 

1992b). Sin embargo, ante la muerte del otro, del extraño, ajeno, del adversario, se 

sentirá diferente; la deseará.  

El anhelo por la muerte del otro se halla en las similares características que 

posee el primitivo y aquellas atribuidas al inconsciente; fervor, infamia, perversidad, 

etc., por ello mataba con gusto, como algo natural, incluso sobrepasando a los 

animales quienes se abstienen de comerse a los de su misma especie. Es factible 

rememorar que cualquier agravio cometido al “Yo” todopoderoso y tiránico merece 

un castigo de gran magnitud, el cual solo puede ser el exterminio. Esta contradicción 

alrededor de la muerte ajena ocasionó que ante el deceso de los seres queridos, 

que eran a la vez una otredad y familiares (al amarlos contenían un fragmento de 

su propio y amado yo, sustentando así al narcisismo primario), surgiera el 

sentimiento de ambivalencia y culpa, que perdurarían en el tiempo, presentándose 

en posteriores vínculos afectivos (Freud, 1992b).  

Con este suceso el hombre ya no pudo negar el poder de la muerte, era 

testigo de ella a través del dolor por sus difuntos, cuyos cadáveres le sirvieron de 

inspiración para crear la idea de la existencia de los espíritus que tomaban formas 

demoníacas, debido al sentimiento de odio frente a su ajenidad. También hubo una 



36 
 

separación del cuerpo físico y el material que brindaba una continuidad de la vida. 

En cuanto a la propia muerte las resistencias prevalecieron (Freud, 1992b). 

En ambas circunstancias; angustia de castración y de muerte, se halla 

presente un sentimiento de desvalimiento por parte del “Yo”, la primera surge con 

el Complejo de Edipo y la amenaza de ser castrado, mientras que la segunda, forma 

parte de una serie que comienza con la primera angustia vivida por los humanos; la 

de nacimiento, que representa el modelo original de experiencia de indefensión y 

amenaza (Rank, 2018), seguida por la de castración, entendida como la muerte de 

una parte del cuerpo, más no un deceso. Estas se encuentran acompañadas por la 

pulsión de muerte y aquellas que la contrarrestan, como la pulsión de vida unida al 

principio de placer, formadas a partir de la pulsión yoica y la libido narcisista, ambas 

encargadas de la conservación del yo (Freud, 1922f). 

De esta forma, se da cuenta que la angustia surge como defensa del “Yo”, 

ante el peligro que presagia, el cual puede estar contenido en lo que siente como 

ominoso. Ya que el inconsciente no cree en su destrucción, parece que busca la 

forma de preservarse, sin embargo, esto es inútil, pues existe también una fuerza 

intrínseca que tiende al desorden, la destrucción, y en última instancia hacia la 

inminente muerte (Freud, 1922f). Por tanto, buscará formas novedosas de 

conseguir la inmortalidad, una de ellas la figura del doble.  

 

2.3 El principio del placer y la compulsión a la repetición 

La función que tiene el principio de placer en la aparente conservación del yo 

se encuentra interpelado por la presencia de la compulsión de repetición, que se 

coloca a su extremo, asociándose así con la pulsión de muerte (Freud, 1992d). De 

acuerdo con Freud (1991b), una de las tareas del principio de placer es cuidar al 

“Yo”, de su destrucción, así como guiarlo en la búsqueda de la satisfacción 

pulsional, evitando a toda costa lo desagradable. Esto resulta posible en el inicio de 



37 
 

la vida cuando el narcisismo primario domina el interior psíquico, tal como acontece 

con los primitivos, sin embargo, con el avance de los posteriores estadios del 

desarrollo se convertirá en el “ominoso mensajero de la muerte”. 

Lo previo es una consecuencia de que al comienzo la repetición se encuentre 

bajo el mando del principio de placer, posibilitando los recuerdos a manera de 

síntomas, sueños y en la transferencia, que resultan positivos para el quehacer 

terapéutico, pero el camino cambiará de rumbo, pasará a ocupar el lugar del fiel 

servidor de la pulsión de muerte (Freud, 1991b). Pero ¿qué acontece para que esto 

sea así?, para resolver esta pregunta es pertinente el esclarecimiento de la 

constitución de las pulsiones, dice Freud (1992d): 

Una pulsión sería entonces un esfuerzo, inherente a lo orgánico vivo, de 
reproducción de un estado anterior que lo vivo debió resignar bajo el influjo 
de fuerzas perturbadoras externas; sería una suerte de elasticidad orgánica 
o, si se quiere, la exteriorización de la inercia en la vida orgánica (p. 36). 

En esta vía toma sentido el hecho de que las pulsiones orgánicas adquiridas 

a través del tiempo y pasadas de generación en generación tengan como principal 

característica la conservación, ya que su única meta es el restablecimiento de un 

estado antiguo, el cual el organismo alguna vez habitó, pero dejó y ahora pretende 

retornar a él (Freud, 1992d). Sin embargo, es por la repetición que resultan 

engañosas sus intenciones, pues ésta hace parecer que quieren conducir al 

organismo a una mejora a través de una transformación, cuando realmente camina 

con el único objetivo de alcanzar un fin de antaño, cruzando antiguos y nuevos 

senderos, buscando el camino más largo aprobado por la evolución: 

Las pulsiones orgánicas conservadoras han recogido cada una de estas 
variaciones  impuestas a su curso vital, preservándolas en la repetición; por 
ello esas fuerzas no pueden sino despertar la engañosa impresión de que 
aspiran al cambio y al progreso,  cuando en verdad se empeñaban 
meramente por alcanzar una vieja meta a través de  viejos y nuevos 
caminos… La meta de toda vida es la muerte (p. 38). 



38 
 

Que el principio de placer sea responsable de conducir al organismo a la 

muerte suena lógico, si se tiene en cuenta que se encuentra regido por el principio 

de constancia, cuya principal característica es mantener la cantidad de excitación 

contenida en el aparato psíquico a un nivel tan bajo, o, por lo menos, tan constante 

como sea posible. Esto no resulta tan diferente de lo realizado por la pulsión de 

muerte, que dominada por el principio de nirvana conduce los esfuerzos de la psique 

a la eliminación, supresión o reducción de la tensión de excitación a un mínimo 

posible. Ya sea si es impulsada por estímulos externos o responde a mociones 

internas. De acuerdo con Freud (1992d), ambas tienen la tarea de llevar al 

organismo hacia un estado orgánico anterior, del que probablemente provino. El 

principio de placer lo hace por la vía más compleja, dando muchas vueltas, mientras 

que la pulsión de muerte tiene métodos más primitivos, su modus operandi es 

sencillo y rápido como antaño, resultado de la influencia del exterior, que obligó a la 

sustancia viva a apartarse cada vez más del camino inicial: 

… el organismo sólo quiere morir a su manera, también estos guardianes de 
la vida fueron originariamente alabarderos de la muerte. Así se engendra la 
paradoja de que el organismo vivo lucha con la máxima energía contra 
influencias (peligros) que podrían ayudarlo a alcanzar su meta vital por el 
camino más corto (p. 39). 

El nexo entre el principio de placer y la compulsión a la repetición surge en 

el reconocimiento de ésta como recurso del “yo” en su pesquisa por hallar la plena 

realización, tomando el camino más largo hacia la muerte (Freud, 1992d). Esta idea 

sufrirá modificaciones que llevarán al autor a afirmar que debido a las características 

de la compulsión a la repetición, más oriunda, pulsional y fundamental que el 

principio de placer, pasará al servicio de la pulsión de muerte. Esto también resulta 

de su autonomía en la búsqueda de placer, que al inicio parecía perseguir, pues se 

traslada de ahí para erigirse un designio por sí misma, es decir; la función de repetir 

una y otra vez la lesión por trauma (Freud, 1992d). 

El entendimiento de la forma de operar en la compulsión de repetición iluminó 

el tinte demoníaco dentro del carácter pulsional, causado por la premura que tenían 



39 
 

los estímulos orgánicos de transferir a la psique la consigna de retornar a un estado 

anterior, que el organismo ya había superado pero anhelaba como último propósito 

(Freud, 1992d). “En efecto, de acuerdo con nuestros supuestos, las pulsiones yoicas 

provienen de la animación de la materia inanimada y quieren restablecer la 

condición de inanimado” (p.43).  

Empero, este no era el único motivo, existía otro presente en personas que 

jamás habían mostrado la formación de un síntoma neurótico, a quienes se les 

manifestaba un destino ineludible con tintes demoníacos, pues eran sujetos que 

mantenían un patrón funesto en cada uno de los vínculos interpersonales que 

creaban (Freud, 1992d). El mismo Freud (1992c), narra la vivencia de un suceso 

siniestro; relata la vez que se encontraba caminando por las calles de Italia en una 

zona desagradable, al intentar alejarse de ella se dio cuenta de que estaba perdido, 

pues se hallaba en la misma calle que había tratado de abandonar. Nuevamente 

con aflicción y desacierto intentó salir del lugar, para su asombro se volvió a 

encontrar en él por una tercera vez consecutiva.  

Lo anterior se explica por el eterno retorno de lo igual (Freud, 1992c), que 

deslumbra al individuo cuando se enajena de su vida y experiencias, como si no 

tuviera ante ellas ningún dominio, sino todo lo contrario: indefensión; por ello, la 

vivencia traumática se reproduce una y otra vez, de manera interminable. Que 

alguien se tope con el mismo objeto repetidas veces debido a la oscuridad presente, 

o se extravíe en un paraje lleno de niebla, forman parte de esta serie de eventos 

desafortunados que entran dentro de lo considerado ominoso.  

Este “retorno de lo igual”, se encuentra vinculado al fenómeno del regreso 

del material reprimido, el cual fue conocido alguna vez pero regresa bajo la forma 

de algo oscuro y asustador (Hanns, 2001). Tanto la angustia de castración como la 

compulsión de repetición surgen de aquellos sucesos impactantes en la vida de las 

personas que reactivan complejos infantiles que se creían ya dominados, ubicados 



40 
 

en el inconsciente, ocasionando que lo arcaico que de ello se desprende regrese 

para hacerse presente (Freud, 1992b).  

Lo anterior se posibilita por la acción de defensa que cumple la angustia 

cuando protege al “yo”, que ocasiona la activación de la represión, cuyo papel 

fundamental consiste en devolver los contenidos primitivos relacionados con las 

pulsiones sexuales de la vida infantil, al inconsciente, donde pertenecen. Que esta 

entidad sea una herencia del animismo arcaico, portador de los incontables 

vestigios que integran el alma de la humanidad, explica el origen secreto de la 

mayoría de las acciones manifiestas (Freud, 1992d; 1992f).  

La mayor parte de los procesos inconscientes se mantienen latentes en la 

preconciencia por un corto intervalo, pues en ellos radica la posibilidad de volver a 

la luz. Esto se debe principalmente a la característica del inconsciente de 

mantenerse activado pese a que el sujeto no advierte su rastro (Freud, 1991d). Otra 

particularidad del inconsciente que hace factible el retorno del material reprimido se 

relaciona con la inexistencia de una representación del tiempo como la que se usa 

de manera habitual; por ello, las mociones de deseo y las impresiones que nunca 

han visto la luz debido a la represión son inmortales, ocasionando que aparezcan 

como acontecimientos nuevos cuando se proyectan al exterior (Freud, 1992d): 

Tenemos averiguado que los procesos anímicos inconscientes son en sí 
«atemporales».'' Esto significa, en primer término, que no se ordenaron 
temporalmente, que el tiempo no altera nada en ellos, que no puede 
aportárseles la representación del tiempo (Freud, 1992b, p. 28). 

El tema de la conservación llevada a cabo en el núcleo de la psique nos 

recuerda que en otros tiempos se pensaba que el exterminio de la huella mnémica 

se consolidaba por medio del olvido; sin embargo, dentro del psiquismo existen 

formas de preservación capaces de traer a la consciencia lo que parece permanecer 

en las sombras (Freud, 1991d). 



41 
 

A lo largo del presente capítulo se ha explorado el complejo fenómeno de lo 

ominoso desde la teoría psicoanalítica freudiana, destacando cómo este 

sentimiento se enraíza en estructuras psíquicas profundas que remiten tanto a 

vivencias infantiles como a pulsiones arcaicas. Freud (1992c) ubica lo ominoso fuera 

del terreno de lo estético convencional, considerándolo una categoría 

especialmente fértil para el análisis psicoanalítico por su íntima conexión con el 

terror, la angustia y el retorno de lo reprimido.  

En el apartado dedicado a “la figura del autómata”, se ilustró cómo lo 

inanimado que simula estar vivo, como en el cuento El Hombre de la Arena de 

Hoffmann, suscita inquietud al confrontar al sujeto con la imposibilidad de distinguir 

entre lo viviente y lo mecánico. Este fenómeno se vincula con experiencias 

infantiles, donde la consciencia aún no puede diferenciar completamente lo animado 

de lo inerte, y con creencias arcaicas que atribuían alma o poder mágico a los 

objetos. Así, el autómata encarna la amenaza ominosa al reflejar una otredad 

familiar pero extraña.  

Posteriormente, el análisis de la angustia de castración reveló que el 

sentimiento ominoso se halla profundamente relacionado con la pérdida de una 

parte del cuerpo, especialmente los ojos, símbolo clave en la cultura occidental. 

Este tipo de angustia tiene como trasfondo el complejo de Edipo, en donde el deseo 

por la madre y la amenaza del padre estructuran el superyó y la moralidad del sujeto. 

La ambivalencia afectiva hacia la figura paterna, así como la imposibilidad de 

realizar el deseo incestuoso, generan culpa y temor, los cuales retornan en formas 

deformadas como el miedo a la mutilación o a la pérdida de identidad.  

En el subapartado “el doble y la angustia de muerte”, se profundizó en el 

concepto del Doppelgänger como representación del intento del sujeto por evitar su 

extinción psíquica. El doble encarna tanto la esperanza de inmortalidad como el 

anuncio siniestro de la muerte inevitable, resultado de una ambivalencia 

intrapsíquica entre el deseo de conservación y la pulsión de destrucción. La figura 



42 
 

del doble, ligada al narcisismo primario y a la pulsión de muerte, representa una 

defensa contra la desaparición del yo, aunque paradójicamente remite a la 

descomposición de este. 

Finalmente, el análisis del principio de placer y la compulsión a la repetición 

demostró que lo ominoso no solo emerge de lo que se teme perder, sino también 

de lo que se repite sin cesar. Freud reconoció en la repetición un mecanismo más 

primitivo y radical que el principio de placer, conectado con la pulsión de muerte. La 

compulsión de repetir, como retorno de lo reprimido, da lugar al sentimiento ominoso 

al presentar lo arcaico como novedad traumática. Este retorno constante de 

experiencias pasadas, como huellas mnémicas inextinguibles del inconsciente, 

muestra cómo el aparato psíquico tiende a conservar aquello que fue doloroso y 

conflictivo, incluso a expensas del bienestar del yo.  

En conjunto, permite entender que el sentimiento de lo ominoso se origina en 

la tensión entre las fuerzas psíquicas que buscan proteger al sujeto y aquellas que, 

de manera insistente, lo exponen a sus propios fantasmas, deseos reprimidos y 

temores ancestrales. Así, lo ominoso aparece como la manifestación afectiva de la 

lucha entre la vida y la muerte en el corazón mismo de la subjetividad humana.  

 

 

 

 

 

 



43 
 

Capítulo III. Espejos y sombras: El encuentro con lo ominoso en la 

construcción del Yo 

 

 En el desarrollo de la teoría psicoanalítica de Jacques Lacan, la imagen 

especular emerge como un elemento fundamental en la constitución del Yo (je). La 

identificación surgida del encuentro que tiene el niño con su imagen en el espejo 

provoca una sensación de unidad y completitud que contrasta con la experiencia 

interna de fragmentación corporal. Este vínculo introducirá una alienación, ya que 

el individuo se asemeja con una figura externa que, aunque representa su cuerpo, 

no coincide plenamente con su experiencia subjetiva.  

 Esta enajenación del Yo se manifiesta en el espejo como un lugar de unión 

a la vez que de ruptura, dando paso a la discrepancia entre la imagen externa y la 

vivencia corporal, conduciendo así a la escisión del sujeto. Esta división inherente 

revela la falta que define su existencia, de tal forma que la confrontación con el 

propio reflejo puede evocar sentimientos de angustia y alienación. La noción de lo 

ominoso en Lacan se relaciona estrechamente con la experiencia del espejo, ya que 

este refleja una imagen del sujeto que, aunque familiar, también resulta extraña e 

inquietante.  

Por otra parte, los conceptos de Tyche y Automaton sirven en la tarea de 

explicar la dinámica de la repetición y el destino en la estructura del deseo. La 

interacción entre estas fuerzas sugiere que, aunque el sujeto busca liberarse de 

aquellos determinantes externos que lo atan, está atrapado en una red de 

repeticiones que parecen dictar su destino. Tyche representa el encuentro con lo 

real, aquello que irrumpe de manera inesperada y escapa a la simbolización. Este 

“encuentro con lo real”, está presente en eventos traumáticos o experiencias que, 

aunque aleatorias, dejan una marca indeleble en el sujeto. Lo incierto de Thyche 

introduce una dimensión de lo ominoso al confrontar al individuo con lo inesperado 

y lo inadmisible, desafiando su comprensión y sentido de seguridad.  



44 
 

Respecto a Automaton, refiere a la repetición mecánica de signos y 

comportamientos, reflejando la estructura del inconsciente y la influencia del Otro 

en la formación del sujeto. Lo ominoso nace de la falta de control del sujeto sobre 

sus propios actos y deseos, sugiriendo que, a pesar de la apariencia de libertad, 

está gobernado por energías más allá de su comprensión. De esta manera, mientras 

Tyche introduce lo inesperado y traumático, Automaton muestra la repetitividad y la 

falta de agencia. Juntas configuran una experiencia subjetiva donde el individuo se 

enfrenta a la vez a lo incontrolable y a lo predeterminado, causando la sensación de 

extrañeza y alienación características en lo ominoso.  

A lo largo del siguiente apartado se desarrollarán los temas mencionados con 

la finalidad de abarcar los principales postulados de Lacan referentes al tema de lo 

ominoso, que como en Freud, mantienen relación con la mirada y la angustia.  

 

3.1 La imagen especular y la constitución del Yo 

En el escrito del Estadio del espejo como formador de la función del yo (je) 

tal como se nos revela en la experiencia psicoanalítica Lacan (2009), nos devela las 

primeras concepciones que tuvo respecto a la función del yo (je) en la experiencia 

especifica que de él nos arroja el psicoanálisis. Nos hablará aquí de la fase de 

identificación que experimenta el infante, ubicado en un rango de edad de los seis 

a los dieciocho meses, con la imagen en el espejo, conformando la base de la 

formación del Yo, y dando lugar a una alienación esencial: el sujeto se identifica con 

una figuración que no es la suya, sino una construcción que le es ajena, pero que, 

a su vez, se convierte en el cimiento de su identidad.  

La imagen especular, al ser un reflejo del exterior, introduce una división en 

el sujeto, entre lo que es y lo que se muestra. Este acto de reconocimiento marcará 

la separación del sujeto de su cuerpo real y el inicio de su subjetividad, estructurada 

en torno a la falta y el deseo. Esta situación no solo conformará el Yo del infante, 

sino que lo hará prisionero de una relación de dependencia con el Otro (el espejo 



45 
 

como otro simbólico), estableciendo las bases de una alienación estructural que 

será determinante en su vida psíquica posterior. En este sentido el estadio del 

espejo es la primera instancia en que el sujeto se enfrenta a su propio reflejo como 

algo que lo excede y lo aliena. 

 El estadio del espejo comienza cuando el infante al mirarse de frente a su 

reflejo realiza un contoneo característico del regocijo, el cual le hace al mismo 

tiempo enterarse del movimiento aparentemente unificado y controlado que tiene 

aquella visión, incluso sin algún soporte humano o artificial de por medio. Cada 

movimiento que haga su cuerpo será contemplado con gran asombro, comparará la 

imagen virtual con la realidad que tiene frente a él, mirará a quien lo acompaña, así 

como a los objetos que habrá a su alrededor a manera de reconocimiento del 

entorno como totalidad.  

En este punto, donde el niño es aún incapaz de controlar su propio cuerpo, 

se alegra por la imagen especular, la cual emana de una antigua palabra: imago, 

que muestra que el yo se adelanta a una forma primitiva antes de su objetivación 

en la dialéctica de la identificación con el otro y de que el lenguaje le devuelva su 

función de sujeto en lo universal, por ello que a esta fase Lacan la denomine como 

yo-ideal, pues servirá para que de él se desprendan futuras identificaciones. Su 

papel consistirá en colocar al sujeto solo, en la brecha inflexible de la ficción, a la 

cual solo podrá acercarse de manera asintótica, por lo que la instancia del yo (je) 

deberá solucionar su discordancia respecto a la realidad que le ha sido impuesta 

incluso antes de entrar en contacto con lo social.  

Dado lo anterior, es claro que se vislumbra a un infante comprendiendo su 

posición en el mundo a partir de su relación con la imagen en el espejo, lo cual le 

arroja la avasallante verdad sobre la aparente inutilidad de su cuerpo, así como de 

la supremacía de aquel que está frente a él (Lacan, 2009). Por tanto, Lacan nos 

menciona que, al sujeto, la forma total de su cuerpo, se le aparece en tanto una 

Gestalt, en donde la ilusión de control y preparación aparentes en la imagen que 



46 
 

visualiza simbolizan de forma permanente la instancia mental del yo al tiempo que 

preparan su destino enajenante. La figura del autómata aparece aquí como ejemplo 

de las fantasías que dominan al hombre por la relación incierta que ha establecido 

con el mundo que él mismo ha construido en sus maquinaciones.  

La ligazón entre la imagen especular y el mundo manifiesto se presenta 

también en las alucinaciones y sueños donde los sujetos presencian el imago del 

cuerpo propio, así como en la manifestación de realidades psíquicas en las cuales 

el papel del aparato del espejo posibilita la visión de la figura del doble. El estadio 

del espejo manifiesta el cometido de la imago cuyo objetivo es fundar un vínculo 

entre el mundo interno del sujeto, que simboliza al ello, construido desde la falta y 

con antelación prematura a causa de la aparente ineptitud orgánica de su naturaleza 

biológica (Lacan, 2009). 

Este desarrollo que experimenta el individuo a manera de una dialéctica 

temporal e histórica (“drama”), lo conducirá desde una imagen dividida de su cuerpo 

hasta una que denominará como “ortopédica” debido a que corregirá de cierta forma 

estas insuficiencias corporales, pero sin lograrlo nunca, ni del todo, por ello, que se 

convierta en una “identidad alienante” extendiendo la condición a su estructura 

psíquica e inaugurando consigo las afirmaciones inacabables de la instancia del yo. 

  El final del estadio del espejo abrirá paso al “narcisismo primario” 

correspondiente al complejo de Edipo y al papel que en él juega el objeto sexual, 

como resultado de la identificación que el yo tiene con la imago del prójimo, de 

donde también nacen los celos primordiales, pues el lazo que mantendrán la libido 

narcisista del yo (je), y la belicosidad proveniente de ella en tanto todo vínculo con 

el otro, aunque sea para un supuesto “bien”, desencadenarán una dialéctica 

formadora de la instancia del yo (je) que lo va a influir en adelante por la pugna del 

deseo del otro, llevándolo a consecuencias incluso peligrosas donde los instintos de 

muerte y destrucción en los sujetos se manifestarán, ya que la normalización de la 

maduración del hombre dependerá del entramado cultural. Así el psicoanálisis 



47 
 

distinguirá la presencia de la servidumbre imaginaria y el nudo que mantiene con el 

amor que surge o se transforma en odio (Lacan, 2009). 

3. 1.1 La alienación del Yo: El espejo como lugar de identidad y 

fragmentación 

Se ha mencionado que cuando el infante pese a experimentar fragmentación 

y falta de coordinación motora identifica su yo con la imagen especular, da lugar a 

una dialéctica de reconocimiento y alienación. El individuo construye su identidad a 

través de una imagen externa que simboliza la idealización a la vez que la 

proyección de sí. Este proceso por el cual ingresa al orden simbólico, que 

comprende el ámbito del lenguaje y las normas sociales, se caracteriza por ser un 

proceso de enajenación, en el cual el individuo se ve obligado a acatar las normas 

impuestas por el lenguaje, lo que conlleva una disminución de su integridad original, 

así como a la separación de una parte de su ser. De tal forma, la alienación va a 

constituir un proceso fundamental en la formación del individuo como hablante, 

siendo al mismo tiempo origen de carencias y anhelos, dado que constantemente 

perseguirá aquello que se le ha perdido durante el proceso de simbolización.  

En el texto El sujeto y el otro: la alienación Lacan, (1973), analiza la formación 

del sujeto al explicar que el Otro es el espacio donde se encuentra la cadena de 

significantes que determina todo lo que puede manifestarse en él, siendo el ámbito 

donde éste debe surgir. Desde la perspectiva de este ser viviente, que aspira a la 

subjetividad, se manifiesta principalmente la pulsión. Cada pulsión es parcial y 

ninguna abarca la totalidad de la tendencia sexual, ya que se podría considerar 

como una representación en la psique, en caso de que tenga cabida en ella, de la 

función reproductiva. 

La representación de la pulsión parcial en el psiquismo como consecuencia 

de la sexualidad implica que esta última se encuentra presente en el psiquismo a 

través de una relación del sujeto que se deriva de algo distinto a la sexualidad en sí 



48 
 

misma. De esta manera la sexualidad se establecerá en el ámbito del sujeto a través 

de la noción de carencia. En este proceso se entrelazan dos tipos de carencias, una 

relacionada con la falla central alrededor de la cual se ejecuta la dinámica de la 

emergencia del sujeto hacia su propio ser en su relación con el Otro, dado que el 

sujeto está supeditado al significante y este último se encuentra primero en el campo 

del Otro. Esta falta retoma la carencia real, previa, que debe ubicarse en el acto de 

reproducción sexuada, de lo que se deduce que la carencia real es aquello que el 

ser vivo pierde al reproducirse de manera sexuada. Esta carencia es considerada 

real porque hace referencia a algo concreto, a saber, que el ser vivo, al estar sujeto 

al sexo, queda expuesto a la muerte individual (Lacan, 1973). 

Esta pulsión parcial que impulsa al ser viviente hacia su realización sexual 

también contiene en sí misma una pulsión de muerte, representando la faceta de la 

muerte en el ser sexuado. Según Lacan (1973), la libido es fundamental para 

comprender la naturaleza de la pulsión, distinguiéndola de lo imaginario al 

considerarla irreal. Esta se caracteriza por conectarse con lo real de una manera 

inaprensible, aunque su carácter irreal no le impide manifestarse en la realidad.  

La escarificación es una de las formas más antiguas de materializar en el 

cuerpo el órgano de la libido. Esta incisión cumple la función de representar al Otro, 

ubicando al sujeto en el campo de las relaciones grupales, además, posee una 

función erótica evidente, reconocida por aquellos que han explorado su naturaleza. 

En el contexto de la pulsión, lo que predomina es siempre algo distinto, ya que difiere 

fundamentalmente de lo que concierne al amor y al bienestar del sujeto (Lacan, 

1973). 

La estructura del significante es el punto de partida de todo, fundamentada 

en la función del corte y articulada como función topológica del borde, la relación 

del sujeto con el Otro se desarrolla en un proceso de hiancia. La ambigüedad del 

signo radica en su capacidad de representar algo para alguien, que puede ser 

múltiples entidades, cualquier conjunto de signos que representen algo puede ser 



49 
 

interpretado como un sujeto, en este sentido, es importante destacar que un 

significante es aquello que representa a un sujeto para otro significante (Lacan, 

1973). 

En el ámbito del Otro, el significante da origen al sujeto de su significado, sin 

embargo, su función como significante consiste en reducir al sujeto a ser 

simplemente un significante, lo paraliza, al mismo tiempo que lo impulsa a 

manifestarse y actuar como sujeto. Esta pulsación temporal es fundamental en la 

constitución del punto de partida del inconsciente, es decir, el cierre (Lacan, 1973). 

En este punto, Lacan (1973), introduce el concepto de "afanisis", el cual alude 

a la desaparición. Según él, este fenómeno debe ser ubicado de forma más radical 

en el nivel en el que el sujeto se manifiesta en ese movimiento de desaparición que 

él describe como letal. La constitución del sujeto se encuentra en el ámbito del Otro, 

lo característico del sujeto del inconsciente es que se halla, bajo el influjo del 

significante que teje sus redes, sus conexiones y su historia, en un lugar no 

determinado. El sujeto puede ocupar distintas posiciones, dependiendo del 

significante bajo el cual sea situado.  

El significante que se utiliza para referirse a sí mismo no es el mismo que se 

utiliza para referirse a otro. La alienación se manifiesta a través de un velo que 

oculta y revela lo que está en juego en el deseo y en la relación del sujeto con el 

Otro, este velo puede simbolizar lo que oculta el objeto del deseo. Condena al sujeto 

a existir únicamente en esa división, donde por un lado aparece como sentido 

producido por el significante, y por otro lado como “afanisis” (Lacan, 1973). 

En su obra va a identificar tres tipos de velo, en el primero la elección se 

presenta entre dos opciones mutuamente excluyentes, el segundo implica elegir 

entre dos opciones que son equivalentes, el tercero, corresponde al de la alienación, 

donde la alternativa en la que, sin importar la opción seleccionada, la consecuencia 

es la misma, "ni lo uno ni lo otro" (Lacan, 1973, p. 219). 



50 
 

En este sentido, en el campo del Otro, el sujeto se verá eclipsado en gran 

medida por la desaparición de su ser, causada por la función del significante. La 

alienación implica que la interpretación final no radique en revelar las significaciones 

que la psique presenta, ya que esto es solo un preludio, este factor alienante reside 

en el lenguaje, en esa existencia. El propósito de la interpretación no es descifrar el 

sentido, sino desentrañar el sin-sentido de los significantes para identificar los 

determinantes de la conducta del sujeto (Lacan, 1973). 

La relación entre el sujeto y el Otro, evidencia una falta en la intimación que 

el Otro ejerce a través de su discurso. Durante los momentos de silencio en la 

comunicación del Otro, el niño experimenta algo que revela una discrepancia 

fundamental, este espacio de silencio entre los significados, conocido como la 

guarida o metonimia, es donde se manifiesta el deseo. El sujeto percibe el deseo 

del Otro a través de lo que no se dice, en las imperfecciones del discurso del Otro. 

Las preguntas del niño no buscan entender la lógica de las cosas, sino que 

representan un desafío al adulto. El enigma del deseo del adulto siempre ha 

resurgido de las profundidades (Lacan, 1973). 

El sujeto responde a esta cuestión mediante su propia desaparición, la cual 

se ubica en el punto de la carencia percibida en el Otro. En este sentido, el primer 

objeto que se presenta ante el deseo parental, cuyo objeto es desconocido, es la 

propia pérdida del sujeto. El fantasma de la muerte o desaparición del sujeto se 

convierte en el primer objeto que se pone en juego en esta dinámica y, 

efectivamente, así sucede. En sus relaciones amorosas con sus padres, el niño 

suele evocar frecuentemente el fantasma de su propia muerte, la interacción entre 

las carencias de los objetos del deseo, al unir el deseo del sujeto con el del Otro, 

implica que no existe una respuesta directa. Una carencia previa se utiliza para 

abordar la carencia posterior en un proceso dialéctico (Lacan, 1973).  

Por tanto, la alienación para Lacan (1973), es un proceso esencial en la 

formación del sujeto, quien experimenta este fenómeno al integrarse en el lenguaje 



51 
 

y al interactuar con el Otro. Al adentrarse en el lenguaje, el sujeto experimenta una 

pérdida de su identidad, al identificarse a través de los significantes proporcionados 

por el Otro, que puede ser la sociedad o el lenguaje. El concepto de "El Otro" va 

más allá de ser simplemente una persona ajena, sino que se entiende como una 

entidad simbólica que cumple la función de estructurar y dar significado a la vivencia 

del individuo. La alienación se ve manifiesta cuando el individuo está inmerso en 

dicha estructura simbólica y se identifica a través de los signos representativos del 

Otro. Sin duda lo previo es indispensable para entender la conformación del sujeto 

y su relación con el tema que aquí nos compete, lo Unheimliche, por ello también 

se considera necesario abordar el fenómeno de la identificación del infante con el 

espejo y por tanto con una forma idealizada de sí mismo, que será la imagen 

especular. 

3.1.2 Lo ominoso del espejo 

Lo ominoso se encuentra profundamente vinculado con la mirada y la imagen 

especular, ya que ambas están inmersas en el proceso de alienación. Cuando el 

sujeto se enfrenta a su imagen se produce una doble alienación; por un lado, 

reconoce lo que ve, pero ya que esta imagen no corresponde completamente con 

su experiencia interna, le será familiar a la vez que ajena. Esta tensión producirá el 

efecto de lo ominoso, pues el sujeto experimenta la inquietante sensación de que 

hay algo en la relación que tiene con su imagen y el otro que lo excede, algo que se 

le escapa, pero al mismo tiempo lo conforma. Lo ominoso también puede aparecer 

cuando el sujeto percibe que el otro, en este caso su mirada, lo refleja de manera 

tal que ya no puede reconocerse como suyo, revelando aspectos de la identidad 

que le son extraños o incontrolables, produciendo así lo desconcertante.  

La condición problemática característica del estadio del espejo, originada en 

la aprehensión que el niño hace del espacio que separa sus tensiones internas y la 

imagen contemplada en el exterior, van a dar paso a la dialéctica entre el sujeto y 

su objeto, donde el narcisismo primario tiene cabida, así como la figura del doble, 



52 
 

que como se ha señalado en el capítulo II de este trabajo, mantiene vínculo con la  

teoría de Freud, sin ser ninguna casualidad, puesto que Lacan parte de sus trabajos 

para hacer sus propios descubrimientos entorno al concepto de objeto. Es 

importante retomar las características que menciona Lacan (1994) sobre el objeto:  

El objeto se presenta de entrada en una búsqueda del objeto perdido. El 
objeto es siempre el objeto vuelto a encontrar, objeto implicado de por sí en 
una búsqueda, opuesto de la forma más categórica a la noción del sujeto 
autónomo, conclusión a la que lleva la idea del objeto culminante (p. 28). 

 Lacan difiere de la postulación freudiana que concibe al objeto como una 

derivación del sistema primario de placer, encontrando su fundamentado en una 

realidad angustiante. Para él, el objeto es reductible a lo real, distinguiéndose no ya 

por la angustia, sino por un miedo que no debe ser sentido de acuerdo con la 

experiencia analítica, así como por una base sustentada en la realidad. Según 

Lacan (2007), otro de los fundamentos que postula Freud es el de la identificación, 

presente en toda relación con el objeto, debido a la reciprocidad imaginaria que 

establece que en toda relación que los incluye, empero, el límite también estaría 

habitado por el sujeto. Puede surgir una distorsión severa si se llega a presentar 

una inclinación en el uso de la relación de objeto, como en el caso del obsesivo 

(Lacan, 2007). 

 El obsesivo, es alguien que logra subyugar su relación con los demás, 

pareciera que trata de demostrar hasta qué punto puede controlar este 

comportamiento del que ha hecho un juego, por su condición de ilusión, y en el que 

la principal finalidad es brindarle amparo de la muerte, a partir de haber acabado 

por anticipado con su deseo. En él se asemeja a un actor, aunque más bien 

desempeñaría el papel de espectador, pues al ser conducido por el otro (con 

minúscula) da cuenta de su alter ego, es decir su doble, debido a lo cual el sujeto 

desconoce el lugar que le corresponde dentro de este mecanismo, de lo que sí se 

entera es que el juego no se realiza en el espacio en que él se encuentra, por eso 

lo divisa nebulosamente y por ello también no lo ve como algo relevante. Del hecho 



53 
 

de que un Otro funja como testigo en su espectáculo se posibilita el juego, así como 

el goce que de él obtiene (Lacan, 2007).   

 Previo al análisis del modo en que Lacan empleó este ejemplo, resulta 

pertinente retomar la figura del doble que aquí aparece y que muestra similitud con 

lo que ya se ha hablado sobre el reflejo que le brinda el espejo de su propia imagen, 

resultando como primer eslabón la presencia de un Otro como espectador, ya que 

guarda relación con el hecho de que el niño obtiene una imagen aparentemente 

total de su cuerpo, más constituyente que constituida (Lacan, 2009), únicamente a 

partir del contacto con el Otro que viene siendo la imago. Por otro lado, el segundo 

yo, que permanece en segundo plano en la historia y se aleja de cualquier 

protagonismo, así como de la muerte, parece estar relacionado con el ideal del yo. 

Esto se evidencia cuando el obsesivo desplaza su yo, relegándolo a un segundo 

lugar en el juego que ha creado, lo que permite la aparición de lo imaginario. Por 

esta razón, Lacan (2007), señala que la noción del objeto no se manifiesta de 

manera directa, ya que la naturaleza ilusoria de este juego lo impide. 

 Una vez expuesto lo anterior, se procederá al uso que Lacan (2007), le dio, 

es decir, la introducción a la trinidad de lo simbólico, lo imaginario y lo real, que tiene 

cabida por el ingreso del término falo, del cual ya se ha hablado anteriormente y que 

hace referencia al significante que representa la falta fundamental en el campo del 

deseo. Pertenece a su vez a la tríada imaginaria constituida por éste, la madre y el 

niño, que sirven en el entendimiento de la noción de relación de objeto, así como de 

su cualidad de dual y oral. Respecto a la pregunta sobre si el objeto es o no real, 

para contestarla se expone el papel central que tiene el falo como representante de 

lo imaginario en la dialéctica del individuo tanto dentro como fuera del análisis, 

haciendo hincapié del doble principio fundado por Freud (1992d), el de placer y el 

de realidad.  

Con lo anterior se puede recurrir al concepto de transición de objeto o 

fenómeno transicional de Winnicott (1993), para comprender la noción de falta del 



54 
 

objeto, pues en él detalla la diferencia entre el principio de placer en dónde el niño 

mantiene relación con el seno materno y el principio de realidad. Cuando el infante 

renuncia a él, aparecerá la frustración, cuya presencia será gradual. Iniciando con 

la no satisfacción instantánea de las necesidades del niño por su figura materna, 

que devendrá en una alucinación delirante del objeto deseado, experiencia que le 

servirá de referencia para aprender paulatinamente las diferencias entre la realidad 

y la ilusión (Lacan, 2007). 

 Lacan (2007), diferenciará la privación de la frustración, adjudicándole a la 

primera el carácter de real, mientras que la médula de la segunda se encontrará en 

lo imaginario, de esta última menciona que el lugar desde donde se coloca está 

imposibilitado a la ganancia y al apropiamiento, por ello, constituye el poder de 

demandar algo que se desea inconteniblemente y no se posee. Este algo es el falo, 

el cual es el objeto que falta, por esto posteriormente introducirá el concepto de 

castración a la ecuación, visto como una terna, ya que está conformada por la 

“deuda simbólica, el daño imaginario y el agujero o ausencia real” (Lacan, 2007, p. 

39).  

En la castración siempre existe una ley que condena a la vez que brinda 

sostén, siendo el castigo, de acuerdo con la experiencia analítica, siempre un objeto 

imaginario, ya que se representa como una pérdida visible, aunque sea producido 

por una ley simbólica (la Ley del Padre); en la frustración, sin embargo, hay un objeto 

realmente ausente, pero la experiencia de la pérdida es imaginaria, porque está 

mediada por el yo y por las imágenes que el sujeto se construye, incluso él mismo 

es imaginario, porque ese yo que se frustra no es el sujeto del inconsciente, sino el 

yo especular, la imagen narcisista que se ha formado. En tanto para la privación el 

objeto es simbólico, porque nunca estuvo allí para ser perdido o frustradamente 

esperado, por tanto, se trata de una falta estructural en el campo del lenguaje y del 

deseo del Otro, es decir, una ausencia constitutiva: un objeto que no existe en el 

lugar donde el sujeto espera encontrarlo (Lacan, 1994). Por otro lado, Lacan (2007), 

comenta que lo real es algo que siempre permanecerá en su lugar sin importar 



55 
 

cuánto se deshaga o desorganice todo, por ello es simbólica la ausencia de algo en 

lo real: 

Lo que el hombre tiene frente a él nunca es más que la imagen virtual, i´(a), 
es decir, nunca se ve realmente a sí mismo, lo que contempla no es más que 
una ilusión proyectada en un espejo que se la devuelve como real, y sobre el 
cuello del florero del esquema que ocupa para explicarnos el estadio del 
espejo no habrá nada. Mientras tanto, del otro lado encima del cuello del 
florero que está sobre la imagen especular se coloca el objeto a que 
constituye en el fantasma la entrada (initium) y sostén de su deseo, el cual 
no es evidente para el individuo debido a su cercanía: Pero cuanto más se 
acerca el hombre, cuanta más rodea, acaricia lo que cree que es el objeto de 
su deseo, de hecho más alejado se encuentra, extraviado. Todo lo que hace 
por esta vía para acercarse, da cada vez más cuerpo a lo que, en el objeto 
de dicho deseo, representa la imagen especular (Lacan, 2007, p. 51). 

 En el lugar de la imagen virtual el deseo se colocará intrínsecamente en 

correspondencia con una ausencia, y sobre ella, específicamente: en el cuello de 

su florero se encuentra menos phi, lugar que Lacan (2007), va a denominar como 

natural y mencionará que la presencia de algo donde se supone que solo debe 

existir la falta es lo que hace que surja la angustia, es decir; “la falta viene a faltar” 

(Lacan, 2007, p. 52). Ese algo es una manifestación cuyo dominio se gesta desde 

otro sitio, pero pese a ello, se da de manera cercana e inasequible para el sujeto, 

pudiendo ser de esta forma el objeto a, la castración o lo Unheimliche”.  

De lo anterior se deduce que el individuo no puede observarse objetivamente, 

sino que solo puede visualizar una representación virtual, una ilusión reflejada en 

un espejo. Esta imagen especular, simbolizada por i'(a), no corresponde a la 

realidad del individuo, sino que constituye una construcción idealizada que éste 

interpreta como verídica. La imagen especular, que el individuo observa como una 

representación de sí mismo, se separa del objeto de deseo real, presente en el 

"fantasma" y actuando como soporte de su deseo.  

A pesar de los intentos del individuo por aproximarse al objeto de su deseo, 

en realidad, cuanto más se esfuerza por capturarlo o acercarse a él, más se aleja, 

debido a la ilusoria proximidad de la imagen especular, por ende, el empeño por 



56 
 

alcanzar este objeto solo intensifica la distancia y la alienación del individuo respecto 

a su verdadero deseo. Sin embargo, cuando en el espacio donde habita la falta, 

esta no está ahí, viene al sujeto un sentimiento de inquietud y extrañeza que está 

relacionado con la angustia, es decir: lo Unheimliche.  

 

3.2 Repetición y Destino: Thyche, Automaton y lo ominoso en la estructura 

del deseo 

 Los conceptos de Tyche y Automaton juegan un papel crucial en la obra de 

Lacan, para la comprensión de la estructura del deseo y su relación con la 

repetición. El primero evoca el azar y lo contingente, el segundo sugiere la 

mecanicidad, así como la inevitabilidad. Su entrelazamiento sirve para describir 

cómo el deseo humano está determinado por la falta estructural del sujeto, así como 

por las fuerzas que parecen escapar a su control consciente. La repetición, lejos de 

ser un mero acto de volver a experimentar algo, es entendida como el retorno 

incesante de lo reprimido, una fuerza ciega que opera por medio de mecanismos 

psíquicos. 

La presencia de Thyche y Automaton en la estructura del deseo señala una 

paradoja fundamental, la del sujeto que busca escapar de un destino 

predeterminado, pero que al mismo tiempo está atrapado en una estructura 

repetitiva que parece gobernar su vida. Por tanto, el deseo no constituye una 

creación pura del sujeto, sino un juego de potencias en las que lo ominoso surge 

cuando el sujeto se enfrenta a la irreversibilidad de la repetición y la sensación de 

que está siendo llevado por ellas, dejándolo con la angustiante impresión de estar 

atrapado en una trampa psíquica.  

Debido al ordenamiento que Lacan realiza del inconsciente como un 

lenguaje, es posible la formación de la cadena significante, que no es otra cosa más 

que la repetición de los significantes en el discurso del sujeto. La finalidad de esta 

repetición es la revelación de algo perteneciente al deseo inconsciente, que trata de 



57 
 

encontrar a través del retorno al trauma, una forma de simbolizar y dar sentido a lo 

que no ha sido integrado por completo en el sistema simbólico. Son dos los tipos de 

repetición existentes: tyché y automaton, la primera hace referencia a aquella 

repetición que implica la contingencia y el encuentro con “la cosa” (Das Ding), es 

decir, cuando lo real entra en la estructura simbólica y que está fuera de la 

simbolización completa, la segunda alude a la repetición mecánica y automática, 

aquella que sigue las normas y la estructura simbólica del lenguaje, similar a la de 

un autómata, la cual sucede en el nivel del significante. 

Para el desarrollo de lo anterior Lacan (1973), recupera el término tyche de 

Aristóteles, que hace alusión a lo real, encontrándose más allá del automaton, es 

decir, de lo que retorna, tomando en consideración la insistencia de los signos 

imprescindibles en el principio del placer. De esta forma lo verdadero siempre estará 

detrás del automaton. Debido a que la tyche será comprendida como lo real como 

encuentro, en tanto que puede ser fallido, y por tanto, inasimilable, fungirá como 

trauma, el cual es definido por el principio del placer como aquello que debe ser 

ocultado por el equilibrio subjetivante característico de todo el funcionamiento 

psíquico. Hay por tanto una persistente necesidad por parte de los procesos 

primarios de volver a recordar el trauma, de no abandonarlo, de aquí que aparezcan 

a manera de sueño o en otras manifestaciones inconscientes.  

De esta forma el sistema de la realidad queda atrapado en la telaraña del 

principio del placer, donde pasa a ser conceptualizada como sinónimo del 

sufrimiento, “La realidad está ahí sufriendo, está aguantada, a la espera” (Lacan, 

1973, p. 64.), que se gesta por medio de los encuentros. La compulsión encausa 

los procesos primarios, los cuales bajo la forma del inconsciente se verán 

interrumpidos, quedando en medio de la percepción y la consciencia, en un lugar 

fuera del tiempo, o como Freud (1992d) en Más allá del principio de placer 

menciona: otro espacio, otro escenario.  



58 
 

El sueño como manifestación inconsciente del deseo, suele repetir eventos, 

frecuentemente de manera mucho más intensa que como acontecen en la realidad, 

resultando un encuentro siempre incompleto la interacción entre el sueño y el 

despertar. La motivación detrás de la representación de la realidad es la distancia, 

el agujero, la cual representa el acto de despertar en sí mismo. Por tanto, el sueño 

no se limita a ser una fantasía que satisface un deseo (Lacan, 1973). 

En el ejemplo del sueño que nos brinda, donde la escena del niño fallecido 

que sujeta a su padre por el brazo simboliza un más allá que se manifiesta en el 

mundo onírico, el deseo se materializa a través de la pérdida del objeto, mostrando 

su faceta más desgarradora. El encuentro que aquí se produce es genuinamente 

singular pues solo puede tener cabida en los dominios de Morfeo, donde solamente 

a través de un acto que se repite constantemente, se puede conmemorar esta 

experiencia memorable, ya que nadie, salvo el padre en su rol de progenitor, puede 

comprender totalmente la muerte de un niño, su niño. En esta parte con nadie, 

Lacan (1973), se refiere a nadie consciente, pues al despertar, se devela la 

representación de lo ocurrido al emerger la consciencia del individuo.  

Dentro del sueño mencionado, el fuego viene a simbolizar la realidad y a la 

par conduce al reconocimiento de la propia existencia a través del sufrimiento. Ya 

que el despertar del padre trae a flote su consciencia, Lacan (1973), cuestiona la 

relación existente entre los sueños y la representación, pues sostiene que los 

sueños se exponen como un representante inverso de la realidad; el representante 

de la representación. La relación entre lo real y la fantasía abarcan desde el trauma 

hasta la ilusión, siendo esta última un velo de ocultamiento para el elemento 

primordial y determinante en el proceso de repetición, es decir, la pulsión (trieb). 

Esta realidad no debe subestimarse, ya que revela la existencia de otra realidad 

camuflada detrás de la ausencia de lo que actúa como representación.  

La ambigüedad en el papel del despertar y la función de lo real en este 

proceso se explica por esta dinámica, mientras lo real se manifiesta a través de 



59 
 

eventos fortuitos, pequeños detalles que confirman nuestra vigilia, el acto de 

despertar posee una dualidad significativa, pues implica retornar a una realidad 

establecida y simbolizada. Así, lo verdaderamente real se va a posicionar más allá 

de la experiencia onírica, en aquello que ha sido velado, encubierto y ocultado por 

el sueño a causa de la ausencia de representación, donde solo existe un sustituto. 

Es este aspecto de lo real, por encima de cualquier otro, lo que va a determinar en 

gran parte nuestras acciones (Lacan, 1973). 

Ahora bien, esta repetición se va a dar por la demanda de satisfacción 

narcisista que constituye la demanda más fraudulenta creada alguna vez, ya sea a 

través del ideal del yo, cuyo objetivo sería satisfacer los apetitos creados por los 

individuos a través del consumo. Freud (1992d), señala que la repetición busca lo 

novedoso y se enfoca en lo lúdico como su dimensión, por tanto, la variación en la 

repetición implicará una modulación que resulta en la alienación del sentido. Nos 

hace recordar que tanto adultos como infantes se afanan por hallar lo nuevo en las 

actividades y juegos que realizan, lo cual encuentra su razón de ser en la diversidad 

extrema que la repetición conlleva, pues en ella radica la verdadera esencia de lo 

lúdico.  

Hay por tanto, una necesidad en ritualizar la representación, sin embargo, la 

búsqueda por reproducir el significante que queda manifiesta en la exigencia de una 

coherencia en los detalles nos habla de la imposibilidad precisada en su 

memorización, para el logro de la primacía de la significancia en sí misma. Por 

consiguiente, al desarrollarla variando sus significados, se está distanciando de la 

misma en apariencia. Esta modificación convierte la acción en un juego, perdiendo 

de vista el objetivo de la significación y brindando satisfacciones desde la 

perspectiva del principio del placer (Lacan, 1973). 

El retorno al ejemplo del juego fort-da presentado por Freud (1992d), le sirve 

a Lacan para discutir el concepto de repetición. Lo utiliza para explorar la falta 

generada por la ausencia materna, pues el niño, al ser abandonado por ella se 

enfoca en el punto que dejó tras su partida, el cual se convierte en un agujero 



60 
 

siempre presente, que actúa como origen de un movimiento centrífugo. En este 

proceso, lo que cae no es la figura del otro en la que el sujeto se proyecta, sino el 

carrete unido a él por un hilo, a través del cual se manifiesta lo que se separa de él 

en esta experiencia, que puede llevar a la automutilación. Es a partir de esta 

automutilación que el orden de la significancia adquiere sentido (Lacan, 1973). 

Este carrete puede ser entendido como un pedazo del sujeto que se separa 

de él pero sin dejar de formar parte de sí mismo (Lacan, 1973, p. 70). Si se toma en 

consideración que el significante es la primera manifestación del sujeto, se puede 

identificarlo en el objeto al que se aplica esta oposición, es decir, en el carrete. Lacan 

(1973), va a referirse a este sujeto como el objeto a con minúscula.  

 De esta manera, la repetición de la separación de la madre se plantea como 

un factor que provoca una escisión en el individuo, la cual es superada a través del 

juego denominado “fort- da”, “que es un aquí o allá, y que sólo busca, en su 

alternancia, ser fort de un da, y da de un fort” (Lacan, 1973, p. 70), es decir, una 

alternancia entre la presencia y la ausencia, buscando ser tanto la una como la otra 

en sí misma. Este juego representa simbólicamente aquello que no está presente 

de manera física, ya que el acto de jugar funciona como el representante 

(Repräsantanz) de la representación (Vorstellung) (Lacan, 1973). 

El accidente ocasionado por la intervención de la tyche, influye en todo el 

proceso de desarrollo. Los diferentes estadios se estructuran alrededor de la 

angustia de castración que atraviesa todas las etapas de manera constante, 

enfatizando su capacidad de ser interpretada en términos de las experiencias 

negativas que resultan fundamentales en el ámbito sexual, es decir, los estadios 

adquieren una connotación sexual que se deriva de la angustia de castración 

(Lacan, 1973). 

En este capítulo se ha abordado el complejo entramado entre lo ominoso 

(Unheimliche) y la constitución del Yo desde la perspectiva psicoanalítica de 

Jacques Lacan, destacando cómo elementos como el espejo, la mirada, el deseo y 



61 
 

la repetición estructuran al sujeto en una dialéctica entre lo propio y lo ajeno, entre 

lo real y lo simbólico. A diferencia del enfoque freudiano, Lacan profundiza en las 

dimensiones estructurales del lenguaje y el Otro, para pensar el origen de lo 

ominoso como efecto inherente a la alienación del sujeto en el significante.  

El primer apartado, sobre “la imagen especular y la constitución del Yo”, 

expone el estadio del espejo, donde el individuo se encuentra enfrentado a una 

imagen especular que, aunque le ofrece una ilusión de unidad, también lo condena 

a una escisión constitutiva. Esta imagen, fuente de identificación, revela 

simultáneamente la presencia de una otredad inquietante: el Yo no coincide nunca 

del todo consigo mismo. Lo ominoso, en este sentido, emerge de la tensión entre lo 

familiar y lo extraño, entre el deseo de reconocerse y la angustia de no poder hacerlo 

plenamente. 

La alienación que introduce el espejo no es un fenómeno aislado, sino que 

se enlaza con la estructura misma del lenguaje y el orden simbólico. El sujeto se 

constituye en relación con el Otro, ese lugar donde los significantes circulan y en el 

que se le impone una identidad desde fuera. La inscripción en el lenguaje implica la 

pérdida de una supuesta unidad originaria, y con ello, la aparición del deseo, 

estructurado siempre en torno a una falta. En esta dialéctica, la mirada del Otro, 

espectador o espejo simbólico, deviene un agente que revela zonas del ser que el 

sujeto no controla, activando la experiencia de lo Unheimliche.  

La incorporación de los conceptos de tyche y automaton profundiza esta 

comprensión. Mientras automaton representa la repetición mecánica del 

significante, una reiteración que captura al sujeto en una red de sentido ya 

preestablecida, tyche introduce lo real, aquello que irrumpe de forma contingente y 

traumática, y que escapa a cualquier simbolización completa. Ambas dinámicas 

estructuran la experiencia del deseo y suponen, cada una a su modo, la irrupción 

de lo ominoso: la primera por mostrar que el sujeto no es dueño de sus actos, la 

segunda por confrontarlo con lo inasimilable.  



62 
 

En este entramado, el sujeto se encuentra atrapado entre un espejo que le 

devuelve una imagen ajena, un lenguaje que lo antecede y lo nombra, y un deseo 

que se constituye en torno a una falta estructural. Así, lo ominoso no aparece 

simplemente como un efecto psicológico pasajero, sino como una categoría 

estructural que se manifiesta en la propia constitución del Yo, en su dependencia 

del Otro, y en su confrontación constante con una realidad que lo desborda.  

La figura del doble, el juego entre presencia y ausencia, la castración como 

operador simbólico, y la repetición traumática del deseo, se articulan como 

momentos clave en los que lo ominoso cobra cuerpo. En definitiva, el encuentro con 

lo ominoso en Lacan no es un accidente, sino una condición de posibilidad para la 

subjetivación: allí donde el sujeto se desgarra, también se constituye. Comprender 

esta paradoja permite acceder a una visión más profunda de la psique humana, 

donde el yo no es una entidad plena, sino una construcción inestable sostenida por 

imágenes, deseos y significantes que nunca le pertenecen del todo.  

 

  



63 
 

Capítulo IV. El doble en la literatura: del romanticismo a lo fantástico 

En este capítulo, se explorará primeramente el contexto que da origen al 

movimiento romántico, donde la figura del doble emerge como un símbolo clave de 

la fragmentación del yo. Este período se caracteriza por grandes transformaciones 

sociales, filosóficas y políticas, que sirvieron para que los autores románticos 

explorarán la profunda complejidad del individuo y su relación con un mundo en 

constante cambio. El doble, en este marco, no solo actúa como una figura narrativa 

perturbadora, sino que se convierte en un reflejo de la crisis existencial y psicológica 

que define a los personajes de esta corriente literaria (Jourde y Tortonese, 1996).  

La dualidad inherente al doble, esa coexistencia de dos entes que comparten 

una misma identidad manifestada de forma contradictoria, se asocia estrechamente 

con el sentimiento de desintegración del sujeto. Los protagonistas románticos 

experimentan un desdoblamiento interno que refleja la lucha por la autonomía frente 

a diferentes fuerzas, sociales, del destino o los propios demonios internos, etc. El 

doble, entonces, se convierte en un espejo distorsionado de una realidad 

fragmentada, donde las fronteras entre la conciencia y el inconsciente, el bien y el 

mal, lo racional y lo irracional, se vuelven borrosas (Herrero, 2011). 

Este apartado explora cómo el doble, como símbolo central del romanticismo 

manifiesta las tensiones internas del yo, resaltando la vulnerabilidad de la identidad 

frente a los cambios de la modernidad y los dilemas existenciales que surgen de la 

introspección profunda. La figura del doble, en este sentido, no solo funge como 

amenaza a la integridad del ser, sino también como una herramienta narrativa que 

posibilita exponer los conflictos internos que definen la experiencia humana en su 

búsqueda de unión en un mundo cada vez más fragmentado.  

 

 



64 
 

4.1 Romanticismo como respuesta a la fragmentación del yo 

Ser uno con todo, ésa es la vida de la divinidad, ése es el cielo 
del hombre. Ser uno con todo lo viviente, volver, en un feliz 

olvido de sí mismo, al todo de la naturaleza, esta es la cima de 
los pensamientos y alegrías, esta es la sagrada cumbre de la 
montaña, el lugar del reposo eterno donde el mediodía pierde 

su calor sofocante y el trueno su voz, y el hirviente mar se 
asemeja a los trigales ondulantes. 

-Hölderlin (2010) 

El Romanticismo fue un movimiento cultural y artístico que surgió a finales 

del siglo XVIII y principios del XIX, principalmente en Europa como una reacción 

contra los ideales racionalistas y las estrictas normas del Neoclasicismo y la 

Ilustración. En lugar de priorizar la razón y el orden, el Romanticismo se enfocó en 

la emoción, la subjetividad, la naturaleza y lo sublime. Esta corriente literaria no 

surge de un único evento o circunstancia, sino que es el resultado de una serie de 

cambios históricos, sociales, filosóficos y culturales que se produjeron como 

consecuencia de la promesa de progreso y modernidad (Alonso y Losada, 1998).  

Las revoluciones industrial y francesa fueron movimientos sociales que 

contribuyeron en el surgimiento de las ideas que caracterizarían al Romanticismo 

Alemán tanto en las disciplinas filosóficas como en las literarias. Con el avance de 

la primera, las ciudades comenzaron a crecer rápidamente, y las condiciones de 

vida para muchas personas se volvieron cada vez más deshumanizantes. Los 

románticos reaccionaron ante esta transformación, que percibían como una 

alienación del ser humano respecto a la naturaleza, la vida rural y aquellos valores 

considerados los más sencillos y humanos. Por otra parte, la lucha por la libertad y 

la igualdad fungieron como inspiración para reflexionar en torno al albedrío y la 

rebelión contra las estructuras sociales rígidas, propiciando con ello la crítica a las 

instituciones establecidas, como la monarquía y la iglesia (Arango, 2008).  

En el contexto de las guerras napoleónicas y los movimientos de 

independencia en Europa y América, el romanticismo se sintió atraído por la idea 



65 
 

de identidad nacional y cultura popular. Así, en muchos países, este movimiento se 

mantuvo cercano al surgimiento del nacionalismo que buscaba reafirmar las 

tradiciones, mitos y leyendas locales (Alonso y Losada, 1998). Con esta serie de 

acontecimientos político-sociales el sentimiento de soledad inundó a las personas, 

pues la llegada de la modernidad acuñó la noción de individuo, obligando al ser 

humano a hacerse responsable de su individualidad a cambio de la separación con 

la naturaleza, ruptura de la que no se repondría fácilmente, y que trataría 

desesperadamente de remendar por medio de las artes, la filosofía y la literatura. 

En este sentido se depositó en el Romanticismo no solo la esperanza de que la 

capacidad artística del lenguaje pudiera unificar la nación alemana, sino que actuara 

como herramienta para la construcción de una nueva cultura que superara los 

estragos de la modernidad, sus contradicciones y la escisión que de ellas resultaban 

(Arango, 2008). 

En la última década del siglo XVIII, la influencia de Spinoza (1996), tomaría 

fuerza en el pensamiento estético, así como en los comienzos de la llamada 

“filosofía del idealismo” y la poesía-literatura romántica. Sus principales postulados 

rompieron con muchas de las concepciones tradicionales de su tiempo, 

particularmente en lo que respecta a la naturaleza de Dios, la libertad humana y el 

pensamiento racional. Para este filósofo Dios no representaba un ser trascendente 

fuera del mundo, sino que lo ubicaba inmanente a la naturaleza, esta concepción 

tendría un impacto profundo en los románticos, quienes a menudo miraban a la 

naturaleza como algo sublime, lleno de vida y espiritualidad (Portales, 2019).  

También defendió la visión monista en la que mente y cuerpo no se conciben 

como entidades divididas, sino como aspectos de una misma sustancia. Esta mirada 

desafiaba la noción dualista fundada por René Descartes, que separaba lo material 

de lo espiritual, concepción que posteriormente daría paso al distanciamiento entre 

mente-cuerpo, razón-emoción. Para Spinoza (1996), todo lo existente formaba parte 

de una exclusiva sustancia divina o natural, y tanto las emociones como las 

acciones humanas expresan esta única realidad. La teoría de libertad que 



66 
 

desarrollaría se alejaba de las concepciones tradicionales, pues miraba este estado 

como la comprensión de las leyes naturales y las aceptaba como parte de un todo, 

de manera tal que constituía un estado ontológico proveniente del conocimiento 

adecuado de uno mismo y el mundo (Portales, 2019). 

Así, el pensamiento de Spinoza (1996), influyó en la percepción de las 

emociones como un canal para experimentar la profundidad de la vida y el universo, 

donde los afectos tanto positivos como negativos se convierten en medios a través 

de los cuales el sujeto se conecta con lo extraordinario y glorioso (Parra, 2016). Con 

base en Gabás (2001), las semillas spinozianas encontraron en Hölderlin un lugar 

para germinar, empero, estas no fueron las únicas, Fitche, conformó un importante 

aliciente para el pensamiento que posteriormente desarrollaría y que lo convertiría 

en uno de los principales filósofos de la corriente idealista (Fichte, s.f., como se citó 

en Solé, 2019).  

Por tanto, y con el objetivo de entender mejor las aportaciones que Hölderlin 

(1976), realizó al campo de la filosofía idealista, se aludirá primero a las efectuadas 

por su maestro Fitche. Este filósofo idealista continuó las formulaciones kantianas 

relacionadas a la unión entre el Yo trascendental y el sujeto moral, hallándose por 

un lado la naturaleza y por otro la libertad, contempló la existencia de una 

proposición central que estuviera interconectada con otras proposiciones, de 

manera tal que cada una adquiriera sentido solo a partir de su conexión, esto 

produciría una estructura consecuente, dando paso a una entidad orgánica que 

anularía cualquier contrariedad e inconsistencia que le sobreviniera (Carbó, 2013). 

Este principio fundamental unía dos partes en oposición: el hecho y la acción, 

concibiéndolas como la afirmación absoluta, en que la idea de una acción productiva 

se representaba a sí misma, a la par que a su fruto y efecto. 

Ese hecho-acción es la afirmación absoluta, la auto posición del Yo. “Para el 
Yo, ponerse a sí mismo es su pura actividad”, escribe Fichte. El Yo absoluto 
es y pone su ser en virtud de su puro ponerse. “Yo soy yo”, resume Fichte. 
El Yo es al mismo tiempo el que realiza la acción de afirmarse, de ponerse, 



67 
 

y el producto de la acción. Es lo activo y lo producido por la actividad: acción 
y hecho son una sola y misma cosa. Por eso la expresión absoluta de la 
Thathandlung es, según Fichte, la siguiente: “El Yo pone originalmente de 
modo absoluto su propio ser” (Fichte, s.f., como se citó en Solé, 2019, p. 90). 

En este sentido el Yo, no es algo que existe meramente, sino que aparece 

cuando se afirma a sí mismo, por tanto, no es un ente pasivo, sino una actividad 

pura, un acto que se origina con la acción de afirmarse, “Yo soy yo”, este precepto 

hace alusión a la constitución del yo como una actividad natural, que se pone a sí 

misma de manera originaria y absoluta de manera tal que no existe una distinción 

entre el agente y el resultado, ellos son uno mismo, son sujeto y objeto a la vez. 

Este sujeto absoluto no es ni una cosa, ni una sustancia ni una causa primera. 
Su esencia es su puro ponerse, y en eso consiste su ser. Es el ser en el 
sentido más puro. Es pura actividad. No es tampoco un hecho de la 
conciencia, no puede ser una representación, sino que es la condición de 
posibilidad de todo representar. El Yo es, según Fichte, “identidad de sujeto 
y objeto: sujeto-objeto”. No es un yo individual, un sujeto empírico con 
nombre y apellido, sino que es la subjetividad trascendental en cuanto 
condición última de posibilidad de toda acción particular, incluida la 
autoconciencia y el conocimiento. (Fichte, s.f., como se citó en Solé, 2019, p. 
90) 

Así la libertad de este Yo absoluto estaría determinada por su capacidad de 

autoafirmarse sin la necesidad de lo exterior, la acción sería la génesis y base de 

su realidad, donde el Yo debería su falta de coartación a su capacidad de invención 

posibilitada por la vía libre de su intelecto, pues es a partir de la intuición intelectual 

que el sujeto se construye y percibe como autónomo (Asmuth, 2013). Sin embargo, 

el Yo absoluto encontrará su margen en el segundo principio propuesto por Fichte, 

“No-Yo absoluto”, conformado a partir de la oposición que da paso a la desmentida 

del ser. El Yo absoluto se niega al No Yo absoluto, sugiriendo con ello una 

destrucción mutua, posibilitada por el carácter relativo de ambos. Esta disensión 

condujo al filósofo a la implementación de un tercer principio: 

Yo opongo en el Yo al Yo divisible un No-Yo divisible. Al dividir, al determinar 
al Yo y al No-Yo, estos ya no se aniquilan sino que se limitan mutuamente. 
Así, el tercer principio contiene todos los elementos para la constitución de la 
conciencia finita. El Yo absoluto es absolutamente lo que es; el No-Yo 



68 
 

absoluto es absolutamente nada y el Yo y el No-Yo divisibles son algo: el Yo 
es aquello que no es No-Yo y el No Yo es aquello que no es Yo. (Fichte, s.f., 
como se citó en Solé, 2019, p. 92) 

Es a partir de la división entre el Yo absoluto y el No-Yo que se elimina la 

anulación de uno sobre el otro, permitiendo por una parte la conformación de cada 

elemento separado del resto y por otra la base para la creación de la conciencia 

infinita que tiene su origen en la acción fructífera del sujeto absoluto, es decir, la 

imaginación, que actúa en la conformación del mundo, así como en la destrucción 

de la cosa en sí, pues Fichte niega el ingreso a lo “desconocido” a través de la 

sensibilidad humana (Asmuth, 2013). Más bien la actividad del Yo absoluto 

determinará las piezas que moldean la experiencia. 

Hölderlin (1976), se opondrá a la concepción del Yo absoluto de su maestro 

Fichte, pues menciona que es inconcebible pensar una conciencia sin objeto, ya 

que tanto el Yo como las subjetividades se construyen a partir de la oposición a uno, 

aunque sea él mismo (Carbó, 2013). De esta manera el primer principio fichteano 

queda invalidado, “[C]omo Yo absoluto no tengo conciencia, y, en tanto en cuanto 

no tengo conciencia, soy nada (para mí) y el Yo absoluto es (para mí) Nada” (Hegel, 

1978, p. 57). 

Que el Yo absoluto de Fichte sea la cualidad para la autoconciencia, pero al 

mismo tiempo no pueda ser consciente de sí mismo debido a su indeterminación a 

partir de un objeto que se le opone, trajo la crítica de Hölderlin (1976), quien alude 

que para que el “Yo” pueda reconocerse como tal, es necesaria una separación que 

conceda un despliegue entre sujeto y objeto, ya que sin esta escisión innata el Yo 

no puede erigirse (Carbó, 2013). Por tanto, la noción del “Yo soy Yo”, conforma una 

oposición oriunda que establece una unidad primigenia en la que el “Ser” se forma 

a partir de la unión entre sujeto y objeto, conexión que da paso a la unidad absoluta 

donde la división está imposibilitada. 

¿Cómo puedo decir “¡Yo!” sin conciencia de mí mismo? Pero ¿cómo es 
posible la conciencia de mí mismo?; es posible porque yo me pongo enfrente, 



69 
 

frente a mí mismo, me separo de mí mismo y pese a esta separación, en lo 
puesto enfrente me reconozco como lo mismo (Hölderlin, 1976, p. 926). 

Que el Yo tenga que apartarse de sí mismo para dar lugar a su consciencia 

hace posible la idea de identidad, que se ve realizada cuando el Yo puede decir “Yo 

soy Yo”, esta noción se contrapone a la de ser absoluto, que representa una “unidad 

originaria”, percibida solamente a través de la intuición intelectual (Gabás, 2001); “el 

Ser no es un principio del que deducimos todo lo real, sino un presupuesto que se 

adopta como condición de posibilidad de la reflexión” (Heinrich, s.f., como se citó en 

Solé, 2019, p. 96).  

Hölderlin sabía que la comprensión realizada por la filosofía en torno al Ser 

era meramente teórica, lo que suponía un acercamiento infinito, en cambio la 

intuición intelectual conformaba el único medio capaz para una aproximación real 

con la unidad originaria del Absoluto, donde la poesía fungía como vehículo y la 

estética la senda (Hölderlin, 1976). Solé (2019), señala que Novalis, quien también 

fue alumno de Fichte, consideraba a la intuición intelectual como la conjunción entre 

el sentimiento y la reflexión, sin embargo, mencionaba que la intuición no podía 

estar dentro de ninguno, “La intuición, como síntesis del sentimiento y la reflexión, 

no produce su propio objeto” (Solé, 2019, p. 99).  

Ya que el acceso al Yo absoluto está impelido desde la reflexión y la intuición, 

Novalis (1984), propondrá al sentimiento como la única entrada posible, “Aquello 

dado al sentimiento me parece que es la acción originaria como causa y efecto” 

(Fichte, s.f., como se citó en Solé, 2019, p. 99). De esta forma, la filosofía queda 

condenada a perseguir al Yo absoluto indefinidamente, y solo por medio del 

sentimiento puede llegar a conseguirlo, sin embargo, esta reflexión solo puede 

darse de manera negativa, pues el Absoluto es para este autor un ideal insondable. 

Novalis coincide con Hölderlin en que solo a través de la poesía se puede alcanzar 

al Absoluto, debido a su capacidad para revelar lo impenetrable. Este hecho es el 

origen del fundamento del primer romanticismo alemán, que exhorta a romantizar el 

mundo. 



70 
 

Hay que romantizar el mundo. Así se recupera el sentido primitivo. 
Romantizar no es más que una potencialización cualitativa. En esta 
operación se identifica el yo inferior con un yo superior. De igual forma que 
nosotros mismos somos una semejante serie cualitativa de potencias. Esta 
operación es todavía ignorada por completo. Dándole a lo corriente un 
sentido superior, a lo vulgar un aspecto misterioso, a lo conocido la dignidad 
de lo desconocido, a lo infinito una apariencia infinita, así es como lo 
romantizo todo. Inversa es la operación para lo superior, desconocido, 
místico, infinito, esto se logaritmiza mediante esa asociación. (Novalis, 1984, 
p. 112)  

Que la romanización del mundo conlleve una separación de cualidades en 

opuestos excluyentes, se debe al proceso en que el Yo debe alejarse de sí mismo 

para contemplarse y tomar conciencia de sí, por tanto, la apertura al mundo de los 

contrastes surge como respuesta a la búsqueda de un Absoluto que resulta 

incognoscible por vía de la razón, y que solo a través del sentimiento, posibilitado 

por la estética, puede llegar a él, por ende, la distribución de las cualidades naturales 

en superior-inferior, conocido-desconocido, bueno-malo, etc., son consecuencia de 

esa constante necesidad de unidad con el Yo Absoluto que es representado por la 

naturaleza, lo primitivo, lo divino, etc., del cual la humanidad se alejó con la llegada 

de la modernidad.   

 

4.2 La figura del doble en la literatura  

La Naturaleza ha querido haya un hombre que se parezca a otro 
 cual dos gotas de agua entre sí,  

de suerte que venga el uno a ser un calco perfecto del otro. 
 ¿Se le ha de pedir cuenta por ello a ese hombre,  

cuando solo el Destino, solo la suerte ciega es culpable de todo? 
Dostoievski (2023) 

 
El hecho de que tanto la filosofía como la literatura se den en el medio 

(Medeiros, 2019), es decir, que ambas estén influidas por procesos sociales e 

históricos, nos permite entender por una parte la influencia que tuvo la primera en 

la segunda, y por otra, el papel que desempeñó la figura del doble en la disciplina 

literaria como un complejo proceso que refleja por su vertiente romántica, la crisis 



71 
 

existencial que vivía el humano como consecuencia de la escisión hecha por la 

modernidad, teniendo por estandarte a la razón. En esta época la causa del 

desdoblamiento se adjudicaba principalmente al destino, la culpa o el pecado, por 

lo que la lucha moral interna predominaba.  

Por vía de la literatura fantástica, la naturaleza del doble resulta extraña e 

inquietante, convirtiéndose en una representación sobrenatural que encarna lo 

ominoso, siendo el origen de la partición el trauma, la represión y lo inconsciente. 

Los sentimientos de angustia generados provocan no solo heridas en el psiquismo 

sino la pérdida del dominio sobre el sí mismo. Por tanto, en el contexto literario el 

término “doble” o “Doppelgänger”, se suele vincular con lo siniestro basado en 

diversos motivos de índole psicológica, filosófica y cultural, ya que suele verse como 

emblema del conflicto interno, la dualidad intrínseca a la naturaleza humana, así 

como símbolo de fuerzas contrarias como el bien y el mal, o la pugna entre la 

conciencia y el inconsciente (Muñoz, 2013). 

Remontándonos al origen etimológico de la palabra “doble”, se encuentra que 

proviene del latín, “Duple; sosias. (ing: doppel; fr: doublé; i: Doppio; al: Doppel; port: 

duplo), su traducción vendría a ser “Persona que tiene parecido con otra hasta el 

punto de poder ser confundido con ella. Quien sustituye a un actor o actriz en 

determinados momentos del rodaje cinematográfico” (Diccionario Español de 

Términos Literarios Internacionales, DETLI, 2009, p.1). Zuloaga (2018), nos 

menciona que desde su origen, el vocablo “doble” suele provocar fecundas 

reflexiones acerca de la creación literaria en general, de manera que cuando se 

observa detenidamente, hallamos alrededor múltiples dobles, réplicas que ya de 

manera inocente, ya con fines ocultos, pugnan por la legitimidad del original, es 

decir, de los sujetos y objetos primigenios, conformando así uno de los motivos más 

destacados en este campo imaginativo, junto a otros como la vida tras la muerte y 

la modificación de las coordenadas espaciotemporales, sin embargo, esto no 

excluye su existencia en otros espacios.  



72 
 

Históricamente, el documento más antiguo que remite al doble se remonta al 

primer milenio antes de Cristo (2500 a. C.); La Epopeya de Gilgamesh (Biblioteca 

Digital, 2025), cuya historia relata la creación del equivalente de Gilgamesh 

(Enkindu), por la Diosa Aruru, con el objetivo de luchar contra él y limitar sus 

excesos; empero, en la batalla se hacen amigos, y será su doble quien, por decisión 

divina, fallecerá, a pesar de que ambos asesinaron al Toro del Cielo y a Huwawa. 

Desde sus primeras manifestaciones, la figura del doble ha estado hondamente 

unida con la muerte y el discernimiento de los límites humanos. En el relato de 

Gilgamesh, Enkindu no solo es un contrincante creado para frenar el orgullo del 

héroe, sino también simboliza su reflejo, su semejante, su otro yo.  

El giro crucial de la trama ocurre cuando el altercado se transforma en 

amistad, así el doble en lugar de ser enemigo se convierte en aliado. Sin embargo, 

será el doble quien muera, fallecimiento que hará a Gilgamesh darse cuenta de su 

propia finitud. En este punto, el doble pasa de ser un otro externo a una pieza clave 

para la revelación existencial, pues lo que muere también es parte del propio yo, 

activando así la angustia más primitiva del ser humano, la consciencia de su 

mortalidad. Esta función del doble como “anunciador de muerte”, se encuentra 

presente en múltiples culturas y relatos de la mitología nórdica, hasta llegar a 

aquellos que protagonizan la literatura fantástica y gótica. En este sentido, el doble 

en Gilgamesh representa un presagio arquetípico de lo que luego será una 

constante simbólica; la fractura en la unidad del sujeto, que lo lleva a enfrentarse 

con una verdad ineludible, que el doble no solo avecina la muerte física, sino 

también el derrumbamiento de la identidad que hasta entonces consideraba sólida 

y eterna.  

Otro referente del doble en la literatura es el mito de Narciso (Cartwright, 

2023), que aparece narrado en las Metamorfosis de Ovidio, a diferencia del doble 

percibido como un otro externo y corpóreo presente en la Epopeya de Gilgamesh, 

este surge de la proyección especular que el individuo suele confundir con un ser 

real. Por ende, su origen se halla en el deseo y desconocimiento que tiene el yo en 



73 
 

torno a sí mismo. Cuando Narciso no reconoce en el reflejo su propia imagen, sino 

que la percibe como otro fascinante, deseable e inalcanzable, se encuentra atado 

al engaño de la percepción, a la trampa del anhelo narcisista, que convierte al yo en 

objeto de su propia obsesión.  

La inversión anterior produce un perímetro cerrado, que trae como 

consecuencia la alienación del sujeto. De esta forma el reflejo especular pasa de 

ser una mera imagen óptica a un dispositivo narrativo que permite explorar los 

límites de la identidad, el yo ideal y el narcisismo. Muchas obras literarias 

representan al doble no solo como una réplica exacta del protagonista, sino como 

una presencia que imita, sustituye e invierte los papeles, como es el caso de El 

retrato de Dorian Gray, de Oscar Wilde (2023), donde se observa una fascinación 

narcisista que termina con la destrucción, pues el cuadro funge como el alma del 

protagonista, la cual carga todos sus excesos y crímenes, con tal de mantener la 

ilusión de eternidad (Ballesteros, 1998). 

El mito de Narciso le ha permitido a la literatura pensar al doble no solo como 

una duplicación material, sino como una ilusión narcisista donde el deseo de unidad 

termina en fragmentación, de forma que la mirada puesta en el reflejo ya no produce 

autoconciencia, sino desconocimiento y pérdida. El doble narcisista nos muestra la 

inconsistencia presente en la conformación del yo, que siempre está atravesada por 

una imagen idealizada de sí mismo que abre una grieta entre esa imagen y lo que 

realmente se es (Ballesteros, 1998). 

 

4.2.1 Literatura romántica 

La llegada del novelista Jean-Paul Richter (1796, como se citó en Solé, 

2019), a la literatura representa un cambio paradigmático en torno a la figura del 

doble, pues comenzó a simbolizar problemas de identidad cuando anteriormente 

suponía la representación de entes de actividad exógena. Al ser el primero en 

acuñar el término Doppelgänger, término utilizado para designar a las personas que 



74 
 

se ven a sí mismas, lo dota de un contenido filosófico más profundo, de tal forma 

que será útil para exponer las desgracias del individuo moderno y su profunda crisis 

de identidad, por ello que el tema haya sido de interés para diversas disciplinas, 

entre ellas la antropológica, filosófica, literaria y psicoanalítica (DETLI, 2009).  

Richter (1796, como se citó en Solé, 2019), pertenece a la corriente literaria 

del Romanticismo Alemán, debido a su creencia en la utilidad de la literatura como 

forma de resistencia y crítica a las condiciones sociales, su estilo persigue a través 

de lo narrativo, métodos de trascendencia para conseguir vencer la finitud del 

humano creada por la prevalencia de la razón. La toma de consciencia en la 

inexistencia de un retorno real a un estado previo de la humanidad trajo consigo la 

búsqueda de un ideal cuyo propósito no era auténtico, pero que le permitió al sujeto 

reconocer el costo de su libertad, ser despojado de su refugio natural y primigenio 

(Parra, 2016).  

A lo largo de su obra, donde destacan títulos como: Siebenkäs, Hesperus, 

Titan, Flegeljahre, Die unsichtbare Loge, entre otras, se verá interesado por la 

tensión entre opuestos, lo racional y lo emocional, lo ideal y lo concreto, ya que el 

doble aparece como una forma de encarnar la escisión que define la experiencia 

del individuo moderno. Su escritura reflejará una manifestación de esta conciencia 

dividida, del pensamiento que se desdobla a manera de ironía de un yo que se 

observa a sí mismo. En esta vía, anticipa la dimensión meta ficcional del doble, la 

voz narrativa que se duplica, el narrador que comenta su propia historia, el 

personaje que se distancia de sí, de manera tal que el doble no conforma 

meramente un tema, sino que se vuelve una estructura narrativa, una forma de 

pensar y organizar un relato (Jourde y Tortonese, 1996).  

Richter (1796, como se citó en Solé, 2019), no contemplaba en el doble una 

figura exclusivamente amenazadora, sino que la apreciaba también desde el ángulo 

del humor, el sarcasmo y el absurdo, sabía que al explorar los límites del yo sin caer 

siempre en la desventura o la punición le permitirían ver en el doble no solo un 



75 
 

problema sino una posibilidad para la reflexión, la creatividad e incluso la libertad. 

En esta parte resulta acertado traer a colación lo que menciona Lacan (2010), 

respecto a la coincidencia existente entre lo cómico y lo siniestro, ya que ambos 

basan su principio en el éxito de los eventos, por ejemplo, en el primero, el elemento 

cómico aparece cuando en un juego de destreza se tiene un éxito inesperado, 

mientras que lo siniestro aparece en el éxito de una maldición, o en el caso de sentir 

que se vive en un mundo que cumple con todos los deseos.  

Por tanto, la propuesta de Lacan (2010), se sitúa precisamente en ese lugar 

ambiguo entre lo cómico y lo siniestro, donde el doble no es ni completamente 

amenazante ni enteramente risible, sino un síntoma del funcionamiento extraño del 

mundo y el yo. De esta manera, tanto el humor como lo siniestro, emergen cuando 

la lógica se subvierte, ya sea si las cosas funcionan “demasiado bien” o “demasiado 

mal”, revelando con ello la fragilidad de nuestras categorías identitarias. El doble, 

en esta clave, puede ser un camino hacia lo insospechado y múltiple, convertido en 

una herramienta de pensamiento, en un espejo que deforma, juega, perturba y abre 

posibilidades, transformando con ello al doble en una pregunta viva sobre la 

identidad (Jourde y Tortonese, 1996). 

A diferencia de Richter (1796, como se citó en Solé, 2019), la visión del 

Doppelgänger de E.T.A. Hoffmann (1817), contiene matices inquietantes, oscuros y 

psíquicamente perturbadores. Su obra representó una transición clave hacia la 

concepción del doble como figuración de la fractura interior, amenaza a la identidad 

y descontrol del yo, que van muy de la mano con las ideas principales del 

Romanticismo alemán, inclinadas por lo irracional, lo onírico y siniestro (Fernández, 

1999).  

Dentro de sus principales contribuciones están el haber vinculado el doble a 

los estados alterados de la conciencia, como lo son el delirio, la locura o el deseo 

reprimido, por tanto, en muchos de sus relatos, por ejemplo, en El Hombre de arena 

(Hoffmann, 1817), el protagonista se ve acechado por una presencia que encarna 



76 
 

lo que él no puede controlar ni reconocer en sí mismo. Lo fantástico, en Hoffman, 

no irrumpe desde lo exterior, sino que emerge del interior del sujeto, desde sus 

sombras, aquellas que niega o reprime. En ese sentido, las ideas planteadas por 

Hoffmann (1817), sentarán las bases para el pensamiento psicoanalítico, que mira 

al doble como proyección de lo reprimido, como manifestación de una ruptura en el 

aparato psíquico (Prieto, 2011).  

Las aportaciones realizadas también se vieron manifestadas en la función 

orgánica de las obras, puesto que conseguía un entrelazamiento entre el doble y el 

estilo del relato, por ello la voz narrativa utilizada daba la impresión de ser poco 

confiable, o las historias no encajaban unas dentro de otras, de igual forma la 

identidad de los personajes resultaba ambigua. Esta técnica narrativa permitía al 

lector reforzar la noción planteada por el romanticismo, que tanto la realidad como 

el yo no conformaba algo firme ni unívoco. Por tanto, Hoffman (1817), convirtió la 

figura del doble en un signo de lectura para posibilitar la desestabilización del 

discurso, poniendo en crisis la posibilidad de distinguir claramente entre sujeto y 

objeto, ensueño y vigilia, realidad e ilusión (Ríos, 2010).  

En sus relatos El vaso de oro o El diablo en el violín, explora el nacimiento 

del doble en la inserción problemática del individuo en la sociedad, donde los héroes 

están posicionados entre dos mundos, el burgués, racional y ordenado por un lado, 

el fantástico, caótico y artístico por otro, inaugurando con ello el conflicto entre lo 

estipulado por la sociedad y el deseo individual, entre lo que el sujeto es obligado a 

ser y lo que anhela. Esta tensión figura como una poderosa metáfora del 

Romanticismo que mira el alma desgarrándose entre lo que dicta la razón ilustrada 

y la pulsión de lo absoluto, que personifica lo sublime e irracional (Ríos, 2010). 

La obra hoffmanniana inaugura una estética del terror psicológico, en la que 

el miedo pasa de estar contenida en lo monstruoso externo, a posicionarse en la 

posibilidad de no ser uno mismo, o peor aún, de ser dos, es decir la multiplicación 

(Roas, 2022). Esta sensación de que el yo puede ser invadido, duplicado o 



77 
 

sustituido será la causa de la angustia identitaria, que caracterizará el centro de la 

literatura fantástica del siglo XIX y XX, desde Poe, Dostoievski hasta Borges, 

Cortázar y la ciencia ficción contemporánea (Muñoz, 2013). 

 

4.2.2 Literatura fantástica  

La figura del doble, en su manifestación más perturbadora, ha sido un recurso 

central en la literatura fantástica, funcionando como un artificio para generar la 

sensación de lo ominoso, una experiencia ambigua que desdibuja los límites entre 

lo familiar y lo extraño (Jourde y Tortonese, 1996). Este fenómeno se presenta 

cuando lo que inicialmente parece conocido, incluso seguro, se transforma en una 

fuente de inquietud y terror. En el contexto de la literatura del siglo XIX, marcada 

por una profunda exploración de las tensiones psicológicas y las sombras del alma 

humana, el doble no solo actúa como un reflejo distorsionado del yo, sino que 

también sirve como catalizador para la desestabilización emocional y la percepción 

alterada de la realidad (Zuloaga, 2018). 

Desde sus inicios el doble ha estado unido al tema de la muerte, expresado 

a través de la fantasía, como la contenida en mitos, leyendas, etc., pues el 

nacimiento del género fantástico en el campo literario se originó a causa de la 

pérdida de fe en la religión, que simbolizaba el pasado sacro de la humanidad, por 

tanto, la imaginación surgió como respuesta, ya que constituía el único camino 

viable para retornar al estado anterior divino y primordial. De aquí que exista una 

equidistancia entre la literatura romántica y la fantástica (Bradford, 2014).  

Todorov (s.f., como se citó en Roas, 2022), señalará lo fantástico como 

aquella situación donde reina la incertidumbre, sembrando dudas sobre las leyes 

naturales al desafiarlas, tornándose así en algo sobrenatural. Como consecuencia 

se coloca cerca de lo considerado extraño o maravilloso, donde la noción de lo real 

e imaginario entra a escena: “Hay un fenómeno extraño que puede explicarse de 

dos maneras, según causas naturales y sobrenaturales. La posibilidad de vacilar 



78 
 

entre ambas crea el efecto fantástico” (Todorov, s.f., como se citó en Roas, 2022, 

p. 49).  

De esta manera, la incertidumbre se origina cuando algo del mundo 

circundante regido por determinadas leyes naturales nos hace levantar la sospecha 

de que algo va en contra de la realidad, de manera tal que, la existencia de otro 

mundo (el imaginario), se abre ante nosotros con todo el esplendor de sus preceptos 

sobrenaturales. Este suceso hace que el azar se coloque por encima de la razón, 

convirtiendo a la imaginación genuina en su principal protagonista, por lo que los 

fundamentos primigenios de la naturaleza humana, como lo es la intuición, entran a 

juego, experimentando cambios en lo que se ve, se siente y se imagina (González, 

1984).  

Para Lacan (2010), la imaginación será la encargada de realizar el llamado 

“experimento mental”, por ello puede causar excitación, pues son las concepciones 

imaginarias respecto a los hechos lo que estimula a las personas. Debido a que lo 

imaginario se encarga de los sujetos que imaginan los objetos, los experimentos 

mentales siempre estarán íntimamente relacionados con nuestras ideas y anhelos, 

lo que dejara a la razón en un área marginal. Lo previo confirma que lo fantástico 

pertenece al ámbito de la estética, al respecto Bellemin-Noël (2001) menciona que 

la palabra “fantástico” presenta un doble sentido, por una parte se considera 

cualidad de lo estético, por otra, abarca lo estético a la par de lo cultural y social, 

determinado a partir de las estructuras del inconsciente a nivel micro y macro.  

Que una de las principales características del cuento fantástico sea colocar 

lo que nos es conocido o familiar frente a algo que rompe con esa certeza, abre una 

grieta donde lo inadmisible tiene contacto con lo habitual. De manera que la 

narración fantástica se define por la intrusión abrupta de lo oculto en la cotidianidad, 

asociado a estados alterados de la conciencia que, en escenarios de pesadillas o 

delirios, revelan imágenes reflejo de los propios miedos y angustias (Todorov, s.f., 

como se citó en Roas, 2022). 



79 
 

Lo fantástico funciona entonces como la ruptura de una realidad que parecía 

firme y comprensible cognitivamente, pero que al fragmentarse expone la fragilidad 

de lo cotidiano. Su instauración desde el comienzo no se da como algo ajeno o 

completamente alejado del mundo real, sino que irrumpe dentro de lo conocido, 

perturbando la lógica interna, lo que provoca extrañeza e inquietud. De esta manera, 

lo fantástico revela que la realidad que se dice “conocer”, ya contiene, en silencio 

algo del campo de lo insólito, por ello, que se torne tan fácilmente en algo terrorífico, 

pues mientras habite aquello que no puede ser expuesto a partir de lo racional o lo 

previamente experimentado a nivel emocional, constituirá un peligro (Nandorfy, s.f., 

como se citó en Roas, 2022). 

Dado lo anterior no resulta difícil entender que las siguientes temáticas se 

encuentren dentro de lo considerado fantástico: el diablo, la brujería, la muerte, los 

fantasmas, vampiros, dobles, monstruos, la animación de lo inerte, la relación o 

inversión entre sueño y realidad, la casa, habitación o lugar borrados en el espacio, 

modificaciones del espacio y tiempo, así como la detención o repetición del último 

(Molino, s.f., como se citó en González, 1984; Caillois, 1970), pues el universo de lo 

fantástico ha acogido en su núcleo aquellas temáticas que a lo largo de la historia, 

han rozado los bordes de lo racional, desafinado la lógica de lo cotidiano, 

exponiendo sus fisuras. 

Que los límites entre lo imaginario y lo real se desdibujen como pasa en los 

casos donde lo fantástico rige, es lo que ocasiona un efecto siniestro, que ocupa de 

ciertas condiciones para darse, inicialmente el mundo debe dar la impresión de ser 

un experimento mental, a la par debe tener el signo de irreal o fantástico (Lacan, 

2010), esta impresión debe permanecer:  

Debe haber, por consiguiente, una contradicción entre la experiencia singular 
y la creencia general, y la experiencia singular, extraña, debe de formar parte 
de todo un relato (“fantástico”) incompatible con nuestra visión (“realista”) del 
mundo. (p. 274) 



80 
 

Por tanto, la disolución de los límites entre lo real y lo imaginario, 

característica central del relato fantástico, es lo que posibilita la emergencia de lo 

siniestro, efecto que de acuerdo con Lacan (2010), requiere de unas condiciones 

específicas, es decir, que el relato que se instaure como un experimento mental, 

debe conservarse en todo momento, solo de esta forma la tensión entre lo fantástico 

y la estructura racional producirán una contradicción entre la experiencia individual 

del personaje, y las creencias compartidas a nivel social. Este es el punto donde el 

símbolo del doble se inscribe como figura fundamental del terror fantástico, pues 

conforma una manifestación anómala del yo que, al irrumpir en la “normalidad” 

periódica, es capaz de subvertir las leyes de identidad, temporalidad y unicidad, 

desestabilizando así la percepción de lo “real”. El doble, en tanto imagen reflejada 

pero autónoma, encarna la experiencia singular que contradice la lógica del mundo, 

provocado un desajuste ontológico que activa el efecto ominoso.  

La evolución de la figura del doble en la literatura, desde su gestación 

romántica hasta su cristalización en lo fantástico, revela un diálogo continuo entre 

la historia intelectual de Occidente y la experiencia subjetiva de la modernidad. En 

el Romanticismo, la irrupción de “otro yo” simboliza la fractura identitaria provocada 

por las grandes transformaciones sociales y la pérdida de certidumbres ilustradas; 

de ahí que el doble se convierta en espejo de las tensiones entre razón y emoción, 

luz y sombra, conciencia e inconsciente.  

Los cimientos filosóficos de este fenómeno muestran cómo el pensamiento 

idealista (Spinoza, Fichte, Hölderlin, Novalis) entiende la identidad como un proceso 

de autoafirmación que inevitablemente requiere la percepción de una otredad. El 

desdoblamiento aparece así, como condición de la conciencia y, simultáneamente, 

como recordatorio de un Absoluto anhelado pero inalcanzable: solo mediante la 

escisión sujeto/objeto es posible decir “Yo soy Yo”. 

Los mitos fundacionales ofrecen el arquetipo del doble como advertencia de 

mortalidad y límite. En La Epopeya de Gilgamesh, la muerte de Enkidu revela la 



81 
 

finitud del héroe, mientras el Narciso ovidiano ejemplifica la trampa especular del 

deseo que termina en alienación; ambos relatos anticipan la carga existencial y 

narcisista que la literatura posterior profundizará.  

Durante el Romanticismo alemán, Jean-Paul Richter acuña el término 

Doppelgänger y explora su ambigüedad entre lo cómico y lo siniestro, mientras 

E.T.A. Hoffman radicaliza el motivo al vincularlo con delirios, deseos reprimidos y 

terror psicológico, convirtiendo la duplicidad en una técnica narrativa que 

desestabiliza al lector.  

En la literatura fantástica de los siglos XIX y XX, el doble se consolida como 

operador de lo ominoso: su aparición fractura las leyes de identidad y verosimilitud, 

instala la duda todoroviana entre lo natural y lo sobrenatural y activa la inquietante 

sensación lacaniana de un mundo “demasiado bien” ajustado a nuestros temores.  

En conjunto, la figura del doble actúa como un barómetro cultural que mide 

la vulnerabilidad del yo frente a sus propias proyecciones y fantasmas. Sirve tanto 

para denunciar la escisión moderna, anhelo de unidad perdida, como para 

evidenciar la inestabilidad de cualquier certeza ontológica. Por ello, su persistencia 

a lo largo de tres milenios confirma su potencia simbólica: el doble no solo duplica 

cuerpos o conciencias; duplica la pregunta misma por la identidad, recordándonos 

que reconocer(nos) implica siempre enfrentarse a una sombra que, al mirarnos, 

también nos mira.  

 

 

 

 



82 
 

Conclusiones 

 

Esta investigación ha recorrido un complejo entramado teórico que permitió 

el abordaje del fenómeno de lo ominoso (Unheimlich) como una categoría rica y 

multifacética, cuyo alcance desborda lo meramente estético para convertirse en una 

vía privilegiada de interrogación sobre la subjetividad, el deseo y la identidad. A 

través de un enfoque interdisciplinario que integra aportes del psicoanálisis, la 

filosofía y la literatura, se ha puesto en evidencia que lo ominoso se manifiesta allí 

donde lo familiar se torna extraño, donde lo íntimo aparece investido de una carga 

perturbadora, revelando la fragilidad de las fronteras que sostienen la coherencia 

del yo.  

El análisis conceptual y etimológico inicial permitió comprender cómo el 

término Unheimlich encierra una paradoja constitutiva: lo inquietante no proviene de 

lo radicalmente ajeno, sino de aquello que, siendo propio, se ha vuelto irreconocible. 

Esta ambivalencia semántica y afectiva, entre lo heimlich (intimo, oculto) y lo 

unheimlich (revelado, amenazante), encuentra su expresión paradigmática en la 

figura del doble, que actúa como condensador simbólico de las tensiones que 

atraviesan al sujeto.  

Desde la perspectiva psicoanalítica, la figura del doble encarna varios de los 

elementos centrales que definen lo ominoso: el retorno de lo reprimido, la 

confrontación con la muerte, la angustia de castración, la escisión del yo, y la 

compulsión a la repetición. Freud identificó en el doble una manifestación temprana 

del narcisismo primario, que al devenir autónoma y persecutoria, refleja el miedo a 

la disolución del yo. El doble se transforma, entonces, en portador de lo siniestro: 

es reflejo distorsionado, sombra que amenaza, espejo que devuelve una imagen 

que ya no es reconocible como propia. Simultáneamente, conserva una dimensión 

defensiva, ya que representa un intento fallido del sujeto por sostener la ilusión de 

continuidad psíquica frente a la amenaza de la muerte.  



83 
 

Lacan profundiza esta comprensión al situar al doble en el corazón del 

proceso de subjetivación, estructurado por el lenguaje, el deseo y la mirada del Otro. 

Lo ominoso emerge cuando el sujeto percibe que su identidad está escindida, 

alienada en una imagen especular que no le pertenece, atrapada en un orden 

simbólico que lo antecede y determina. El doble, en este contexto, no es 

simplemente otro que se le aparece, sino la evidencia traumática de que el yo nunca 

coincide consigo mismo. Así, el doble se configura como la expresión estructural de 

una falta, de un desajuste constitutivo entre el sujeto y su representación.  

En este sentido, la articulación del doble con la literatura adquiere una 

relevancia fundamental. La literatura, y en particular la literatura fantástica, se revela 

como un espacio privilegiado para la escenificación de lo ominoso, permitiendo 

explorar sus múltiples capas simbólicas a través de dispositivos narrativos, 

imágenes arquetípicas y figuras retóricas. La presencia persistente del doble en 

mitos, relatos románticos y narraciones contemporáneas indica su función como 

operador cultural de la angustia subjetiva. Su aparición desestabiliza los límites 

entre realidad y ficción, identidad y otredad, verosimilitud y delirio. En obras como 

las de E.T.A. Hoffmann, Dostoyevski, el doble actúa como catalizador de lo 

ominoso, exponiendo la escisión interna del personaje, la fragilidad de la percepción 

y la imposibilidad de un yo pleno y coherente.  

La importancia de articular el psicoanálisis con la literatura radica 

precisamente en esta capacidad de la ficción para dar forma a lo informe, para 

representar lo que escapa al discurso racional. La figura del doble permite, desde la 

narrativa, acceder a los pliegues más oscuros de la subjetividad, allí donde la razón 

vacila y lo reprimido insiste. Al establecer este vínculo, la tesis ha buscado mostrar 

que el psicoanálisis no solo enriquece la lectura literaria, sino que la literatura, a su 

vez, encarna y dramatiza las hipótesis fundamentales del pensamiento 

psicoanalítico.  



84 
 

En suma, lo ominoso, lejos de ser un efecto superficial del miedo o de lo 

extraño, constituye una categoría estructural que revela el modo en que el sujeto se 

constituye y se desestabiliza. La figura del doble, como síntesis simbólica de esta 

experiencia, permite pensar la identidad no como una esencia, sino como una 

construcción inestable, escindida y en permanente tensión entre lo que se quiere 

ser, lo que se teme ser, y lo que no se puede evitar ser. Al confrontarnos con nuestra 

sombra, ese otro que también somos, el doble nos obliga a mirar de frente aquello 

que más deseamos y más tememos: nuestra propia falta.  

  



85 
 

Bibliografía 

 

Alonso, G. L., & Losada, F. M. (1998). Germen del movimiento romántico inglés en 

el siglo XVIII y su desarrollo en la Norteamérica del XIX. En J. Pacheco y C. 

Vera (Eds.), Romanticismo europeo: Historia, poética e influencias (pp. 13-

14). Universidad de Sevilla. 

https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=McY_rDhTNaMC&oi=fnd&pg=

PA9&dq=Movimiento+literario+del+romanticismo+aleman&ots=kUZvyOpk_

R&sig=xZsbnCkqiZaKLxsJRTUhIZSswok#v=onepage&q=Movimiento%20lit

erario%20del%20romanticismo%20aleman&f=false 

Arango, R. S. (2008). Goethe y el romanticismo alemán. Lingüística y literatura, 

53, 51-64.  

Asmuth, C. (2013). El carácter visual fundamental de todo conocimiento. Teoría de 

la imagen y teoría perspectiva en Fichte. Revista de Estud(i)os sobre Fichte, 

6, 15-27.  

Ballesteros, G. A. (1998). Narciso y el doble en la literatura fantástica victoriana 

(1era. Ed.). Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha.  

Bauab, A. (2015). Lo Unheimliche, la experiencia del doble y el acontecimiento 

estético. lapsus calami, (5), 127-130.  

Bellemin-Noël, J. (2001). Notas sobre lo fantástico. En D. Roas (Compi.), Teorías 

de lo fantástico (pp. 107-140). Arco/Libros, S. L. 

Biblioteca Digital. (2025). Obras Clásicas de Siempre: La leyenda de Gilgamesh 

2500 a. C.  

Bradford, M. L. (2014). El discurso de lo fantástico y lo real como discurso: La 

literatura fantástica como forma de reflexionar sobre la ficción. Luthor, (21), 

27-34. 

https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=McY_rDhTNaMC&oi=fnd&pg=PA9&dq=Movimiento+literario+del+romanticismo+aleman&ots=kUZvyOpk_R&sig=xZsbnCkqiZaKLxsJRTUhIZSswok#v=onepage&q=Movimiento%20literario%20del%20romanticismo%20aleman&f=false
https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=McY_rDhTNaMC&oi=fnd&pg=PA9&dq=Movimiento+literario+del+romanticismo+aleman&ots=kUZvyOpk_R&sig=xZsbnCkqiZaKLxsJRTUhIZSswok#v=onepage&q=Movimiento%20literario%20del%20romanticismo%20aleman&f=false
https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=McY_rDhTNaMC&oi=fnd&pg=PA9&dq=Movimiento+literario+del+romanticismo+aleman&ots=kUZvyOpk_R&sig=xZsbnCkqiZaKLxsJRTUhIZSswok#v=onepage&q=Movimiento%20literario%20del%20romanticismo%20aleman&f=false
https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=McY_rDhTNaMC&oi=fnd&pg=PA9&dq=Movimiento+literario+del+romanticismo+aleman&ots=kUZvyOpk_R&sig=xZsbnCkqiZaKLxsJRTUhIZSswok#v=onepage&q=Movimiento%20literario%20del%20romanticismo%20aleman&f=false


86 
 

Caillois, R. (1970). Imágenes, imágenes: Sobre los poderes de la imaginación 

(1era. ed.). Edhasa Sudamericana, S. A. 

Carbó, R. M. (2013). Juicio y Ser: Kant y Fichte en la encrucijada hacia el 

romanticismo. Revista de Estud(i)os sobre Fichte, 6, 28-38.  

Cartwright, M. (2023). Narciso. World History Encyclopedia en español. 

https://www.worldhistory.org/trans/es/1-15724/narciso/ 

Corominas, J. (1987) “Breve diccionario etimológico de la lengua castellana”. 

Tercera edición. Gredos.  

Diccionario de la Real Academia Española (DRAE). (2022).  

Diccionario Español de Términos Literarios Internacionales (DETLI). (2009). 

https://www.proyectos.cchs.csic.es/detli/sites/default/files/Doble.pdf 

Dostoievski, F. (2023). El doble [Obra publicada en 1846]. Alianza editorial. 

Fernández, M. M. (1999). El hombre de la arena de E.T.A. Hoffman: una lectura 

semiótica. Akademos, (2). 103-119.  

Ferreyra, N. (2015). Disertación sobre Lo siniestro. lapsus calami, (5), 41-43 

Freud, S. (1991a). La interpretación de los sueños (primera parte) (1900). Vol. IV.   

Amorrortu Editores.  

_______ (1991b). Sobre un caso de paranoia descrito autobiográficamente 

(Schreber) Trabajos sobre técnica psicoanalítica y otras obras (1911-1913). 

Vol. XII. Amorrortu Editores.  

_______ (1991c). Tótem y tabú y otras obras (1913-1914). Vol. XIII. Amorrortu 

Editores.  

_______ (1991d). Nuevas conferencias de introducción al psicoanálisis y otras 

obras (1932-1936). Vol. XXII. Amorrortu Editores.  

https://www.worldhistory.org/trans/es/1-15724/narciso/
https://www.proyectos.cchs.csic.es/detli/sites/default/files/Doble.pdf


87 
 

_______ (1992a). Fragmento de análisis de un caso de histeria (Dora). Tres 

ensayos de teoría sexual y otras obras (1901-1905). Obras Completas, Vol. 

VII. Amorrortu Editores. 

_______ (1992b). Contribución a la historia del movimiento psicoanalítico. 

Trabajos sobre metapsicología y otras obras (1914-1916). Obras 

Completas, Vol. XIV. Amorrortu Editores. 

_______ (1992c). De la historia de una neurosis infantil (el “Hombre de los Lobos”) 

y otras obras (1917-1919). Obras completas, Vol. XVII. Amorrortu Editores.  

_______ (1992d). Más allá del principio de placer. Psicología de las masas y 

análisis del yo y otras obras (1920-1922). Obras Completas, Vol. XVIII. 

Amorrortu Editores.  

_______ (1992e). El yo y el ello y otras obras (1923-1925).  Vol. XIX. Amorrortu 

Editores.   

_______ (1992f). Presentación autobiográfica. Inhibición, síntoma y angustia 

¿Pueden los legos ejercer el análisis? y otras obras (1925-1926). Vol. XX. 

Amorrortu Editores.   

_______ (1992g). El porvenir de una ilusión. El malestar de la cultura y otras obras 

(1927-1931). Vol. XXI. Amorrortu Editores.  

Gabás, R. (2001). El “todo-uno” del idealismo alemán en la poesía de Hölderlin. 

Enrahonar, (32-33), 43-65.  

González, S. A. (1984). De lo fantástico y de la literatura fantástica. Dialnet, 7, 

207-226.  

Hanns, L. A. (2001). Diccionario de términos alemanes de Freud. Editorial Lumen 

Lohle. 



88 
 

Hegel, G. W. F. (1978). Escritos de juventud (1ra ed.). Fondo de Cultura 

Económica.  

https://www.academia.edu/40865672/Hegel_Escritos_de_juventud_M%C3

%A9xico_FCE_1978 

Herrero, C. J. (2011). Figuras y significaciones del mito del doble en la literatura: 

teorías explicativas. Cédille: revista de estudios franceses, (2), 17-48. 

Hoffman, E. T. (1817). El hombre de arena. Editorial Elejandria.  

Hölderlin, F. (1976). Ensayos (1era. Ed.). Editorial Ayuso.  

Hölderlin, F. (2010). Hiperión o el ermita en Grecia (28a  ed.). Jesús Munárriz 

(traducción y edición). Madrid: Ediciones Hiperión.  

Hubeñak, F. (2012). Derecha e izquierda en la historia. Biblioteca digital de la 

Universidad Católica Argentina.  

Jentsch, E. (1906). Zur Psychologie des Unheimlichen. Psychiatrisch-

Neurologische Wochenschrift, 8, 195-205.  

Jourde, P., & Tortonese, P. (1996). El doble: un tema devorador (A. J. López, 

Trans.). En Visages du double. Un thème littéraire. (Trabajo original publicado 

en 1996). 

Lacan, J. (1973). El campo del otro, y retorno a la transferencia. En J. Lacan, El 

seminario de Jacques Lacan libro 11 (págs. 211-237). Paidós. 

_______ (1994). Teoría de la falta de objeto. En J. Lacan, El seminario de Jacques 

Lacan libro 4 (págs. 11-79). Paidós. 

_______ (2007). Introducción a la estructura de la angustia. En J. Lacan, El 

seminario de Jacques Lacan libro 10 (págs. 11-96). Paidós. 

https://www.academia.edu/40865672/Hegel_Escritos_de_juventud_M%C3%A9xico_FCE_1978
https://www.academia.edu/40865672/Hegel_Escritos_de_juventud_M%C3%A9xico_FCE_1978


89 
 

_______ (2009). El estadio del espejo como formador de la función del yo [je] tal 

como se nos revela en la experiencia psicoanalítica. En J. Lacan, Escritos 1 

(págs. 99-106). Siglo XXI editores.  

_______ (2010). Los interlocutores mudos (S. Zizek, Ed.). Akal.  

Lovecraft, H.P. (2002). El horror sobrenatural en la literatura. Fontamara 

Colección. 

Medeiros, C. L. (2019). Imágenes, metáforas y analogías de la naturaleza en el 

primer Romanticismo alemán. En N. Garnica (Compi.), La actualidad del 

primer romanticismo alemán: Modernidad, filosofía y literatura (pp. 59-80). 

Editorial Científica Universitaria de la Universidad Nacional de Catamarca.  

Muñoz, P. D. (2013). Acerca del fenómeno del doble. Verba Volant. Revista de 

Filosofía y Psicoanálisis, 3(3), 83-96.  

Nandorfy, M. J. (2001). La literatura fantástica y la representación de la realidad. 

En D. Roas (Compi.), Teorías de lo fantástico (pp. 224-243). Arco/Libros, S. 

L. 

Novalis. (1984). Fragmentos I: Sobre el poeta y la poesía en Escritos Escogidos. 

Ed. Visor Madrid, pp. 112.  

Nuevo Tesoro Lexicográfico de la Lengua Española (NTLLE). (2022). Recuperado 

de: http://ntlle.rae.es/ntlle/SrvltGUIMenuNtlle?cmd=Lema&sec=1.3.0.0.0. 

Parra, L. A. (2016). La figura del doble en el romanticismo como expresión de la 

crisis del sujeto moderno [Disertación doctoral, Universidad Complutense de 

Madrid]. Docta Complutense. https://hdl.handle.net/20.500.14352/26972 

Portales, G. (2019). El joven Hölderlin y la recepción poética de la filosofía de 

Spinoza: Los inicios. En N. Garnica (Compi.), La actualidad del primer 

romanticismo alemán: Modernidad, filosofía y literatura (pp. 16-34). Editorial 

Científica Universitaria de la Universidad Nacional de Catamarca.  

http://ntlle.rae.es/ntlle/SrvltGUIMenuNtlle?cmd=Lema&sec=1.3.0.0.0
https://hdl.handle.net/20.500.14352/26972


90 
 

Prieto, F. D. R. (2011). Pensamiento trágico en el psicoanálisis Freudiano 

[Disertación Doctoral, Universidad Autónoma de Madrid]. Repositorio UAM. 

https://repositorio.uam.es/handle/10486/7805 

Rank, O. (2018). El doble: Un estudio psicoanalítico [Obra publicada en 1925]. 

Editor digital Titivillus.  

Real Academia Española (RAE): Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., 

[versión 23.3 en línea]. <https://dle.rae.es> [06 de noviembre de 2020]. 

Ríos, M. M. (2010). Fou: El doble, el autómata y las fuerzas misteriosas del 

universo desde Hoffmann hasta Meyrink. Redalyc, 5, (5), 1-12. 

Roas, D. (2022). De la maravilla al horror. Los inicios de lo fantástico en la cultura 

española. BRUMAL: Revista de investigación sobre lo fantástico, 10, (2), 

315-319.  

Solé, M. J (2019). Fichte y el primer Romanticismo alemán. En N. Garnica 

(Compi.), La actualidad del primer romanticismo alemán: Modernidad, 

filosofía y literatura (pp. 81-105). Editorial Científica Universitaria de la 

Universidad Nacional de Catamarca. 

Spinoza, B. (1996). Ética demostrada según el orden geométrico [Obra publicada 

en 1677] (J. Sánchez, Trad.). Ediciones Akal.  

Wilde, O. (2023). El retrato de Dorian Gray [Obra publicada en 1890] (J.L. López, 

Trad.). Alianza Editorial.   

Winnicott, D. W. (1993). Realidad y juego [Obra publicada en 1971]. Editorial 

Gedisa. 

Zuloaga, J. M. (2018). El doble en la narrativa hispanoamericana. Revista Cálamo 

FASPE, (66), 40-45. 

 

https://repositorio.uam.es/handle/10486/7805

	PORTADA
	LICENCIA
	Sin título
	Resumen
	Abstract
	Dedicatoria
	Agradecimientos
	ÍNDICE
	Introducción
	Capítulo I. Origen etimológico
	1.1 Das Unheimlich
	1.2 Ominoso
	1.3 Siniestro
	1.4 Inquietante
	1.5 Extrañeza
	1.6 Familiar

	Capítulo II. El sentimiento de lo ominoso en la teoría psicoanalítica
	2. 1 La figura del autómata
	2.2 Angustia de castración

	2.2.1 El doble y la angustia de muerte
	2.3 El principio del placer y la compulsión a la repetición

	Capítulo III. Espejos y sombras: El encuentro con lo ominoso en la construcción del Yo
	3.1 La imagen especular y la constitución del Yo

	3. 1.1 La alienación del Yo: El espejo como lugar de identidad y fragmentación
	3.1.2 Lo ominoso del espejo
	3.2 Repetición y Destino: Thyche, Automaton y lo ominoso en la estructura del deseo

	Capítulo IV. El doble en la literatura: del romanticismo a lo fantástico
	4.1 Romanticismo como respuesta a la fragmentación del yo
	4.2 La figura del doble en la literatura
	4.2.1 Literatura romántica
	4.2.2 Literatura fantástica


	Conclusiones
	Bibliografía


