UNIVERSIDAD AUTONOMA DE QUERETARD

Universidad Autonoma de Querétaro

Facultad de Psicologia y Educacion

El doble y la literatura: puntuaciones sobre lo ominoso en

las obras de Sigmund Freud y Jacques Lacan

Tesis

Que como parte de los requisitos para obtener el Grado de

Maestra en Psicologia Clinica

Presenta

Jocelyn Guadarrama Hernandez

Dirigido por:

Mtro. German Rodriguez Sanchez

Centro Universitario, Querétaro., agosto de 2025.




REPOSITORIO
R I INSTITUCIONAL
DGBSDI-UAQ

La presente obra esta bajo la licencia:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

OO

CC BY-NC-ND 4.0 DEED

Atribucion-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional

Usted es libre de:

Compartir — copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la licencia

Bajo los siguientes términos:

Atribucién — Usted debe dar crédito de manera adecuada , brindar un enlace a la licencia,
e indicar si se han realizado cambios . Puede hacerlo en cualquier forma razonable, pero no de
forma tal que sugiera que usted o su uso tienen el apoyo de la licenciante.

@ NoComercial — Usted no puede hacer uso del material con propdsitos comerciales .

SinDerivadas — Si remezcla, transforma o crea a partir del material, no podra distribuir el
material modificado.

No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas tecnoldgicas que
restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia.

Avisos:

No tiene que cumplir con la licencia para elementos del material en el dominio publico o cuando su uso
esté permitido por una excepcion o limitacion aplicable.

No se dan garantias. La licencia podria no darle todos los permisos que necesita para el uso que tenga
previsto. Por ejemplo, otros derechos como publicidad, privacidad, o derechos morales pueden limitar la
forma en que utilice el material.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-appropriate-credit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-indicate-changes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-commercial-purposes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-some-kinds-of-mods
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-technological-measures
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-exception-or-limitation
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-publicity-privacy-or-moral-rights

UNIVERSIDAD AUTONOMA DE QUERETARD

Universidad Autonoma de Querétaro

m
O
c
@)
O
m
\Z
g

Facultad de Psicologia y Educacion

El doble y la literatura: puntuaciones sobre lo ominoso en las obras
de Sigmund Freud y Jacques Lacan
Tesis
Que como parte de los requisitos para obtener el Grado de

Maestra en Psicologia Clinica

Presenta

Jocelyn Guadarrama Hernandez

Dirigido por:

Mtro. German Rodriguez Sanchez

Mtro. German Rodriguez Sanchez

Presidente

Dr. Carlos Alberto Garcia Calderén

Secretario

Mtro. Daniel Borja Chavarria
Vocal

Dra. Ruth Vallejo Castro

Suplente

Mtra. Alejandra Cantoral Pozo

Suplente

Centro Universitario, Querétaro, Qro., agosto 2025 México



Resumen

El objetivo de este trabajo es mostrar el vinculo existente entre el concepto de Das
Unheimliche o “lo ominoso”, desarrollado en las obras de Freud y Lacan, y la figura
del doble en la literatura, pues la linea que los conecta permite comprender con
mayor profundidad los elementos que los caracterizan. Esto es relevante porque
varios de los conceptos centrales del psicoanalisis para explicar lo ominoso se
entretejen con el recurso del doble empleado por la literatura romantica y fantastica
para producir el efecto de lo siniestro.

A lo largo del primer capitulo se examina la complejidad semantica del término
Unheimlich, asi como las dificultades de su traduccion al espanol. El analisis de
expresiones como “ominoso”, “siniestro” o “familiar” evidencia la tensién entre lo
conocido y lo extrafio, asi como sus raices simbdlicas ligadas a lo oculto y lo
reprimido. El segundo capitulo profundiza en la lectura freudiana, destacando cémo
el retorno de lo reprimido, la angustia de castracion, el automata, el doble y la
compulsion a la repeticion revelan la amenaza que lo ominoso representa para la
identidad. El tercer capitulo presenta la perspectiva lacaniana, donde lo ominoso
surge como efecto estructural del lenguaje, la mirada del Otro y la constitucion del
yo en el estadio del espejo. Finalmente, el cuarto capitulo rastrea la evolucion
literaria del doble, desde el Romanticismo hasta la literatura fantastica, mostrando
su funcién como espejo de fracturas identitarias y operador de lo ominoso, asi como
su persistente interrogacion sobre la fragilidad del yo.

Palabras clave: Das Unheimliche, ominoso, siniestro, familiar, doble,
Romanticismo, literatura fantastica.



Abstract

The aim of this work is to demonstrate the link between the concept of Das
Unheimliche, or “the uncanny,” developed in the works of Freud and Lacan, and the
figure of the double in literature, as the connection between them allows for a deeper
understanding of their defining elements. This is relevant because several of
psychoanalytic concepts used to explain the uncanny are interwoven with the double
motif employed by Romantic and Fantastic literature to produce the effect of the
sinister.

Throughout the first chapter, the semantic complexity of the term Unheimlich is
examined, as well as the difficulties of its translation into Spanish. The analysis of
expressions such as “ominous,” “sinister,” and “familiar” reveals the tension between
the known and the strange, as well as their symbolic roots linked to the hidden and
the repressed. The second chapter delves into the Freudian interpretation,
highlighting how the return of the repressed, castration anxiety, the automaton, the
double, and the compulsion to repeat reveal the threat that the uncanny represents
to identity. The third chapter presents the Lacanian perspective, where the uncanny
emerges as a structural effect of language, the gaze of the Other, and the
constitution of the self in the mirror stage. Finally, the fourth chapter traces the literary
evolution of the double, from Romanticism to fantastic literature, showing its function
as a mirror of identity fractures and an operator of the uncanny, as well as its
persistent questioning of the fragility of the self.

Keywords: the uncanny, ominous, sinister, familiar, double, Romanticism, fantasy
literature.



Dedicatoria

A mi prima Vanes, quien propicié mi interés por los temas que me llevaron a escribir
esta tesis, pero sobre todo, porque fue en su escritura donde encontré mi propio

camino de sanacion y transformacion.

A mi tia Isa, por su infinita calidez y amor.

A Jorge, por su apoyo y amor incondicional.

A mi hermana y mama, las mujeres de mi vida.

A mis abuelitos, quienes siempre seran parte fundamental de mi.



Agradecimientos

Quiero agradecer a mi hermana por su fe constante y amor eterno; a mama, por

nunca olvidarse de preguntarme: ¢ para cuando terminas la tesis?

A mi compafero de vida: Jorge, porque siempre creyéo en mi y me apoyo en el
pesado y largo proceso de este trabajo. A Luisa, quien me animoé a escribir cuando

ambas estdbamos atoradas, sin intuir que el camino nos haria amigas.

También quiero agradecer al Mtro. German Rodriguez, por su asesoria y

comentarios puntuales que favorecieron la culminacion de este trabajo.

A la Dra. Ruth y la Mtra. Alejandra, por aceptar formar parte de mi sinodo como
lectoras, por dedicarme su tiempo y por sus valiosos comentarios que enriquecieron

profundamente este trabajo.

Al Dr. Calderdn y el Mtro. Borja, por su disposicién para acompafarme en esta etapa
final, asi como por sus aportes y sugerencias que contribuyeron significativamente

al fortalecimiento de este proyecto académico.

Finalmente a mis estudiantes, quienes son mi inspiracion constante para seguir

abriendo preguntas y profundizando en nuevos caminos de reflexion.



iINDICE

RESUMEN ..ottt e e e e e e e e et aab s e e e e e e aeenenes i
ADSTIACT. ... ii
[ 1=To [{o7=1 (o] 1 = PRSPPI iii
FaN o [ =T L= To] o 41 T=T o] (o 1= ST iv
0o 1o > PP Y
1] (oo [8 [o'e1 o] o HUU PR vii
Capitulo I. Origen etimolOQICO..........coiiiiiiiiecece e 9
1.1 Das UNNEIMIICH. ..............coiiiiiiiieeeee e 10
22 © 1 41T 1= o 12
LIRS TS 11 11T o U 14
LR 3 T [0 1= = ] (= 18
LR T = =1 1= - TS 19
LI TN = 10 11 22
Capitulo II. El sentimiento de lo ominoso en la teoria psicoanalitica ..................... 28
2.1 Lafiguradelautdmata ... 28
2.2 Angustia de castraCion ... 30
2.21 Eldoble y la angustia de muerte...........ooooooiiiiiiii 34
2.3 El principio del placer y la compulsion a la repeticion...........cccoooeevvveeviinnnnnnn. 36
Capitulo Ill. Espejos y sombras: El encuentro con lo ominoso en la construccién
(o = o PSP 43
3.1 La imagen especular y la constitucion del YO .........ccccoveiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeees 44

3. 1.1 La alienacion del Yo: El espejo como lugar de identidad y fragmentacion...47

3.1.2 LO OMINOSO I E€SPEJO ...ttt 51
3.2 Repeticion y Destino: Thyche, Automaton y lo ominoso en la estructura del
[0 1S o PP 56
Capitulo IV. El doble en la literatura: del romanticismo a lo fantastico................... 63
4.1 Romanticismo como respuesta a la fragmentacion del yo..........cccccvvveeeeeee. 64
4.2 La figura del doble en la literatura .............ooovvevviiiiiiiiiiiiiieeeeeeeee 70



4.2.1 Literatura romaANntiCa. .......onieeeee e,

4.2.2 Literatura fantastiCa ........coooee e,

CONCIUSIONES . ..o e e e

Bibliografia

Vi



Introduccién

El proposito de este trabajo es mostrar el vinculo existente entre el concepto
de Das Unheimlichel “lo ominoso”, presente en las obras de Freud y Lacan, y el del
doble en la literatura, ya que la linea que los une permite un mayor entendimiento
de los elementos que los caracterizan. Esto resulta importante ya que algunos de
los principales conceptos presentes en la teoria psicoanalitica, para explicar el
sentimiento de lo ominoso, se entretejen con el recurso del doble utilizado por la

literatura romantica y fantastica para crear el efecto de lo siniestro.

Por tanto, se podra encontrar primeramente el capitulo que especifica el
origen etimologico del vocablo Das Unheimliche, asi como aquellos términos en
espafnol que aparecen como referencias, como es el caso de: ominoso, siniestro,
inquietante y extraneza, de igual forma se agrega la palabra familiar, ya que se

atane a lo Heimliche.

El capitulo dos abarca el sentimiento de lo ominoso presente en la teoria
psicoanalitica, donde se recalca el reconocimiento de Freud como un tépico
perteneciente al ambito de la estética. Se habla de la figura del automata y el nexo
con lo inanimado y demoniaco, después se toca el tema de la angustia de castracion
presente en el complejo de Edipo, donde el doble aparece como anunciador de la
muerte al mismo tiempo que conforma el peligro de la duplicacion o multiplicacion,
por ultimo, se menciona el tema del principio del placer y la compulsién a la

repeticion, donde el doble nuevamente viene a presagiar destruccion.

El tercer capitulo plantea los postulados de Lacan donde lo ominoso se
asoma en la conformacién del yo, por ello, se retoma a la imagen especular, la
alienacion del Yo: identidad fragmentada por el deseo del Otro, el objeto a, asi como

a la repeticion y el destino presentes en Thyche y Automaton.

El trabajo concluye con el contexto histérico que da origen al doble en la

literatura romantica y fantastica, asi que se dialoga entorno a las ideas propuestas

Vi



por el romanticismo en su vertiente filoséfica y literaria como alternativa a la

fragmentacién del yo.

viii



Capitulo I. Origen etimolégico

El tema de Das Unheimlich aparece formalmente trabajado por Freud en su
texto Lo ominoso (1992c); sin embargo, desde algunas puntuaciones que hace al
respecto en Totem y tabu (1991c), se puede advertir que el asunto ya se encontraba
en su radar. El inicio del apartado comienza revelando que el tema pertenece al
ambito de la estética, nombra asi mismo, que su principal descubrimiento fue
concluir que este concepto forma parte de lo terrorifico que es arcaico, y familiar

desde tiempos remotos.

Lo anterior resulta de los dos caminos que emprendioé para su abordaje, el
primero, lo llevé a indagar el significado que la lengua, con el paso del tiempo, dejé
en la palabra Unheimlich, siendo esto fundamental ya que sabia que cualquier
palabra o concepto llevaba en si una especie de médula para justificar su empleo,
y observaba que el entendimiento del contenido presente en lo Unheimlich podria
permitirle establecer una distincion con respecto a lo angustioso. El segundo
consistié en reunir el conjunto de experiencias, sensaciones, impresiones 0 cosas
que lograba despertar en las personas el sentimiento de lo Unheimlich, labor que
abarcara ayudandose de la literatura médico-psicoldgica propuesta por E. Jentsch,
lo cual a su vez lo conducira a interesarse por el cuento E/ hombre de la arena
(1817), escrita por E.T.A. Hoffmann, donde el sentimiento de lo siniestro se refleja

exitosamente.

De esta manera, tomar un sendero parecido al que el inventor del
psicoanadlisis emprendié es pertinente, por tanto, en el siguiente capitulo se
abordaran primeramente los descubrimientos que realiza Freud entorno al término
Das Unheimlich, para posteriormente ver qué significados se le atribuyen en espafiol
e indagar su origen etimoldgico. Al respecto Hanns (2001), menciona que las
palabras mas comunes para referirse a Das Unheimlich en la lengua castellana son:

‘ominoso”, “siniestro”, “inquietante”, “extrafieza” y “familiar’, seguidas de:



I ” ” Iy

“‘intranquilizador”, “misterioso”, “macabro”, “asustador”, “lugubre” y “sospechoso”. Lo
anterior permitira hacer un analisis de los puntos de equivalencia y divergencia entre
el aleman y las posibilidades que se emiten para el lenguaje espafiol, con la finalidad
de fijar una postura respecto a lo que se puede o no considerar para su estudio y

aplicacion.

1.1 Das Unheimlich

Freud (1992c), menciona que, si bien lo Unheimlich se encuentra cercano a
lo que causa espanto y angustia, su significado no es claro ya que existe una
diferencia entre lo angustioso y aquello que resulta ademas siniestro. Este fue el
principal motor que lo llevé a indagar mas sobre el tema, pues consideraba que
habia algo en el centro del vocablo que serviria para su esclarecimiento. Por tanto,
y para entender mejor las conclusiones a las que llegé se retomara la cita que

retoma de Jentsch:

La palabra alemana «unheimlich» * es, evidentemente, lo opuesto de
«heimlich» {«intimo»}, «heimisch» {«doméstico»}, «vertraut» {«familiar»}; y
puede inferirse que es algo terrorifico justamente porque no es consabido
{bekannt} ni familiar. Desde luego, no todo lo nuevo y no familiar es terrorifico;
el nexo no es susceptible de inversion. Sélo puede decirse que lo novedoso
se vuelve facilmente terrorifico y ominoso; algo de lo novedoso es ominoso,
pero no todo. A lo nuevo y no familiar tiene que agregarse algo que lo vuelva
ominoso. (Jentsch, 1906, como se cité en Freud, 1992c, p. 220)

De lo anterior se entiende que Freud indica como la principal diferencia entre
Heimlich y Unheimlich el aspecto de lo conocido y su contraparte, donde el factor
que determina esta diferencia es la novedad, pues es por medio de ésta que lo
terrorifico u ominoso tienen cabida en lo familiar. Pone énfasis en que si bien no
todo lo novedoso resulta siempre algo siniestro, esta ley no es aplicable a la inversa,

es decir, que en lo siniestro siempre va a existir algo de novedad.

10



Pese a que el nexo de lo siniestro con lo novedoso es valioso para el
entendimiento de Das Unheimlich, Freud se da cuenta que resulta insuficiente para
entenderlo de manera profunda ya que no llega a estar presente en todos los casos,
esto lo lleva a emprender un viaje por los hallazgos que algunos autores realizaron
en torno al vocablo. De la primera fuente encuentra que entre los tantos matices
que componen el término Heimlich hay uno que coincide con su opuesto
Unheimlich, por lo que deduce que lo Heimlich se transforma en su contraparte. La
explicacion de lo anterior encontraria su origen en la adscripcion a “dos circulos de
representaciones que, sin ser opuestos, son ajenos entre si: el de lo familiar y
agradable, y el de lo clandestino, lo que se mantiene oculto" (Freud, 1992c, p. 225).
Sin embargo, Unheimlich va a ser antagonico de lo familiar y agradable, mas no de

lo secreto.

Estos descubrimientos llevaran a nuestro autor a interesarse por una
aportacion realizada por Schelling: “unheimlich es todo lo que estando destinado a
permanecer en secreto, en lo oculto, ha salido a la luz” (Schelling, 1856, como se
citd en Freud, 1992c, p. 225), que complementara con lo encontrado en su segunda
fuente: “heimlich es una palabra que ha desarrollado su significado siguiendo una
ambivalencia hasta coincidir al fin con su opuesto, unheimlich. De algun modo,

unheimlich es una variedad de heimlich” (Freud, 1992c, p. 226).

Con relacion a lo anterior Hanns, (2001), menciona que existe una cadena
progresiva donde lo heimlich pasa de ser “familiar y conocido” a “inquietante y
extrano” debido a lo “secreto y oculto” que se encuentra en el medio, explica que
esto sucede porque este aspecto pude constituir algo intimo y recondito que dota
de un sentido de familiaridad, de tal forma que lo encubierto conduce a lo
desconocido. Los eslabones siguientes perteneceran al ambito de lo Unheimlich: 4.
“‘Levemente extrafo, levemente asustador, inquietante, siniestro, raro incomodo,
malestar 5. “Enorme, grandioso, gigantesco, fantastico 6. Muy increible 7.

Indefinible, indeterminado, ansiégeno, inquietante” (p. 354). De esta forma el autor

11



repara que tanto en el término Unheimlich como en Das Unheimlich no se produce

la conexion con el sentido del primer enlace de la sucesién: “familiar y conocido”.

Por ultimo, Hanns (2001), menciona que no es comun el uso de la
sustantivacion (“Das Unheimlich/ 1o ominoso”) en el idioma aleman o espafiol. Lo
que resulta mas frecuente de encontrar es la aplicacion del adjetivo y el adverbio:
(“unheimlich/lominoso”), que vendria a traducirse como: “cosa inquietante”,

“siniestra”, “macabra”, etc.

1.2 Ominoso

Una de las principales interpretaciones de Unheimlich al idioma espafiol es
“‘ominoso”, por lo que se hablara de su origen etimoldgico asi como de las distintas
connotaciones que ha tenido con el pasar de los afos. De acuerdo con el Breve
Diccionario Etimologico de la Lengua Castellana (Corominas, 1987), la referencia
etimoldgica de “ominoso” proviene del latin ominosus (S. XVII), que significa: “mal
de aguero”, término que a su vez deriva de omen u ominis, aludiendo a un presagio
y/o augurio. Para el Diccionario de la Real Academia Espafiola (DRAE, 2022), la
expresion “mal de aguero”, actualmente se encuentra solo si se busca como péjaro
de mal aguero, lo cual alude coloquialmente a la persona que acostumbra anunciar
que algo malo sucedera en el futuro; en cuanto a presagio y/o augurio, designan
una sefal que indica, previene y anuncia un suceso, asi como una especie de
adivinacién o conocimiento de las cosas futuras por medio de sefales que se han
visto o de intuiciones y sensaciones. Por otra parte, el sufijo “0so”, proviene del latin
osus, concerniente a lo que es abundante con relacién a algo, en este caso, lo que
hay en gran cantidad, serian las sefiales que indican que algo malo sucedera en el

futuro.

Respecto a la referencia que se desprende del Nuevo Tesoro Lexicografico

de la Lengua Espanola (NTLLE, 2022), de la RAE, la primera aparicién que se tiene

12



del término “ominoso”, se remonta al afio de 1737, donde es considerado como un
adjetivo que alude a lo que es “azaroso, da aglero y pavor’. Lo azaroso, en el
entendido de lo que turba, lo temeroso, que tiene en si azar o desgracia; la segunda
(da aguero) como procedimiento o practica de adivinacion utilizado en la antigiedad
y en diversas eépocas por pueblos supersticiosos, basado principalmente en la
interpretacion de sefales como el canto o el vuelo de las aves, fendmenos
meteoroldgicos, etc., asi como presagio o sefial de cosa futura; y la tercera (pavor)
siendo aquello que causa temor, con espanto o sobresalto. En 1787 se va a cambiar
el adjetivo: “pavor” por “pernicioso”, que viene a ser lo que es gravemente dafioso y
perjudicial, lo cual conlleva varios significados, como los indicados por Terreros
Pando donde se menciona “lo burlesco” como festivo, jocoso, sin formalidad, que
implica burla o chanza, mientras que toma a “lo nocivo” como dafoso, pernicioso, y

perjudicial.

El significado mencionado en el parrafo anterior perdurara por algunos anos,
hasta 1852 cuando se suscite otro agregado de adjetivos a los ya existentes al
vocablo de “ominoso”, como son “abominable y vitando”. El primero remite a lo que
es desagradable profundamente, el segundo a lo que se debe evitar por odioso y
execrable. Para el afio de 1901 se aflade otra variacion a través de la inclusion de
los adjetivos “fatal y funesto”, entendiendo el primero como lo que es inevitable
desgraciado, infeliz, malo, y con el segundo, lo que es aciago, origen de pesares 0
de ruina, triste y desgraciado. Posteriormente en el afio de 1918, se le agrega la
palabra “presagio”, la cual alude a una sehal que indica y anuncia un suceso,
especie de adivinacion o conocimiento de las cosas futuras por medio de sefales
que han sido vistas o de intuiciones y sensaciones. Referencias y significados que
perduraran hasta la ultima modificacion que proviene del afio de 1992, en la que se
concluye que “ominoso” es un adjetivo referente a lo que es desagradable, que
causa dafo, aquello que se debe evitar porque traera desgracia e infelicidad
(NTLLE, 2022).

13



Actualmente en el diccionario de la RAE la palabra “ominoso” (DRAE, 2022),
hace referencia a “Abominable o despreciable”, sin embargo, a partir del analisis
realizado, puede afirmarse que al emplear dicho término se alude, en gran medida,
a aquello que se percibe como desfavorable, desagradable, infeliz o negativo; es
decir, algo considerado adverso, en tanto que puede ocasionar prejuicio, pesar o
incluso ruina. Por esta razon, se considera necesario evitarlo, ya que, de no hacerlo,
podria generar turbacién, temor o sobresalto, al estar asociado con el infortunio o la
desgracia. Esta relacionado también con algunas practicas antiguas de adivinacion,
que se basaban en la interpretacion del vuelo, o canto de las aves, asi como de
fendbmenos meteorolégicos, hechas por pueblos supersticiosos, que lo

consideraban un presagio, siempre de algo negativo y considerado malo.

1.3 Siniestro

Freud (1992c), retoma algunos extractos de la definicién de lo “ominoso”, del
psicoanalista Theodor Reik, entre los cuales se encuentra uno que data del afio
1889, haciendo alusion a aquello que resulta “sospechoso, de mal aguero, lugubre,
siniestro” (p. 221), con lo cual se da cuenta que desde anos atras se ha considerado
al concepto “siniestro” cercano al de lo “ominoso”, por ello y con la finalidad de poder

esclarecerlo mejor, se pasara a definirlo.

La palabra “siniestro” proviene del latin sinister vocablo que fue alterado
vulgarmente por la influencia de su antagdnico dexter, que se refiere a lo derecho,
resultando ser: sinexter, un término que hace alusion a lo que esta del lado
izquierdo, asi como a lo que es funesto e infeliz, debido al mal de agtero que el
pueblo adjudicaba a que se sacaran aves de la mano izquierda (Corominas, 1987).
Se encuentra aqui el primer lazo que une a lo “siniestro” con lo “ominoso”, pues
conviene tener en cuenta que la referencia etimolégica de ominosus, proveniente
del latin, también apunta al “mal de aguero”, haciendo alusion a presagios de cosas

malas en el futuro.

14



Para precisar la definicién anterior, ya que es imprescindible entender lo que
conlleva que lo siniestro esté vinculado con lo izquierdo, se recurrira a Lurker, quien

afirma que “derecha e izquierda” estan unidas a las figuras del “sol y a la luna”, pues

para la mayor parte de los pueblos, el “sol” se suele asociar con ‘“las
representaciones de la esfera superior, el cielo y el dia” (Lurker, 1992, como se citd
en Hubefiak, 2012, p. 1), mientras que la “luna” es relacionada con los conceptos
de abajo, tierra y noche. El autor menciona que para civilizaciones como la India
antigua, Grecia y Roma, el lado derecho mantenia una superioridad sobre el

izquierdo.

Los hebreos también preferian la derecha sobre la izquierda, siendo la biblia
una fuente de varios ejemplos: “Dios sienta a su derecha al hijo encarnado”, “El
vastago mas querido de Jacob se llama Benjamin, nombre que significa: hijo de la
derecha”, “El corazdn del sabio esta a su lado derecho; mas el corazén del necio
esta a su lado izquierdo” (Lurker, 1992, como se citd en Hubefak, 2012, pp. 5-6).
En lo que al Talmud se refiere, estan las siguientes referencias: “a la derecha de
Dios esta la vida y a su izquierda la muerte” ... y en el Zohar “el reino de Satanas,
emanado del mismo Dios, de quien es el lado izquierdo”, asi como la descrita en el
juicio final: “los bienaventurados seran colocados a la derecha de Dios y los

condenados a su izquierda” (Lurker, 1992, como se cité en Hubefiak, 2012, p. 6).

Con lo anterior se ve como la izquierda viene a relacionarse con lo inferior
(tierra), lo que se encuentra oculto (la noche y la luna), asi como con la muerte.
Sucedid asi, principalmente porque lo derecho (dexter) ya se encontraba asociado
con el sol, el dia y el cielo (superior), por lo que su predominio dejo a sinister con lo
opuesto. Que las civilizaciones antiguas tomaran lo que se encontraba del lado
izquierdo como bajo menos sabio, menos querido, asociado con la muerte y el
diablo, probablemente es una de las razones que sustentan la premisa de la
existencia basada en la relacion de oposicidén entre los significantes del mundo

simbdlico en el que se vive.

15



Habiendo visto la importancia del vocablo sinister, asi como su desarrollo por
las distintas culturas, se puede entender por qué conlleva una connotacion negativa.
Se hara un recorrido por el Diccionario NTLLE (2022), para revisar las definiciones
que se le ha otorgado, y poder complementar, asi como sustentar lo mencionado
anteriormente. El primer registro en espafiol data de 1611, afio en el que se define
como “vicio”, entendiéndose como la mala calidad, defecto o dafo fisico en las
cosas, asimismo mala costumbre que tiene el hombre o la bestia. La referencia que
se hace del hombre es principalmente referida a la persona zurda, quien hace las
cosas con la mano izquierda. Esta definicion perdura hasta el afio 1846, cuando se
le agrega, “viciado y avieso”, considerando la primera de ellas, como el hecho de
dafar o corromper fisica 0 moralmente, asi como pervertir o corromper las buenas
costumbres o modo de vida. Por su parte la palabra “avieso” se define como aquello

que esta torcido, fuera de regla, malo, o mal inclinado, maldad, delito, extravio.

En 1853 se le agregan varios adjetivos como “perverso”; que hace alusion a
lo que es sumamente malo, que causa dafo intencionadamente, que corrompe las
costumbres o el orden y el estado habitual de las cosas. “Dafado, malvado, aleve”;
este ultimo de alevoso, alevosia de un particular contra otro. “Pérfido”; que es
desleal, infiel, traidor, que falta a la fe que debe. “Azaroso, auguroso y resabio”, esta
ultima va a definirse como vicio o mala costumbre que se toma o adquiere, sabor
desagradable que deja algo, asi como desagrado moral o disgusto. Para el afio de
1855 se agrega a la definicidn lo siguiente: “desastre, pérdida causada por un
naufragio, incendio, etc.”, agregado que se modifica hacia 1925 por “averia grave o
pérdida de mercancias, especialmente en el mar, por naufragio u otro contratiempo”,
mientras que la palabra mal “intencionado”, se sustituira por “perverso”. Finalmente
quedara entendida como averia grave o pérdida importante que sufren las personas
o la propiedad (NTLLE, 2022).

Por otra parte, hay un aspecto relevante con la palabra “siniestro” que en un
inicio significaba “lo que esta a la mano izquierda” y que en 1788 pasa a ser un
adjetivo para designar lo que es “falso, engafioso, e infausto”, ésta ultima palabra

16



en el entendido de “desgraciado e infeliz”. Para el afio de 1922, la palabra “siniestro”
siguiendo lo sefialado en el Diccionario (NTLLE, 2022) es la perteneciente al latin
sinister, que va a ser utilizada como adjetivo para aplicarse a la parte o sitio que
esta a la mano izquierda: mano siniestra, avieso, malintencionado, infeliz, funesto o
aciago; este ultimo término alude a lo infausto, infeliz, desgraciado, de mal aguero,
azar y desgracia, asi como a la propension o inclinacion a lo malo; resabio, vicio o
dafiada costumbre que tiene el hombre o bestia, averia grave, destruccion fortuita
o pérdida importante que sufren las personas o la propiedad, especialmente por
muerte, incendio, naufragio, choque o suceso analogo. Corrientemente se da este
nombre a los dafios de cualquier importancia que pueden ser indemnizados por una

compaiia aseguradora.
En nuestros dias “siniestro”, viene a estar definida de la siguiente forma:

1- Dicho de una parte o de un sitio: Que esta a la mano izquierda. 2- Avieso
y malintencionado. 3- Infeliz, funesto o aciago. 4- Suceso que produce un
dafio o una pérdida material considerables. 5- En el contrato de seguro,
concrecion del riesgo cubierto en dicho contrato y que determina el
nacimiento de la prestacién del asegurador. 6- Propensién o inclinacion a lo
malo. 7- mano izquierda (mano opuesta a la derecha). Mano siniestra (RAE,
2020, parr. 1).

De lo anterior, se puede concluir que gran parte del significado de “siniestro”,
se debe principalmente al influjo que dexter (derecho), tuvo sobre si, ocasionando
que las antiguas civilizaciones, asi como las actuales por efecto, le otorgaran los
adjetivos correspondientes a lo opuesto de superior, dia, sol, benigno. Por ello, la
expresion “lo siniestro”, en el presente, hace referencia a lo que es inferior, que tiene
relacion con la muerte, el diablo y por tanto, trae condena, infelicidad, mal presagio
hacia lo futuro. Asi como a lo que esta defectuoso, danado, corrompido fisica o
moralmente, que puede pervertir o corromper lo bueno, esta torcido, fuera de la
norma, es malvado. Se relaciona con el delito, el extravio, la deslealtad, la
infidelidad, la traicion, es azaroso, vicioso, desagradable, trae desastre, disgusto y

pérdida sorpresiva.

17



Gracias a la informacion hasta ahora revisada, se puede corroborar las
semejanzas existentes entre “lo ominoso” y “lo siniestro”; ambas hacen referencia a
lo que es desagradable, malo, adverso, dafiado, torcido, que esta fuera de la norma,
asi como corrompido fisica o0 moralmente, y por ello puede perjudicar, traer pesar,
ruina, infelicidad, disgusto, pérdida de manera sorpresiva, referente al azar,
normalmente todo esto proviene de presagios malignos, asi como de fenémenos
meteoroldgicos. De igual manera, estan relacionadas con la supersticion y el diablo

o demonio.

1.4 Inquietante

Como es posible advertir hasta el momento, la traduccion de Das Unheimlich,
al espafol, no ha sido del todo esclarecedora respecto a su significado,
especificamente porque no hay un equivalente para la traduccién, por tanto, se ha
emprendido la tarea de rastrear las implicaciones de significado en algunos
vocablos utilizados en las traducciones oficiales. Tal ha sido el caso de los ya
mencionados “ominoso y siniestro”, sin embargo, se halla que en la obra de Lacan
(2007), una de las referencias para la traduccion del vocablo aleman es “extrafieza”
e “inquietante”, lo cual ayudaria en la aclaracion del uso de Das Unheimlich en otra

lengua, que ademas es una lengua romance o latina.

De acuerdo con Corominas (1987), la palabra “inquietante” proviene de
inquietud que acude a su vez del latin inquietudo que significa cualidad de no tener
descanso. Dentro de sus componentes Iéxicos se encuentran el prefijo in (sin),
quiescere (calmarse, reposar), mas el sufijo tud que refiere al abstracto de cualidad.
El primer registro de la palabra “inquietante” en la lengua espafola, corresponde al
afio de 1917 (NTLLE, 2022), proveniente de inquietar, que pertenece a un adjetivo
referente a lo que inquieta o causa inquietud, aplicandose a cosas. Mientras la

palabra inquietar, proveniente del latin inquietare, conectado a lo que quita el

18



sosiego, turbando la quietud y el reposo, asi como a la intencién de expropiar a

alguien de una cosa, o perturbarle en ella.

Los siguientes afios con los que se cuenta de un registro son 1927, 1936,
1939, 1947, 1950, 1956, 1970, 1984 y 1989 (NTTLLE, 2022), el significado de
inquietante no se modificara, permanecera como “inquietar, que inquieta”, tampoco
lo hara “inquietar”, que seguira siendo quitar el sosiego, turbar la quietud; intentar
despojar a uno de la quieta y pacifica posesion de una cosa, o perturbarle en ella.
Actualmente si se busca “inquietante” en el diccionario (DRAE, 2022), puede
encontrarse que alude a lo que inquieta, mientras que para “inquietar”, viene siendo
quitar el sosiego, turbar la quietud, intentar despojar a alguien de la quieta y pacifica
posesion de algo, perturbarlo en ello. Dado lo anterior, se puede ver que los
significados de las palabras “inquietante” e “inquietar”’, no han sufrido cambios

drasticos con el pasar de los afos.

1.5 Extraineza

En lo que concierne a la etimologia (Corominas, 1987), de la otra palabra
mencionada por Lacan (2007); “extrafieza”, viene a constituir una derivacion de
“‘extrafo”, que a su vez proviene del latin extranéus, haciendo referencia a lo
“exterior, ajeno y extranjero”. También encuentra sus origenes en “extra”: fuera; asi
como en “extrafar’: sentir la novedad de algo, echando de menos lo que resulta
habitual; “extrafiamiento”: accion y efecto de extrafiar o extrafarse y “extranjero”
dicho de un pais que no es el propio. En cuanto a las definiciones registradas, la
primera de ellas se remonta al afio de 1732 (NTLLE, 2022), donde aparecen las
siguientes referencias: 1. Despego, apartamiento y en cierto modo enajenamiento
de la voluntad, en el trato y comunicacién de unas personas con otras; 2.
Singularidad y especialidad de alguna cosa, o por rara, o por nueva o extraordinaria;
3. Se toma también por la novedad y género de admiracion que ocasiona lo raro,

extraordinario y singular, o extrafio de alguna cosa.

19



Para los afios de 1780, 1783 y 1787 (NTLLE, 2022), sufrira algunas
modificaciones, quedando como resultado: “1. Retiro de alguna persona, respecto
de otra, o del trato comun, admiracién; 2. La singularidad de alguna cosa”. Mientras
que para el afno de 1791 la definicion quedara consolidada como irregularidad,
rareza, desvio, desavenencia entre los que eran amigos. Esta definicién perdurara
en los siguientes anos; 1803, 1817, 1822, 1825, 1832, 1837, teniendo en este ultimo
dos registros. El segundo de ellos agregara los adjetivos “Admiracién” y “novedad”,
perdurando como complemento de “lrregularidad y rareza”, “desvio y
desavenencia’, esta ultima entendida como aquello que causa oposicion, discordia
y contrariedad, entre los que eran amigos. Esto sera en los afnos de 1843, 1846,
1852, 1869, 1884, 1895, 1899, 1901, asi como en 1904, 1914, 1917 y 1925, siendo

estos ultimos cuatro, marcados por la mencién de la derivacion de “extrano”.

Referente al afio 1918 (NTLLE, 2022), no se nhombra el origen de “extrafio”,
y la palabra “novedad”, viene a ser sustituida por “sorpresa”, mientras que, en 1927
y 1950, el vocablo “extrafieza”, aparece junto a “extrafiez”, siendo su significado
similar al de los anos registrados en el periodo de 1843 a 1925, sin embargo, se va
a alterar la palabra “irregularidad” por “anormalidad” y se quitara “desvio”, quedando
solamente “desavenencia entre los que eran amigos” y “admiracién y novedad”. Con
relacion al ano 1936, nuevamente se menciona su raiz en “extrafio”, en tanto para
el significado se tiene el siguiente: 1. Calidad de raro, extrafo, extraordinario; 2.
Cosa rara, extrafa, extraordinaria; 3. Desvio, desavenencia entre los que eran
amigos; 4. Admiracién y novedad. La ultima permanecera en los afos 1939, 1947,
1956, 1970 y 1984, quedando en este ultimo afio definida por dos fuente siendo la
segunda, en la que nuevamente se mencionara la procedencia de “lo extrafno”.

Permanecera asi en los afos de 1989 y 1992.

En la actualidad si se busca la palabra “extrafieza” en el diccionario (DRAE,
2022), da como resultado: 1. Cualidad de raro, extrafio, extraordinario; 2. Cosa rara,
extrafna, extraordinaria; 3. Admiracion, novedad; 4. Desvio, desavenencia entre los

que eran amigos. Por lo que se puede notar que su significado se ha mantenido con

20



el paso del tiempo, similar a lo que se observa con la palabra “inquietud”. En cuanto
a la similitud que guardan entre si, tiene que ver con lo que hay de novedad en
ambas, pues cuando se extrafia o admira, es porque se esta perdiendo la quietud y
tranquilidad, es decir; cuando una cosa, persona o situacion tienen la cualidad de
nuevo, es porque se efectué un cambio, por tanto, esto hace perder la calma y

serenidad que antes habitaba.

Ahora bien, cuando Lacan (1994), hace uso de las palabras “extrafieza” e
“‘inquietante”, lo hacia para referirse al caracter que suele cubrir a los suefios de
castracién, los cuales también estaban llenos de angustia. Se podria decir entonces
que, en el caso de Juanito lo normal es que él tenga su miembro sexual, la novedad
seria (como pasa en el suefo), que su miembro ya no esté en su “lugar”, que lo
perdiera o se lo quitaran, esto entonces despojaria al nifio de su calma y
tranquilidad, trayendo consigo una serie de sentimientos que mucha relacién tienen
con lo ominoso, y de lo cual se estara hablando mas adelante, cuando se aborde el
tema del sentimiento de lo ominoso. En cuanto a la relacion que mantiene lo
ominoso con lo siniestro, se da principalmente por la serie de cosas negativas que
traen consigo los presagios, asi como las supersticiones y lo demoniaco, sin

embargo, del vinculo que las une con inquietud y extrafieza, aun no se ha hablado.

Como se ha visto al abordar las definiciones de “extrafieza e inquietud”,
ambas encierran en su nucleo algo de “novedad”, siendo precisamente esta
caracteristica la que produce admiracion o sorpresa, asi como la pérdida de
tranquilidad ademas de calma. Ahora bien, siguiendo esta linea y retomando lo
revisado en las diversas definiciones, se contempla que en “lo ominoso”, al igual
que en “lo siniestro” existe esta cualidad, pues los presagios y fendémenos
meteorologicos siempre seran algo que no se espera, es decir; algo nuevo, que trae
sorpresa tal como admiracion. Tomando en cuenta que son ellos el eje de ambos
vocablos, se puede comprender porque son los causantes de toda la gama de
sensaciones que a su vez guardan relacidén con lo inquietante y la extrafieza, por

tanto, es lo que hay de novedad en estos cuatro conceptos, lo que los conecta, y a

21



su vez, ayuda en el entendimiento de Das Unheimlich, asi como de su traduccion al

espanol “lo ominoso”.

1.6 Familiar

Freud (1992c), resalta que la palabra alemana Unheimlich era
indudablemente contraria a Heimlich, que hacia alusion a lo intimo, asi como a lo
heimisch: domeéstico, y vertraut: familiar, siendo posible deducir que algo causaba
terror porque no era conocido, ni familiar. Al ser Heimlich aquello dentro del ambito
de lo conocido, su otra cara Unheimlich, vendria a conformar lo desconocido, sin
embargo, llega al descubrimiento de que entre los tantos tintes que conforman
Heimlich, uno va a coincidir con su opuesto, deduciendo con ello que algo sucede
para que lo familiar se transforme en su contrario. Para el idioma aleman (Hanns,
2001), tal ambigtiedad guarda relacion con la sensacion de “inquietud” que puede
experimentar una persona por causa del retorno del material reprimido, el cual, por
deduccion, fue conocido anteriormente, pero que regresa como algo desconocido
causando temor. Ahora bien, habria que ahondar en la etimologia y definicion de
“familiar” en el idioma espaiiol, para descubrir si también surge una anfibologia® por

la misma razén, o si son otras las causas, e incluso si no hay tal disyuntiva.

La etimologia de “familiar” (Corominas, 1987), proviene del latin familiaris,
familiaridad, familiarizar. A principios del siglo XVII, se encontraba referido Famulo
del latin famulus para mediados del mismo siglo se modificara a famula. También
se menciona la palabra “familia”, que deriva del latin familia, derivado a su vez de
famulus. El primer registro de “familiar” (NTLLE, 2022), se remonta al 1495, afio en
que no cuenta con una definicion como tal, sino que se menciona los siguientes
vocablos: familia, domus, us, familiar cosa, familiaris, domesticus, familiaridad,

familiaritas, familiar mente y familiaricer. Lo mismo sucede para los afios de 1505 y

1 ) . . L .
De acuerdo con la RAE hace referencia al sentido equivoco que presenta una palabra o una expresién en un determinado

contexto, asi como el empleo voluntario de voces o clausulas con doble sentido. Consultado el 21 de agosto de 2025 en
https://dle.rae.es/anfibolog%C3%ADa.

22



1516, mientras que en los afos consecutivos aparecen algunas de esas palabras u
otra variacion; 1570: cassata, familia y famigliuola, 1591: a family, familia, 1604:
familiar, 1607: familiar, domestique, 1609: famille, parenté, maison, lignage,

mesgnte, mesnage, familia, prole, fangue.

En cuanto al afio de 1611, se halla el primer registro de una definicién formal:
1. El allegado de la casa, o pan y aguado; 2. Cosas familiares, las caseras y
ordinarias; 3. Familiares, los ministros del Santo Oficio de la Inquisicion, que no son
oficiales de ella, pero llamandolos acuden a las cosas que se les mandan y
encomiendan; 4. También llaman familiares a los demonios que tienen trato con
alguna persona: traen origen de los duendes de casas, que los antiguos llamaban
dioses lares, porque los veneraban en las cocinas, 0 porque toda la casa toma
nombre del fuego, y asi decimos tener un lugar tantos fuegos... a haber tantas
casas, y esos duendes suelen aparecerle, o en los desvanes, o en lo mas retirado
de la casa, como en la cocina; 5. Los que tienen poca conciencia suelen hacer pacto
con el demonio, y tratar con el familiarmente, y por ello los llamaron familiares; 6.
Los cuales traen consigo comunmente en anillos, a donde les suele sefialar lo que
quieren, y es tan antiguo que refiere Aristételes en la Republica de los Phocentes,
y Clemente Alexandrino. Excesto, tirano de los Phocentes, traia dos anillos, y en
ellos un familiar, que golpeando el uno con el otro, le era senal de lo que habia que
hacer, o no; y sin embargo le dejo de ayudar, cuando le vinieron a dar de punaladas
(NTLLE, 2022).

Para los anos; 1617 refiere al latin familiaris, 1620: familiare di casa, y
domeéstico, 1679: familia, cosa familiar, familiaris, familiaridad, familiaritas,
consuetudo. Tengo gran familiaridad con Ignacio. Familiarmente, familiariter.
Familiar del Santo Oficio. Familiar demonio, famulo de colegio, 1705: Familier,
Familiar de la Inquisicion, familiar del santo oficio, 1706: familiar, friendly, 1732: 1.
adj. Cosa casera y ordinaria, perteneciente a la familia, de donde tomé el nombre.
2. Lat. Familiaris. Domesticus. Como los bienes sensibles nos son mas conocidos y

familiares, muévenos mas y enamoéranos mas. En las platicas privadas y familiares,

23



se descubren mas los quilates del genio propio. Vale también Amigo. 3. Lat.
Familiaris. Conjunctus. Intimus. Que, como hombre principal, y muy familiar le
acompanfaba, 1780: adj. Cosa casera y ordinaria perteneciente a la familia.
Familiaris, domesticus, amigo, familiaris, conjunctus, intimus. Todo aquello que es
apropiado y util para alguna cosa; y asi se dice: lo amargo es familiar al estdmago.
Proprius, amicus, familiaris. El criado, o sirviente de una casa; y en este sentido y
otros se usa esta voz como substantivo, y es mas comun en las casas de los
prelados eclesiasticos. El ministro del santo oficio, que, aunque no es oficial, acude
cuando se le llama para asistir a las prisiones y otros encargos que se le hacen.
Censorum sacrae fidei minister familiaris. El criado que tienen en los colegios para
servir a la comunidad, y no al colegial alguno en particular, y traen cierto habito de

distincion. En algunos colegios se llaman famulos. Famulus. (NTLLE, 2022).

La definicion anterior es la misma para 1783, mientras que para el afio 1791
constituira: 1. Lo perteneciente a la familia. Familiaris. 2. Cualquier persona de la
familia que viva bajo la potestad del padre de familia, y mas senaladamente se
llaman asi los criados y sirvientes. Famulus, familiaris. 3. Lo que es de uso comun
y frecuente para alguno. Familiaris, frequens. 4. Usado como sustantivo. El que
tiene trato frecuente y de confianza con alguno. Familiaris, amicus. 5. El ministro del
Santo Oficio que asiste a las prisiones y otros encargos. Tribunalis Sanctae
Inquisitionis familiaris. 6. El criado que tienen los colegios para servir a la comunidad
y no a los colegios en particular, que también se llama FAMULO. Collegii famulus.
7. En la orden militar de Alcantara se entendia antiguamente aquel que por afecto y
devocion era admitido por tal en ella, ofreciéndole gratuitamente para el presente, o
futuro del todo, o parte de sus bienes, y en su consecuencia haciéndose participante
de las buenas obras, oraciones y sufragios de ella, lo que fue muy comun. Ordinis
aquestris socius, frater. 8. Se llamaba en lo antiguo el que tomaba la insignia, o
habito de alguna religion, como ahora hacen los terceros, o beatos. Familiae
(NTLLE, 2022).

24



Para el afno 1803 constituira la misma que la de 1791, sin embargo, se le
agregara lo siguiente: El demonio que el vulgo ignorante cree tener trato con alguna
persona, y que le comunica y acompafia y sirve de ordinario, el cual piensa que le
suelen llevar en algun anillo, u otra alhaja doméstica. Demon vulgb familiaris.
ESTILO, O VOZ FAMILIAR. El que se usa comunmente en la conversacion, o en
las cartas que se escriben entre amigos. Stilus familiaris, epistolaris. HACERSE
FAMILIAR. Lo mismo que FAMILIARIZARSE. La definicién de 1803 sera la misma
para los afios: 1817, 1822, 1825, 1832, 1837, 1843, 1846, 1852, 1853, 1853, 1869
(NTLLE, 2022).

En cuanto a los afios 1884, 1895, 1901, 1914, 1914, 1917, a la definicion de
familiar se le agregara lo siguiente: 1. Dicese de aquello que uno tiene muy sabido
0 en que es muy experto; 2. Aplicado al trato, llano, sin ceremonia, a modo del que
se usa entre personas de una misma familia; 3. Aplicado a voces, frases, lenguaje,
estilo, etc., natural, sencillo, corriente, propio de la conversacion o de la comun
manera de expresarse en la vida privada; 4. Carta familiar, mencionando al principio
todos los elementos, y reduciéndolos con el paso del tiempo, sin perder su esencia.
En el registro de 1925, la parte donde se hacia referencia a que se denominaba
familiar a cualquier persona que vivia bajo la potestad del padre de familia, poniendo
énfasis en los criados y sirvientes, se vera reducido con el pasar de los afos a
“criados y sirvientes”; asi mismo, contendra un anexo al final “Coche de muchos
asientos”, el cual va a perdurar en los siguientes afos 1927, 1936, 1939, 1947,
1950, 1956. En 1970 se van a anotar dos complementos mas a la definicion
existente: 1. Dicese de cada uno de los caracteres normales o patologicos,
organicos o psiquicos que presentan varios individuos de una misma familia,
transmitidos por herencia; 2. Deudo o pariente de una persona, y especialmente el
que forma parte de su familia. Que perdurara en 1984, 1984, 1989y 1992 (NTLLE,
2022).

Actualmente al buscar la palabra “familiar” en el diccionario (RAE, 2022), nos

va a arrojar lo siguiente: 1. Perteneciente o relativo a la familia: una costumbre

25



familiar; 2. Conocido previamente: su cara me es muy familiar; 3. Dicho del trato:
Llanoy sin ceremonia; 4. Dicho de una palabra, de una frase, del lenguaje, del estilo,
etc. Natural, sencillo y propio de la conversacion normal y corriente; 5. Dicho del
envase de un producto comercial: Que tiene un tamafio superior al normal y resulta,
generalmente, mas econdmico; 6. Dicho de un vehiculo, especialmente de un
coche: De gran capacidad y con el portaequipajes trasero incorporado al habitaculo;
7. Dicho de un rasgo normal o patologico: Que se repite dentro de una familia; 8.
Pariente o deudo de una persona; 9. Eclesiastico o seglar que acompafia o asiste a
un obispo; 10. Sirviente de la comunidad de un colegio; 11. Ministro del antiguo
tribunal eclesiastico de la Inquisicion que estaba presente en los prendimientos y en
otras misiones; 12. En la orden militar de Alcantara, hombre que por afecto y
devocion era admitido en ella, ofreciendo gratuitamente, de presente o futuro, el
todo o parte de sus bienes; 13. Persona que tomaba la insignia o habito de una
religion, como los hermanos de la c tercera; 14. Demonio que se suponia tenia trato
con una persona a la que acompafaba y servia; 15. Persona que tiene trato

frecuente y de confianza con alguien; 16. Criado doméstico.

El vocablo “familiar’ alude a varias connotaciones, desde lo que pertenece a
la familia o tiene relacion con ella; pariente, parentesco. Siendo esta la causa
principal por la que anteriormente se consideraba “familiar” a cualquier persona que
viviera bajo el poder del padre, y por lo que posteriormente, se le adjudico a los
rasgos normales o patoldgicos que se heredan. Pero también se estima “familiar” a
lo que mantiene lazos con lo doméstico, sirviente y criado, aunque en este aspecto,
igualmente se les considera asi, a los que trabajaban en un colegio, o una iglesia,
e incluso al demonio. Esto debido a que el trato que se les proporcionaba era el que
se ocupa con amigos o conocidos, caracterizado por ser sencillo, claro y facil de
comprender, asi como comun y de confianza. De lo anterior, se puede concluir que
la linea entre lo familiar y su opuesto en el idioma espafol, es muy delgada, ya que

cualquier persona “extrana”, es decir, que proviene de fuera trayendo consigo

26



admiracién y novedad, puede llegar a considerarse cercana, intima y familiar por el

trato que se le brinda de confianza.

A lo largo del presente capitulo se ha recorrido un camino que permitio
esclarecer los multiples sentidos y matices que encierra el vocablo Das Unheimlich,
asi como las dificultades que plantea su traduccién al espafiol. La exploracién de
términos como “ominoso”, “siniestro”, “inquietante”, “extrafieza” y “familiar” posibilitd
advertir no sélo su carga histérica, simbdlica y linguistica, sino también la red de
connotaciones negativas, ambivalentes y perturbadoras que los atraviesa. En
especial, la oposicién y a la vez encubrimiento, entre lo heimlich (familiar), y lo
unheimlich (no familiar, inquietante) mostr6 como lo que en apariencia resulta
conocido puede volverse fuente de terror, en la medida que lo reprimido retorna en

formas deformadas y amenazantes.

Asimismo, el analisis etimoldgico y semantico de estas palabras revela un
trasfondo cultural comun, marcado por asociaciones con lo oculto, lo nocturno, la
supersticion, el azar y la muerte. Estos elementos conforman una atmdsfera
cargada de significados simbdlicos que resuenan con la experiencia subjetiva de lo
ominoso, tal como ha sido experimentada y descrita en distintas tradiciones. De esta
manera, el término Unheimlich, mas alla de su apariencia linguistica, comienza a
perfilarse como un concepto con una fuerte carga psiquica y emocional. Este
recorrido ha permitido sentar las bases para adentrarse, en el siguiente capitulo, en
la forma en que el psicoanalisis, particularmente en la obra de Freud, aborda el

sentimiento de lo ominoso.

27



Capitulo Il. El sentimiento de lo ominoso en la teoria psicoanalitica

Para el tema aqui compete, es importante mencionar que Freud (1992c),
reconoce que el psicoanalista no siente un especial interés por temas
pertenecientes al campo de la estética, sin embargo, acepta que existe una
excepcion al tratarse de lo ominoso, ya que no forma parte de lo contemplado como
hermoso o agradable, por ello lo considera una tierra fértil para la investigacion
psicoanalitica. El unico autor que habia escrito algo relacionado al tema era Ernest
Jentsch (1906) quien funge como referente principal para las formulaciones tedricas
que Freud realizara en torno al tema. Existen principalmente dos conceptos
psicoanaliticos para tratar el sentimiento de lo ominoso; por un lado, el complejo de
castracion, cuyo punto nodal se halla en la pérdida de los ojos, por el otro, se
encuentra la repeticidon involuntaria, compulsion de repeticion, asociada al azar, la
supersticion o la magia (Ferreyra, 2015).

Lo previo ayudara en la introduccién al tema del doble, figura que representa
uno de los principales fenbmenos para dar cuenta de lo siniestro en la cultura
occidental (Bauab, 2015). De esta forma, en el siguiente apartado se hablara sobre
la figura del autbmata que servira para ilustrar el ejemplo inicial que Freud descubrio
en su camino en el entendimiento del tema, lo que a su vez fungira como enlace

con la angustia de castracién y la compulsidn de repeticion.

2. 1 La figura del automata

Freud enfatiza el nexo existente entre lo ominoso y lo angustioso. Con
relacion al primero comenta: “No hay duda de que pertenece al orden de lo
terrorifico, de lo que excita angustia y horror” (1992c, p. 219), sin embargo, habra
que indagar mas para saber cuales son las semejanzas y posibles diferencias entre
ambos afectos, para ello rescataré las situaciones que identifica como siniestras en
el cuento El Hombre de la Arena, escrito por E. T. A. Hoffman (1817), quien logro
en varias ocasiones plasmar este artificio psicolégico en sus ficciones. De acuerdo

con Jentsch (1906) la forma mas comun para suscitar en el lector este sentimiento,

28



reside en dejarlo con la sospecha de si un personaje esta realmente vivo, o si es un
autémata, y al revés, si una figura en apariencia inmovil puede poseer un alma.

La historia mencionada cuenta con diversos elementos que generan dudas
respecto de si la protagonista (Olimpia), esta viva o si se trata de un autdbmata, lo
cual despierta en quien la ve sentimientos de extrafieza e inquietud:

Es muy extrafio, pero todos nosotros juzgamos del mismo modo a Olimpia.
No te enfades, hermano, si te digo que nos parece rigida y como inanimada.
Su cuerpo es proporcionado, como su semblante, es cierto... Podria decirse
que sus 0jos no tienen expresion ni ven. (...) Esta Olimpia nos ha inquietado
mucho, y no queremos tratarnos con ella; se comporta como un ser viviente,
aunque en realidad sus relaciones con la vida son muy extrafias (Hoffman,
1817, p. 16).

Lo anterior se sustenta en la idea de que cualquier objeto inmévil que tuviera
gran parecido con un ser vivo, como es el caso de los episodios epilépticos o las
expresiones de enfermedad mental eran interpretadas como posesiones
demoniacas. En este sentido la actividad autbnoma de miembros cortados, un pie,
un brazo, la cabeza o una mano, no solo mantenian un vinculo estrecho con lo
ominoso, sino con aquello visto como diabdlico (Freud, 1992d). Lo anterior producia
la creencia en un presagio, donde los semejantes por medio de ciertas energias
ocultas amenazarian con ocasionar dafio, representando en el fondo los secretos y
peligros contenidos en el propio ser, de manera tal que la situacion se tornaria en
algo ominoso (Freud, 1992c).

Parte del lazo entre lo inanimado y lo demoniaco tiene su origen en la
identificacion que los ancestros mantenian con animales, plantas y objetos inertes,
pues consideraban que conformaban un todo universal. Esta concepcion sufrié una
crisis con los hallazgos realizados en torno al concepto del “yo”, ligados a la
concepcion de individualidad del sujeto moderno, que trajo consigo la idea de que
estos elementos poseian magia (Freud, 1992b). Debido al vinculo existente entre
nifios y primitivos (Freud, 1992d).

El tema de lo inanimado también corresponde a la época infantil, donde tiene
lugar la identificacion generada por los nifios hacia sus juguetes cuando los dotan

29



de vida, ya que en esta etapa poseen una dificultad para diferenciar lo vivo de lo
inerte debido a la consciencia, que dentro de sus tareas esta el proveer al sujeto de
su propio estado animico mas no del de sus semejantes; por ello, las infancias le
confieren su propia naturaleza animada a sus juguetes, pues su nivel de
comprension se basa en la deduccion, lo que los lleva a contemplar las acciones y
expresiones visibles, mas no las vivencias de primera fuente como pasa con las
experiencias propias (Freud, 1992b). Por tanto, la dificultad en advertir que Olimpia
era un ser vivo o una muieca nos advierte de un tinte demoniaco, cuya
caracteristica no solo esta presente en el cuento de Hoffmann (Freud, 1992c), sino

en literatura considerada como terrorifica o siniestra (Lovecraft, 2002).

2.2 Angustia de castraciéon

Si bien, la figura del automata le fue util a Freud (1991c), para el acercamiento
al tema de lo ominoso, pronto se daria cuenta de que no se trataba de una angustia
infantil, sino de un anhelo o creencia en una fantasia primitiva. Lo que si consideré
primordial para lograr despertar tal sentimiento fue la angustia que nace del peligro
por perder los ojos, que en realidad conformaria una angustia de castracion. Uno
de los mas ilustres ejemplos de la relacion entre la pérdida de los ojos y la angustia
de castracion es el mito de Edipo, quien al descubrir que habia matado a su padre
y desposado a su madre se clava en los ojos los broches de su vestido (Freud,
1992c¢).

Es en los ojos y no en otra parte del cuerpo debido al alto valor que posee
este 6rgano en la cultura occidental, por ello, el miedo persistente de dafarlos o
perderlos no solo se cierne sobre los infantes, sino que también se presenta en
personas mayores. De esto dan fe los estudios sobre los suefios, fantasias y mitos
(Freud, 1991a). En el cuento El Hombre de la arena se encuentra escenificada la
angustia por perder los ojos o verlos dafados, en la amenaza de los pufiados de

arena arrojados a los niflos que no se querian dormir, y posteriormente cuando el

30



abogado Coppelius trata de aventar a los ojos de Nathaniel un montén de carbones
calientes (Freud, 1992c).

Para entender de mejor manera la angustia de castracion es pertinente traer
a consideracion una de las definiciones de angustia que proporciona Freud: “estado
afectivo, una reunion de determinadas sensaciones de la serie placer-displacer con
las correspondientes inervaciones de descarga y su percepcion” (1991d, p. 75), lo
anterior resulta relevante porque ayuda a considerar los elementos presentes en la
deteccion de la angustia, en este caso se encuentran por una parte los sentidos, a
través de los cuales se puede conocer el mundo y sus peligros. Ya se habia
mencionado que los ojos resultan de relevancia para el sujeto occidental, quien por
lo general se deja llevar principalmente por lo que ve antes de por lo que escucha,
toca o huele. De esta manera todo aquello que perciba por medio de sus érganos
oculares le puede advertir si se encuentra ante una situacion de riesgo; por tanto, la

angustia es una respuesta ante un peligro inminente:

La psique cae en el afecto de la angustia cuando se siente incapaz para
tramitar, mediante la reaccion correspondiente, una tarea (un peligro) que se
avecina desde afuera; cae en la neurosis de angustia cuando se nota incapaz
para reequilibrar la excitacion (sexual) enddégenamente generada. Se
comporta entonces como si ella proyectara la excitacion hacia afuera.
(Freud, 1991d, p. 76)

Lo previo lleva a pensar en el suceso mas significativo en que el nifio
experimenta peligro por su mirada, y que es cuando acontece la angustia de
castracion, cuyas implicaciones abarcan la conformacion del ideal del yo, la
instauracion del superyd, y la identificacion con la figura paterna que resulta familiar

a la vez que extrana.

Una vez que el nifio es separado del vientre de su madre con el nacimiento,
ella le provee de alimento, techo y abrigo; satisface sus necesidades, esto sucede
durante las etapas oral y anal, mientras que con la llegada de la etapa falica el
infante consigue mayor control corporal, el suficiente para tomar consciencia de los

otros, especialmente de la figura materna, que hasta el momento habia considerado

31



como una extension de si mismo (Freud, 1992f). El presente conocimiento de que
el mundo no se limita a su existencia, produce efectos importantes en la
estructuracion de su personalidad, pues nacera en él la esperanza de poder reunirse
una vez mas con su objeto de amor, con quien deseara fusionarse de manera sexual
(Freud, 1992¢). Este deseo de amor se vera interrumpido por el padre, quien
desempenara el papel de intruso al amenazarlo con privarlo de su miembro sexual.
A consecuencia de esto, el infante deseara su muerte para poder lograr el encuentro
con su madre, que implicitamente conlleva una sensacion de seguridad. El deseo
ira acompanado de un sentimiento de culpa, que devendra en la formacién de una

imago-padre fragmentada por afectos de odio y amor (Freud, 1992c):

El florecimiento temprano de la vida sexual infantil estaba destinado a
sepultarse {Uniergang} porque sus deseos eran inconciliables con la realidad
y por la insuficiencia de la etapa evolutiva en que se encontraba el nifio. Ese
florecimiento se fue a pique {zugrunde gehen] a raiz de las mas penosas
ocasiones y en medio de sensaciones hondamente dolorosas. La pérdida de
amor y el fracaso dejaron como secuela un dano permanente del sentimiento
de si, en calidad de cicatriz narcisista, que, tanto segun mis experiencias
como segun las puntualizaciones de Marcinowski (1918), es el mas poderoso
aporte al frecuente «sentimiento de inferioridad» de los neuréticos. (Freud,
1992d, p. 21)

Esta escision tiene lugar por la oposicién existente entre la pulsion yoica
acompanfnada de la libido narcisista y aquella dirigida al objeto, las primeras como
representantes de la agresion, las segundas de lo displacentero proveniente del
mundo exterior. Su origen proviene del anhelo mas grande y primitivo que tiene la
humanidad; el de eliminar a cualquiera que cometa alguna falta contra el
‘omnipotente yo” (Freud,1992b). Sucede en gran parte, debido a que para el
inconsciente la muerte propia no existe, pues su conocimiento de lo negativo es nulo
(Freud, 19929).

La ambivalencia surgida por la angustia de castraciéon se remonta a los
primeros habitantes de la tierra, ya que el delito mas antiguo cometido por la

humanidad es el parricidio del primer padre, es decir, Dios padre, del cual el hombre

32



busca imperiosamente su reconocimiento, y cuyo impulso solo podria equipararse
al sentimiento proximo de culpa, razén por la cual dentro de la religion Cristiana
Jesucristo tuvo que morir para expiar los pecados, pues de acuerdo a la ley del
talion que antes imperaba, los crimenes solo podian ser correspondidos por un
castigo de igual magnitud (Freud, 1992g). En el nifio la comprension de la negacién
del amor de sus padres en caso de infringir alguna de sus reglas, dara forma a la
instancia psiquica con la capacidad de observar criticamente al yo, ayudandole en
el cumplimiento de las leyes impuestas por la sociedad a través de la cultura (Freud,
1992q), por ello la consciencia de culpa proveniente de la angustia de castracion y

por ende del complejo de Edipo, es la base donde se instaurara el superyo.

Que el nifio no pueda depositar su libido en el objeto de amor debido a la
‘Ley paterna” (Freud, 1992a), la convierte en una libido insatisfecha mudada
directamente en angustia neurdtica, esto toma relevancia al recordar ciertas fobias
infantiles, como el temor a la soledad o a las personas extrafias, pues en ambas
vive el anhelo de reencontrarse con el seno materno que resulta tan familiar (Freud,
1991d). Al respecto Freud (1992d), menciona el habito que tiente el sistema
consciente de tratar los peligros internos como si fueran externos, ya que la
instancia del yo se ve obligada a disfrazar los mandamientos inconscientes
provenientes del ello, con sus racionalizaciones preconscientes que tienen contacto
con la realidad; por ende, el yo siempre se encuentra fluctuando entre las fuerzas

del superyd, el ello y la realidad (Freud, 1991d).

El dilema del Complejo de Edipo se ilustra en el cuento del EIl hombre de
Arena, cuando el padre y Coppelius, asi como el profesor Spalanzani y el 6ptico
Coppola, pertenecientes a la coleccion paterna, representan por una parte al “padre
salvador” y por otra “al villano”, que trata de despojar al nifio de sus ojos, es decir,
de castrarlo y con ello aniquilar su amor hacia Clara y Olimpia quienes figuran en la
encarnacion materna. En este sentido, la satisfaccion del deseo se hace presente
cuando el nifio quiere que el padre malo muera y como consecuencia el bueno lo

hace. Esta situacion llena de culpa desencadenara penetrantes y oscuros

33



sentimientos en él, asi como la instauracion de un miedo persistente por perder
otros o6rganos, ejemplificado en la narracién cuando Coppelius le arranca los brazos
y piernas a Nathaniel, tal como lo hacen los mecanicos de mufiecas con sus

creaciones (Freud, 1992c).

Lo previo remite al ejemplo brindado por Freud (1992c), sobre el mito de
Medusa y las serpientes en su cabeza, las cuales al ser cortadas tendian a
multiplicarse. Este acontecimiento sirve como analogia al hecho de que en los
suefios la metafora de la duplicacion o reproduccion se da como forma de defensa
del “Yo” ante la amenaza de su destruccion. En este sentido el doble vendria a tener
la misma funcidn; representaria el sublime simbolo inquietante visto desde el angulo
de la castracion, lo cual se vincula con el hecho de que para el inconsciente no
existe la posibilidad de destruccién, por tanto, la angustia de castracién seria
realmente una angustia de muerte, provocando el sentimiento ominoso (Freud,
1992f).

2.2.1 El doble y la angustia de muerte

Otto Rank (2018), fue uno de los muchos autores que se interesarian en la
figura del doble, sus escritos le sirvieron a Freud para abordar el tema de lo siniestro,
pues consideraba que poseia un “grado extraordinariamente alto de ominosidad”
(Freud, 1992c, p. 236). El autor de Der Doppelgdnger menciona que probablemente
el primer doble que tuvo el hombre fue su alma, cuya primordial caracteristica era
la inmortalidad, lo cual instauraba una dualidad proveniente de las culturas
primitivas. Estas ideas consolidaron por una parte la concepcion de perennidad y
por otra, trajeron el presagio inquietante de la muerte, debido al cual las
civilizaciones se desarrollaron entorno a la creencia del mundo espiritual (Rank,
2018). De esta manera el doble encontré su génesis en el hecho de despojar a la
muerte de su poder y evitar asi la sepultura del “Yo”, pues el ser humano tiene una
necesidad imperiosa de eternidad “En el fondo nadie cree en su propia muerte, o,

34



lo que viene a ser lo mismo, en el inconsciente cada uno de nosotros esta
convencido de su inmortalidad” (Freud, 1992b, p. 290).

Dentro de los ejemplos del doble propuestos por Rank (2018), persiste la
busqueda afanosa del hombre por la eternidad, tanto en el artista que encuentra en
su obra una manera de darle perpetuidad a su alma, como en los mellizos como
imperdible modelo del “alma doble”. El héroe que funge como representaciéon del yo
perecedero e imperecedero, con su interminable lucha consigo mismo y sus
semejantes, pues al tiempo que anhela su autenticidad, lucha constantemente por
su deseo de unidad. Esto resulta interesante al recordar que hay en torno a la
muerte una contradiccion, desde un angulo el humano la acepta como la anulacion
de la vida, desde otro la mira como una mentira, es decir; le quita valor (Freud,
1992b). Sin embargo, ante la muerte del otro, del extrafo, ajeno, del adversario, se

sentira diferente; la deseara.

El anhelo por la muerte del otro se halla en las similares caracteristicas que
posee el primitivo y aquellas atribuidas al inconsciente; fervor, infamia, perversidad,
etc., por ello mataba con gusto, como algo natural, incluso sobrepasando a los
animales quienes se abstienen de comerse a los de su misma especie. Es factible
rememorar que cualquier agravio cometido al “Yo” todopoderoso y tiranico merece
un castigo de gran magnitud, el cual solo puede ser el exterminio. Esta contradiccion
alrededor de la muerte ajena ocasiond que ante el deceso de los seres queridos,
que eran a la vez una otredad y familiares (al amarlos contenian un fragmento de
su propio y amado yo, sustentando asi al narcisismo primario), surgiera el
sentimiento de ambivalencia y culpa, que perdurarian en el tiempo, presentandose

en posteriores vinculos afectivos (Freud, 1992b).

Con este suceso el hombre ya no pudo negar el poder de la muerte, era
testigo de ella a través del dolor por sus difuntos, cuyos cadaveres le sirvieron de
inspiracion para crear la idea de la existencia de los espiritus que tomaban formas

demoniacas, debido al sentimiento de odio frente a su ajenidad. También hubo una

35



separacion del cuerpo fisico y el material que brindaba una continuidad de la vida.

En cuanto a la propia muerte las resistencias prevalecieron (Freud, 1992b).

En ambas circunstancias; angustia de castracion y de muerte, se halla
presente un sentimiento de desvalimiento por parte del “Yo”, la primera surge con
el Complejo de Edipo y la amenaza de ser castrado, mientras que la segunda, forma
parte de una serie que comienza con la primera angustia vivida por los humanos; la
de nacimiento, que representa el modelo original de experiencia de indefension y
amenaza (Rank, 2018), seguida por la de castracion, entendida como la muerte de
una parte del cuerpo, mas no un deceso. Estas se encuentran acompafadas por la
pulsion de muerte y aquellas que la contrarrestan, como la pulsion de vida unida al
principio de placer, formadas a partir de la pulsion yoica y la libido narcisista, ambas

encargadas de la conservacion del yo (Freud, 1922f).

De esta forma, se da cuenta que la angustia surge como defensa del “Yo”,
ante el peligro que presagia, el cual puede estar contenido en lo que siente como
ominoso. Ya que el inconsciente no cree en su destruccion, parece que busca la
forma de preservarse, sin embargo, esto es inutil, pues existe también una fuerza
intrinseca que tiende al desorden, la destruccion, y en ultima instancia hacia la
inminente muerte (Freud, 1922f). Por tanto, buscara formas novedosas de

conseguir la inmortalidad, una de ellas la figura del doble.

2.3 El principio del placer y la compulsion a la repeticién

La funcion que tiene el principio de placer en la aparente conservacion del yo
se encuentra interpelado por la presencia de la compulsién de repeticion, que se
coloca a su extremo, asociandose asi con la pulsion de muerte (Freud, 1992d). De
acuerdo con Freud (1991b), una de las tareas del principio de placer es cuidar al
“Yo”, de su destruccion, asi como guiarlo en la busqueda de la satisfaccion
pulsional, evitando a toda costa lo desagradable. Esto resulta posible en el inicio de

36



la vida cuando el narcisismo primario domina el interior psiquico, tal como acontece
con los primitivos, sin embargo, con el avance de los posteriores estadios del

desarrollo se convertira en el “ominoso mensajero de la muerte”.

Lo previo es una consecuencia de que al comienzo la repeticion se encuentre
bajo el mando del principio de placer, posibilitando los recuerdos a manera de
sintomas, suenos y en la transferencia, que resultan positivos para el quehacer
terapéutico, pero el camino cambiara de rumbo, pasara a ocupar el lugar del fiel
servidor de la pulsién de muerte (Freud, 1991b). Pero ;qué acontece para que esto
sea asi?, para resolver esta pregunta es pertinente el esclarecimiento de la

constituciéon de las pulsiones, dice Freud (1992d):

Una pulsion seria entonces un esfuerzo, inherente a lo organico vivo, de
reproduccion de un estado anterior que lo vivo debid resignar bajo el influjo
de fuerzas perturbadoras externas; seria una suerte de elasticidad organica
0, Si se quiere, la exteriorizacion de la inercia en la vida organica (p. 36).

En esta via toma sentido el hecho de que las pulsiones organicas adquiridas
a través del tiempo y pasadas de generacidén en generacion tengan como principal
caracteristica la conservacidn, ya que su unica meta es el restablecimiento de un
estado antiguo, el cual el organismo alguna vez habitd, pero dejé y ahora pretende
retornar a él (Freud, 1992d). Sin embargo, es por la repeticion que resultan
engafosas sus intenciones, pues ésta hace parecer que quieren conducir al
organismo a una mejora a través de una transformacién, cuando realmente camina
con el unico objetivo de alcanzar un fin de antafio, cruzando antiguos y nuevos

senderos, buscando el camino mas largo aprobado por la evolucion:

Las pulsiones organicas conservadoras han recogido cada una de estas
variaciones impuestas a su curso vital, preservandolas en la repeticion; por
ello esas fuerzas no pueden sino despertar la enganosa impresion de que
aspiran al cambio y al progreso, cuando en verdad se empehaban
meramente por alcanzar una vieja meta a través de viejos y nuevos
caminos... La meta de toda vida es la muerte (p. 38).

37



Que el principio de placer sea responsable de conducir al organismo a la
muerte suena logico, si se tiene en cuenta que se encuentra regido por el principio
de constancia, cuya principal caracteristica es mantener la cantidad de excitacion
contenida en el aparato psiquico a un nivel tan bajo, o, por lo menos, tan constante
como sea posible. Esto no resulta tan diferente de lo realizado por la pulsion de
muerte, que dominada por el principio de nirvana conduce los esfuerzos de la psique
a la eliminacién, supresidon o reduccion de la tensién de excitacion a un minimo
posible. Ya sea si es impulsada por estimulos externos o responde a mociones
internas. De acuerdo con Freud (1992d), ambas tienen la tarea de llevar al
organismo hacia un estado organico anterior, del que probablemente provino. El
principio de placer lo hace por la via mas compleja, dando muchas vueltas, mientras
que la pulsidon de muerte tiene métodos mas primitivos, su modus operandi es
sencillo y rapido como antafio, resultado de la influencia del exterior, que obligo a la

sustancia viva a apartarse cada vez mas del camino inicial:

... el organismo s6lo quiere morir a su manera, también estos guardianes de
la vida fueron originariamente alabarderos de la muerte. Asi se engendra la
paradoja de que el organismo vivo lucha con la maxima energia contra
influencias (peligros) que podrian ayudarlo a alcanzar su meta vital por el
camino mas corto (p. 39).

El nexo entre el principio de placer y la compulsion a la repeticién surge en
el reconocimiento de ésta como recurso del “yo” en su pesquisa por hallar la plena
realizacion, tomando el camino mas largo hacia la muerte (Freud, 1992d). Esta idea
sufrirda modificaciones que llevaran al autor a afirmar que debido a las caracteristicas
de la compulsion a la repeticion, mas oriunda, pulsional y fundamental que el
principio de placer, pasara al servicio de la pulsidon de muerte. Esto también resulta
de su autonomia en la busqueda de placer, que al inicio parecia perseguir, pues se
traslada de ahi para erigirse un designio por si misma, es decir; la funcion de repetir

una y otra vez la lesion por trauma (Freud, 1992d).

El entendimiento de la forma de operar en la compulsion de repeticion ilumind

el tinte demoniaco dentro del caracter pulsional, causado por la premura que tenian

38



los estimulos organicos de transferir a la psique la consigna de retornar a un estado
anterior, que el organismo ya habia superado pero anhelaba como ultimo propdsito
(Freud, 1992d). “En efecto, de acuerdo con nuestros supuestos, las pulsiones yoicas
provienen de la animacién de la materia inanimada y quieren restablecer la

condicion de inanimado” (p.43).

Empero, este no era el unico motivo, existia otro presente en personas que
jamas habian mostrado la formacion de un sintoma neurético, a quienes se les
manifestaba un destino ineludible con tintes demoniacos, pues eran sujetos que
mantenian un patron funesto en cada uno de los vinculos interpersonales que
creaban (Freud, 1992d). El mismo Freud (1992c), narra la vivencia de un suceso
siniestro; relata la vez que se encontraba caminando por las calles de Italia en una
zona desagradable, al intentar alejarse de ella se dio cuenta de que estaba perdido,
pues se hallaba en la misma calle que habia tratado de abandonar. Nuevamente
con afliccién y desacierto intentd salir del lugar, para su asombro se volvié a

encontrar en él por una tercera vez consecutiva.

Lo anterior se explica por el eterno retorno de lo igual (Freud, 1992c), que
deslumbra al individuo cuando se enajena de su vida y experiencias, como si ho
tuviera ante ellas ningun dominio, sino todo lo contrario: indefension; por ello, la
vivencia traumatica se reproduce una y otra vez, de manera interminable. Que
alguien se tope con el mismo objeto repetidas veces debido a la oscuridad presente,
0 se extravie en un paraje lleno de niebla, forman parte de esta serie de eventos

desafortunados que entran dentro de lo considerado ominoso.

Este “retorno de lo igual”’, se encuentra vinculado al fenédmeno del regreso
del material reprimido, el cual fue conocido alguna vez pero regresa bajo la forma
de algo oscuro y asustador (Hanns, 2001). Tanto la angustia de castracién como la
compulsion de repeticion surgen de aquellos sucesos impactantes en la vida de las
personas que reactivan complejos infantiles que se creian ya dominados, ubicados

39



en el inconsciente, ocasionando que lo arcaico que de ello se desprende regrese

para hacerse presente (Freud, 1992b).

Lo anterior se posibilita por la accion de defensa que cumple la angustia
cuando protege al “yo”, que ocasiona la activacion de la represion, cuyo papel
fundamental consiste en devolver los contenidos primitivos relacionados con las
pulsiones sexuales de la vida infantil, al inconsciente, donde pertenecen. Que esta
entidad sea una herencia del animismo arcaico, portador de los incontables
vestigios que integran el alma de la humanidad, explica el origen secreto de la

mayoria de las acciones manifiestas (Freud, 1992d; 1992f).

La mayor parte de los procesos inconscientes se mantienen latentes en la
preconciencia por un corto intervalo, pues en ellos radica la posibilidad de volver a
la luz. Esto se debe principalmente a la caracteristica del inconsciente de
mantenerse activado pese a que el sujeto no advierte su rastro (Freud, 1991d). Otra
particularidad del inconsciente que hace factible el retorno del material reprimido se
relaciona con la inexistencia de una representacion del tiempo como la que se usa
de manera habitual; por ello, las mociones de deseo y las impresiones que nunca
han visto la luz debido a la represion son inmortales, ocasionando que aparezcan

como acontecimientos nuevos cuando se proyectan al exterior (Freud, 1992d):

Tenemos averiguado que los procesos animicos inconscientes son en si
«atemporales»." Esto significa, en primer término, que no se ordenaron
temporalmente, que el tiempo no altera nada en ellos, que no puede
aportarseles la representacién del tiempo (Freud, 1992b, p. 28).

El tema de la conservacion llevada a cabo en el nucleo de la psique nos
recuerda que en otros tiempos se pensaba que el exterminio de la huella mnémica
se consolidaba por medio del olvido; sin embargo, dentro del psiquismo existen
formas de preservacion capaces de traer a la consciencia lo que parece permanecer

en las sombras (Freud, 1991d).

40



A lo largo del presente capitulo se ha explorado el complejo fendmeno de lo
ominoso desde la teoria psicoanalitica freudiana, destacando cémo este
sentimiento se enraiza en estructuras psiquicas profundas que remiten tanto a
vivencias infantiles como a pulsiones arcaicas. Freud (1992c) ubica lo ominoso fuera
del terreno de Ilo estético convencional, considerandolo una categoria
especialmente fértil para el analisis psicoanalitico por su intima conexion con el

terror, la angustia y el retorno de lo reprimido.

En el apartado dedicado a “la figura del automata”, se ilustré como lo
inanimado que simula estar vivo, como en el cuento E/ Hombre de la Arena de
Hoffmann, suscita inquietud al confrontar al sujeto con la imposibilidad de distinguir
entre lo viviente y lo mecanico. Este fendmeno se vincula con experiencias
infantiles, donde la consciencia aun no puede diferenciar completamente lo animado
de lo inerte, y con creencias arcaicas que atribuian alma o poder magico a los
objetos. Asi, el autobmata encarna la amenaza ominosa al reflejar una otredad

familiar pero extrana.

Posteriormente, el andlisis de la angustia de castracion reveld que el
sentimiento ominoso se halla profundamente relacionado con la pérdida de una
parte del cuerpo, especialmente los ojos, simbolo clave en la cultura occidental.
Este tipo de angustia tiene como trasfondo el complejo de Edipo, en donde el deseo
por la madre y la amenaza del padre estructuran el superyo y la moralidad del sujeto.
La ambivalencia afectiva hacia la figura paterna, asi como la imposibilidad de
realizar el deseo incestuoso, generan culpa y temor, los cuales retornan en formas

deformadas como el miedo a la mutilacién o a la pérdida de identidad.

En el subapartado “el doble y la angustia de muerte”, se profundizé en el
concepto del Doppelgénger como representacion del intento del sujeto por evitar su
extincion psiquica. El doble encarna tanto la esperanza de inmortalidad como el
anuncio siniestro de la muerte inevitable, resultado de una ambivalencia

intrapsiquica entre el deseo de conservacion y la pulsion de destruccion. La figura

41



del doble, ligada al narcisismo primario y a la pulsion de muerte, representa una
defensa contra la desaparicion del yo, aunque paradodjicamente remite a la

descomposicién de este.

Finalmente, el analisis del principio de placer y la compulsién a la repeticion
demostré que lo ominoso no solo emerge de lo que se teme perder, sino también
de lo que se repite sin cesar. Freud reconocid en la repeticion un mecanismo mas
primitivo y radical que el principio de placer, conectado con la pulsiéon de muerte. La
compulsion de repetir, como retorno de lo reprimido, da lugar al sentimiento ominoso
al presentar lo arcaico como novedad traumatica. Este retorno constante de
experiencias pasadas, como huellas mnémicas inextinguibles del inconsciente,
muestra como el aparato psiquico tiende a conservar aquello que fue doloroso y

conflictivo, incluso a expensas del bienestar del yo.

En conjunto, permite entender que el sentimiento de lo ominoso se origina en
la tension entre las fuerzas psiquicas que buscan proteger al sujeto y aquellas que,
de manera insistente, lo exponen a sus propios fantasmas, deseos reprimidos y
temores ancestrales. Asi, lo ominoso aparece como la manifestacion afectiva de la

lucha entre la vida y la muerte en el corazén mismo de la subjetividad humana.

42



Capitulo lll. Espejos y sombras: El encuentro con lo ominoso en la

construccioén del Yo

En el desarrollo de la teoria psicoanalitica de Jacques Lacan, la imagen
especular emerge como un elemento fundamental en la constitucion del Yo (je). La
identificacion surgida del encuentro que tiene el nifio con su imagen en el espejo
provoca una sensacion de unidad y completitud que contrasta con la experiencia
interna de fragmentacién corporal. Este vinculo introducira una alienacion, ya que
el individuo se asemeja con una figura externa que, aunque representa su cuerpo,

no coincide plenamente con su experiencia subjetiva.

Esta enajenacion del Yo se manifiesta en el espejo como un lugar de unién
a la vez que de ruptura, dando paso a la discrepancia entre la imagen externa y la
vivencia corporal, conduciendo asi a la escision del sujeto. Esta division inherente
revela la falta que define su existencia, de tal forma que la confrontacion con el
propio reflejo puede evocar sentimientos de angustia y alienacién. La nocién de lo
ominoso en Lacan se relaciona estrechamente con la experiencia del espejo, ya que
este refleja una imagen del sujeto que, aunque familiar, también resulta extrana e

inquietante.

Por otra parte, los conceptos de Tyche y Automaton sirven en la tarea de
explicar la dinamica de la repeticidon y el destino en la estructura del deseo. La
interaccidon entre estas fuerzas sugiere que, aunque el sujeto busca liberarse de
aquellos determinantes externos que lo atan, esta atrapado en una red de
repeticiones que parecen dictar su destino. Tyche representa el encuentro con lo
real, aquello que irrumpe de manera inesperada y escapa a la simbolizacion. Este
“‘encuentro con lo real”’, esta presente en eventos traumaticos o experiencias que,
aunque aleatorias, dejan una marca indeleble en el sujeto. Lo incierto de Thyche
introduce una dimension de lo ominoso al confrontar al individuo con lo inesperado

y lo inadmisible, desafiando su comprension y sentido de seguridad.

43



Respecto a Automaton, refiere a la repeticion mecanica de signos vy
comportamientos, reflejando la estructura del inconsciente y la influencia del Otro
en la formacion del sujeto. Lo ominoso nace de la falta de control del sujeto sobre
sus propios actos y deseos, sugiriendo que, a pesar de la apariencia de libertad,
esta gobernado por energias mas alla de su comprension. De esta manera, mientras
Tyche introduce lo inesperado y traumatico, Automaton muestra la repetitividad y la
falta de agencia. Juntas configuran una experiencia subjetiva donde el individuo se
enfrenta a la vez a lo incontrolable y a lo predeterminado, causando la sensacion de

extrafieza y alienacidn caracteristicas en lo ominoso.

A lo largo del siguiente apartado se desarrollaran los temas mencionados con
la finalidad de abarcar los principales postulados de Lacan referentes al tema de lo

ominoso, que como en Freud, mantienen relacién con la mirada y la angustia.

3.1 La imagen especular y la constitucion del Yo

En el escrito del Estadio del espejo como formador de la funcién del yo (je)
tal como se nos revela en la experiencia psicoanalitica Lacan (2009), nos devela las
primeras concepciones que tuvo respecto a la funcién del yo (je) en la experiencia
especifica que de él nos arroja el psicoanalisis. Nos hablarad aqui de la fase de
identificacion que experimenta el infante, ubicado en un rango de edad de los seis
a los dieciocho meses, con la imagen en el espejo, conformando la base de la
formacion del Yo, y dando lugar a una alienacién esencial: el sujeto se identifica con
una figuracidén que no es la suya, sino una construccion que le es ajena, pero que,

a su vez, se convierte en el cimiento de su identidad.

La imagen especular, al ser un reflejo del exterior, introduce una division en
el sujeto, entre lo que es y lo que se muestra. Este acto de reconocimiento marcara
la separacion del sujeto de su cuerpo real y el inicio de su subjetividad, estructurada
en torno a la falta y el deseo. Esta situacién no solo conformara el Yo del infante,

sino que lo hara prisionero de una relacion de dependencia con el Otro (el espejo

44



como otro simbdlico), estableciendo las bases de una alienacion estructural que
sera determinante en su vida psiquica posterior. En este sentido el estadio del
espejo es la primera instancia en que el sujeto se enfrenta a su propio reflejo como

algo que lo excede y lo aliena.

El estadio del espejo comienza cuando el infante al mirarse de frente a su
reflejo realiza un contoneo caracteristico del regocijo, el cual le hace al mismo
tiempo enterarse del movimiento aparentemente unificado y controlado que tiene
aquella vision, incluso sin algun soporte humano o artificial de por medio. Cada
movimiento que haga su cuerpo sera contemplado con gran asombro, comparara la
imagen virtual con la realidad que tiene frente a él, mirara a quien lo acompana, asi
como a los objetos que habra a su alrededor a manera de reconocimiento del

entorno como totalidad.

En este punto, donde el nifio es aun incapaz de controlar su propio cuerpo,
se alegra por la imagen especular, la cual emana de una antigua palabra: imago,
que muestra que el yo se adelanta a una forma primitiva antes de su objetivacion
en la dialéctica de la identificacion con el otro y de que el lenguaje le devuelva su
funcién de sujeto en lo universal, por ello que a esta fase Lacan la denomine como
yo-ideal, pues servira para que de él se desprendan futuras identificaciones. Su
papel consistira en colocar al sujeto solo, en la brecha inflexible de la ficcion, a la
cual solo podra acercarse de manera asintotica, por lo que la instancia del yo (je)
debera solucionar su discordancia respecto a la realidad que le ha sido impuesta

incluso antes de entrar en contacto con lo social.

Dado lo anterior, es claro que se vislumbra a un infante comprendiendo su
posicion en el mundo a partir de su relacion con la imagen en el espejo, lo cual le
arroja la avasallante verdad sobre la aparente inutilidad de su cuerpo, asi como de
la supremacia de aquel que esta frente a él (Lacan, 2009). Por tanto, Lacan nos
menciona que, al sujeto, la forma total de su cuerpo, se le aparece en tanto una

Gestalt, en donde la ilusion de control y preparacién aparentes en la imagen que

45



visualiza simbolizan de forma permanente la instancia mental del yo al tiempo que
preparan su destino enajenante. La figura del autdmata aparece aqui como ejemplo
de las fantasias que dominan al hombre por la relacién incierta que ha establecido

con el mundo que él mismo ha construido en sus maquinaciones.

La ligazén entre la imagen especular y el mundo manifiesto se presenta
también en las alucinaciones y suefios donde los sujetos presencian el imago del
cuerpo propio, asi como en la manifestacién de realidades psiquicas en las cuales
el papel del aparato del espejo posibilita la vision de la figura del doble. El estadio
del espejo manifiesta el cometido de la imago cuyo objetivo es fundar un vinculo
entre el mundo interno del sujeto, que simboliza al ello, construido desde la falta y
con antelacién prematura a causa de la aparente ineptitud organica de su naturaleza
bioldgica (Lacan, 2009).

Este desarrollo que experimenta el individuo a manera de una dialéctica
temporal e historica (“drama”), lo conducira desde una imagen dividida de su cuerpo
hasta una que denominara como “ortopédica” debido a que corregira de cierta forma
estas insuficiencias corporales, pero sin lograrlo nunca, ni del todo, por ello, que se
convierta en una “identidad alienante” extendiendo la condicién a su estructura

psiquica e inaugurando consigo las afirmaciones inacabables de la instancia del yo.

El final del estadio del espejo abrira paso al “narcisismo primario”
correspondiente al complejo de Edipo y al papel que en él juega el objeto sexual,
como resultado de la identificacion que el yo tiene con la imago del prdojimo, de
donde también nacen los celos primordiales, pues el lazo que mantendran la libido
narcisista del yo (je), y la belicosidad proveniente de ella en tanto todo vinculo con
el otro, aunque sea para un supuesto “bien”, desencadenaran una dialéctica
formadora de la instancia del yo (je) que lo va a influir en adelante por la pugna del
deseo del otro, llevandolo a consecuencias incluso peligrosas donde los instintos de
muerte y destruccion en los sujetos se manifestaran, ya que la normalizacion de la

maduraciéon del hombre dependera del entramado cultural. Asi el psicoanalisis

46



distinguira la presencia de la servidumbre imaginaria y el nudo que mantiene con el

amor que surge o se transforma en odio (Lacan, 2009).

3. 1.1 La alienacién del Yo: El espejo como lugar de identidad y

fragmentacion

Se ha mencionado que cuando el infante pese a experimentar fragmentacién
y falta de coordinaciéon motora identifica su yo con la imagen especular, da lugar a
una dialéctica de reconocimiento y alienacién. El individuo construye su identidad a
través de una imagen externa que simboliza la idealizacion a la vez que la
proyeccion de si. Este proceso por el cual ingresa al orden simbdlico, que
comprende el ambito del lenguaje y las normas sociales, se caracteriza por ser un
proceso de enajenacion, en el cual el individuo se ve obligado a acatar las normas
impuestas por el lenguaje, lo que conlleva una disminucion de su integridad original,
asi como a la separacion de una parte de su ser. De tal forma, la alienacién va a
constituir un proceso fundamental en la formacién del individuo como hablante,
siendo al mismo tiempo origen de carencias y anhelos, dado que constantemente

perseguira aquello que se le ha perdido durante el proceso de simbolizacion.

En el texto El sujeto y el otro: la alienacién Lacan, (1973), analiza la formacion
del sujeto al explicar que el Otro es el espacio donde se encuentra la cadena de
significantes que determina todo lo que puede manifestarse en él, siendo el ambito
donde éste debe surgir. Desde la perspectiva de este ser viviente, que aspira a la
subjetividad, se manifiesta principalmente la pulsion. Cada pulsién es parcial y
ninguna abarca la totalidad de la tendencia sexual, ya que se podria considerar
como una representacion en la psique, en caso de que tenga cabida en ella, de la

funcién reproductiva.

La representacion de la pulsion parcial en el psiquismo como consecuencia
de la sexualidad implica que esta ultima se encuentra presente en el psiquismo a

través de una relacion del sujeto que se deriva de algo distinto a la sexualidad en si

47



misma. De esta manera la sexualidad se establecera en el ambito del sujeto a través
de la nocion de carencia. En este proceso se entrelazan dos tipos de carencias, una
relacionada con la falla central alrededor de la cual se ejecuta la dinamica de la
emergencia del sujeto hacia su propio ser en su relacion con el Otro, dado que el
sujeto esta supeditado al significante y este ultimo se encuentra primero en el campo
del Otro. Esta falta retoma la carencia real, previa, que debe ubicarse en el acto de
reproduccion sexuada, de lo que se deduce que la carencia real es aquello que el
ser vivo pierde al reproducirse de manera sexuada. Esta carencia es considerada
real porque hace referencia a algo concreto, a saber, que el ser vivo, al estar sujeto

al sexo, queda expuesto a la muerte individual (Lacan, 1973).

Esta pulsién parcial que impulsa al ser viviente hacia su realizacion sexual
también contiene en si misma una pulsién de muerte, representando la faceta de la
muerte en el ser sexuado. Segun Lacan (1973), la libido es fundamental para
comprender la naturaleza de la pulsidn, distinguiéndola de lo imaginario al
considerarla irreal. Esta se caracteriza por conectarse con lo real de una manera

inaprensible, aunque su caracter irreal no le impide manifestarse en la realidad.

La escarificacion es una de las formas mas antiguas de materializar en el
cuerpo el érgano de la libido. Esta incisiéon cumple la funcién de representar al Otro,
ubicando al sujeto en el campo de las relaciones grupales, ademas, posee una
funcioén erdtica evidente, reconocida por aquellos que han explorado su naturaleza.
En el contexto de la pulsion, lo que predomina es siempre algo distinto, ya que difiere
fundamentalmente de lo que concierne al amor y al bienestar del sujeto (Lacan,
1973).

La estructura del significante es el punto de partida de todo, fundamentada
en la funcién del corte y articulada como funcion topoldgica del borde, la relaciéon
del sujeto con el Otro se desarrolla en un proceso de hiancia. La ambigliedad del
signo radica en su capacidad de representar algo para alguien, que puede ser

multiples entidades, cualquier conjunto de signos que representen algo puede ser

48



interpretado como un sujeto, en este sentido, es importante destacar que un
significante es aquello que representa a un sujeto para otro significante (Lacan,
1973).

En el ambito del Otro, el significante da origen al sujeto de su significado, sin
embargo, su funcion como significante consiste en reducir al sujeto a ser
simplemente un significante, lo paraliza, al mismo tiempo que lo impulsa a
manifestarse y actuar como sujeto. Esta pulsaciéon temporal es fundamental en la

constitucién del punto de partida del inconsciente, es decir, el cierre (Lacan, 1973).

En este punto, Lacan (1973), introduce el concepto de "afanisis", el cual alude
a la desaparicidon. Segun él, este fendmeno debe ser ubicado de forma mas radical
en el nivel en el que el sujeto se manifiesta en ese movimiento de desaparicién que
€l describe como letal. La constitucidn del sujeto se encuentra en el ambito del Otro,
lo caracteristico del sujeto del inconsciente es que se halla, bajo el influjo del
significante que teje sus redes, sus conexiones y su historia, en un lugar no
determinado. El sujeto puede ocupar distintas posiciones, dependiendo del

significante bajo el cual sea situado.

El significante que se utiliza para referirse a si mismo no es el mismo que se
utiliza para referirse a otro. La alienacion se manifiesta a través de un velo que
oculta y revela lo que esta en juego en el deseo y en la relacién del sujeto con el
Otro, este velo puede simbolizar lo que oculta el objeto del deseo. Condena al sujeto
a existir unicamente en esa division, donde por un lado aparece como sentido

producido por el significante, y por otro lado como “afanisis” (Lacan, 1973).

En su obra va a identificar tres tipos de velo, en el primero la eleccién se
presenta entre dos opciones mutuamente excluyentes, el segundo implica elegir
entre dos opciones que son equivalentes, el tercero, corresponde al de la alienacion,
donde la alternativa en la que, sin importar la opcidn seleccionada, la consecuencia

es la misma, "ni lo uno ni lo otro" (Lacan, 1973, p. 219).

49



En este sentido, en el campo del Otro, el sujeto se vera eclipsado en gran
medida por la desapariciéon de su ser, causada por la funcién del significante. La
alienacion implica que la interpretacion final no radique en revelar las significaciones
que la psique presenta, ya que esto es solo un preludio, este factor alienante reside
en el lenguaje, en esa existencia. El propdsito de la interpretacion no es descifrar el
sentido, sino desentranar el sin-sentido de los significantes para identificar los

determinantes de la conducta del sujeto (Lacan, 1973).

La relacion entre el sujeto y el Otro, evidencia una falta en la intimacién que
el Otro ejerce a través de su discurso. Durante los momentos de silencio en la
comunicacién del Otro, el nifilo experimenta algo que revela una discrepancia
fundamental, este espacio de silencio entre los significados, conocido como la
guarida o metonimia, es donde se manifiesta el deseo. El sujeto percibe el deseo
del Otro a través de lo que no se dice, en las imperfecciones del discurso del Otro.
Las preguntas del nifio no buscan entender la logica de las cosas, sino que
representan un desafio al adulto. El enigma del deseo del adulto siempre ha

resurgido de las profundidades (Lacan, 1973).

El sujeto responde a esta cuestion mediante su propia desaparicion, la cual
se ubica en el punto de la carencia percibida en el Otro. En este sentido, el primer
objeto que se presenta ante el deseo parental, cuyo objeto es desconocido, es la
propia pérdida del sujeto. El fantasma de la muerte o desaparicion del sujeto se
convierte en el primer objeto que se pone en juego en esta dinamica v,
efectivamente, asi sucede. En sus relaciones amorosas con sus padres, el nifio
suele evocar frecuentemente el fantasma de su propia muerte, la interaccién entre
las carencias de los objetos del deseo, al unir el deseo del sujeto con el del Otro,
implica que no existe una respuesta directa. Una carencia previa se utiliza para

abordar la carencia posterior en un proceso dialéctico (Lacan, 1973).

Por tanto, la alienacion para Lacan (1973), es un proceso esencial en la

formacion del sujeto, quien experimenta este fendmeno al integrarse en el lenguaje

50



y al interactuar con el Otro. Al adentrarse en el lenguaje, el sujeto experimenta una
pérdida de su identidad, al identificarse a través de los significantes proporcionados
por el Otro, que puede ser la sociedad o el lenguaje. El concepto de "El Otro" va
mas alla de ser simplemente una persona ajena, sino que se entiende como una
entidad simbdlica que cumple la funcidén de estructurar y dar significado a la vivencia
del individuo. La alienacién se ve manifiesta cuando el individuo esta inmerso en
dicha estructura simbdlica y se identifica a través de los signos representativos del
Otro. Sin duda lo previo es indispensable para entender la conformacion del sujeto
y su relacién con el tema que aqui nos compete, lo Unheimliche, por ello también
se considera necesario abordar el fenédmeno de la identificacion del infante con el
espejo y por tanto con una forma idealizada de si mismo, que sera la imagen

especular.

3.1.2 Lo ominoso del espejo

Lo ominoso se encuentra profundamente vinculado con la mirada y la imagen
especular, ya que ambas estan inmersas en el proceso de alienacion. Cuando el
sujeto se enfrenta a su imagen se produce una doble alienacion; por un lado,
reconoce lo que ve, pero ya que esta imagen no corresponde completamente con
su experiencia interna, le sera familiar a la vez que ajena. Esta tensién producira el
efecto de lo ominoso, pues el sujeto experimenta la inquietante sensacién de que
hay algo en la relacion que tiene con su imagen y el otro que lo excede, algo que se
le escapa, pero al mismo tiempo lo conforma. Lo ominoso también puede aparecer
cuando el sujeto percibe que el otro, en este caso su mirada, lo refleja de manera
tal que ya no puede reconocerse como suyo, revelando aspectos de la identidad

que le son extrafios o incontrolables, produciendo asi lo desconcertante.

La condicion problematica caracteristica del estadio del espejo, originada en
la aprehension que el nifio hace del espacio que separa sus tensiones internas y la
imagen contemplada en el exterior, van a dar paso a la dialéctica entre el sujeto y

su objeto, donde el narcisismo primario tiene cabida, asi como la figura del doble,

51



que como se ha sefialado en el capitulo Il de este trabajo, mantiene vinculo con la
teoria de Freud, sin ser ninguna casualidad, puesto que Lacan parte de sus trabajos
para hacer sus propios descubrimientos entorno al concepto de objeto. Es

importante retomar las caracteristicas que menciona Lacan (1994) sobre el objeto:

El objeto se presenta de entrada en una busqueda del objeto perdido. El
objeto es siempre el objeto vuelto a encontrar, objeto implicado de por si en
una busqueda, opuesto de la forma mas categorica a la nocion del sujeto
auténomo, conclusion a la que lleva la idea del objeto culminante (p. 28).

Lacan difiere de la postulacion freudiana que concibe al objeto como una
derivacion del sistema primario de placer, encontrando su fundamentado en una
realidad angustiante. Para él, el objeto es reductible a lo real, distinguiéndose no ya
por la angustia, sino por un miedo que no debe ser sentido de acuerdo con la
experiencia analitica, asi como por una base sustentada en la realidad. Segun
Lacan (2007), otro de los fundamentos que postula Freud es el de la identificacion,
presente en toda relacion con el objeto, debido a la reciprocidad imaginaria que
establece que en toda relacién que los incluye, empero, el limite también estaria
habitado por el sujeto. Puede surgir una distorsion severa si se llega a presentar
una inclinacion en el uso de la relacion de objeto, como en el caso del obsesivo
(Lacan, 2007).

El obsesivo, es alguien que logra subyugar su relacién con los demas,
pareciera que trata de demostrar hasta qué punto puede controlar este
comportamiento del que ha hecho un juego, por su condicion de ilusidn, y en el que
la principal finalidad es brindarle amparo de la muerte, a partir de haber acabado
por anticipado con su deseo. En €l se asemeja a un actor, aunque mas bien
desempenfaria el papel de espectador, pues al ser conducido por el otro (con
minuscula) da cuenta de su alter ego, es decir su doble, debido a lo cual el sujeto
desconoce el lugar que le corresponde dentro de este mecanismo, de lo que si se
entera es que el juego no se realiza en el espacio en que él se encuentra, por eso

lo divisa nebulosamente y por ello también no lo ve como algo relevante. Del hecho

52



de que un Otro funja como testigo en su espectaculo se posibilita el juego, asi como

el goce que de él obtiene (Lacan, 2007).

Previo al analisis del modo en que Lacan empled este ejemplo, resulta
pertinente retomar la figura del doble que aqui aparece y que muestra similitud con
lo que ya se ha hablado sobre el reflejo que le brinda el espejo de su propia imagen,
resultando como primer eslabén la presencia de un Otro como espectador, ya que
guarda relacion con el hecho de que el nifio obtiene una imagen aparentemente
total de su cuerpo, mas constituyente que constituida (Lacan, 2009), unicamente a
partir del contacto con el Otro que viene siendo la imago. Por otro lado, el segundo
yo, que permanece en segundo plano en la historia y se aleja de cualquier
protagonismo, asi como de la muerte, parece estar relacionado con el ideal del yo.
Esto se evidencia cuando el obsesivo desplaza su yo, relegandolo a un segundo
lugar en el juego que ha creado, lo que permite la aparicion de lo imaginario. Por
esta razon, Lacan (2007), sefiala que la nocién del objeto no se manifiesta de

manera directa, ya que la naturaleza ilusoria de este juego lo impide.

Una vez expuesto lo anterior, se procedera al uso que Lacan (2007), le dio,
es decir, la introduccion a la trinidad de lo simbdlico, lo imaginario y lo real, que tiene
cabida por el ingreso del término falo, del cual ya se ha hablado anteriormente y que
hace referencia al significante que representa la falta fundamental en el campo del
deseo. Pertenece a su vez a la triada imaginaria constituida por éste, la madre y el
nifo, que sirven en el entendimiento de la nocion de relacion de objeto, asi como de
su cualidad de dual y oral. Respecto a la pregunta sobre si el objeto es o no real,
para contestarla se expone el papel central que tiene el falo como representante de
lo imaginario en la dialéctica del individuo tanto dentro como fuera del analisis,
haciendo hincapié del doble principio fundado por Freud (1992d), el de placer y el

de realidad.

Con lo anterior se puede recurrir al concepto de transicion de objeto o

fendmeno transicional de Winnicott (1993), para comprender la nocién de falta del

53



objeto, pues en él detalla la diferencia entre el principio de placer en dénde el nifio
mantiene relacion con el seno materno y el principio de realidad. Cuando el infante
renuncia a él, aparecera la frustracion, cuya presencia sera gradual. Iniciando con
la no satisfaccion instantanea de las necesidades del nifio por su figura materna,
que devendra en una alucinacion delirante del objeto deseado, experiencia que le
servira de referencia para aprender paulatinamente las diferencias entre la realidad

y la ilusion (Lacan, 2007).

Lacan (2007), diferenciara la privacion de la frustracion, adjudicandole a la
primera el caracter de real, mientras que la médula de la segunda se encontrara en
lo imaginario, de esta ultima menciona que el lugar desde donde se coloca esta
imposibilitado a la ganancia y al apropiamiento, por ello, constituye el poder de
demandar algo que se desea inconteniblemente y no se posee. Este algo es el falo,
el cual es el objeto que falta, por esto posteriormente introducira el concepto de
castracién a la ecuacion, visto como una terna, ya que esta conformada por la
“deuda simbdlica, el dafio imaginario y el agujero o ausencia real” (Lacan, 2007, p.
39).

En la castracion siempre existe una ley que condena a la vez que brinda
sostén, siendo el castigo, de acuerdo con la experiencia analitica, siempre un objeto
imaginario, ya que se representa como una pérdida visible, aunque sea producido
por una ley simbdlica (la Ley del Padre); en la frustracién, sin embargo, hay un objeto
realmente ausente, pero la experiencia de la pérdida es imaginaria, porque esta
mediada por el yo y por las imagenes que el sujeto se construye, incluso €l mismo
es imaginario, porque ese yo que se frustra no es el sujeto del inconsciente, sino el
yo especular, la imagen narcisista que se ha formado. En tanto para la privacion el
objeto es simbdlico, porque nunca estuvo alli para ser perdido o frustradamente
esperado, por tanto, se trata de una falta estructural en el campo del lenguaje y del
deseo del Otro, es decir, una ausencia constitutiva: un objeto que no existe en el
lugar donde el sujeto espera encontrarlo (Lacan, 1994). Por otro lado, Lacan (2007),

comenta que lo real es algo que siempre permanecera en su lugar sin importar

54



cuanto se deshaga o desorganice todo, por ello es simbdlica la ausencia de algo en

lo real:

Lo que el hombre tiene frente a él nunca es mas que la imagen virtual, i'(a),
es decir, nunca se ve realmente a si mismo, lo que contempla no es mas que
una ilusion proyectada en un espejo que se la devuelve como real, y sobre el
cuello del florero del esquema que ocupa para explicarnos el estadio del
espejo no habra nada. Mientras tanto, del otro lado encima del cuello del
florero que esta sobre la imagen especular se coloca el objeto a que
constituye en el fantasma la entrada (initium) y sostén de su deseo, el cual
no es evidente para el individuo debido a su cercania: Pero cuanto mas se
acerca el hombre, cuanta mas rodea, acaricia lo que cree que es el objeto de
su deseo, de hecho mas alejado se encuentra, extraviado. Todo lo que hace
por esta via para acercarse, da cada vez mas cuerpo a lo que, en el objeto
de dicho deseo, representa la imagen especular (Lacan, 2007, p. 51).

En el lugar de la imagen virtual el deseo se colocara intrinsecamente en
correspondencia con una ausencia, y sobre ella, especificamente: en el cuello de
su florero se encuentra menos phi, lugar que Lacan (2007), va a denominar como
natural y mencionara que la presencia de algo donde se supone que solo debe
existir la falta es lo que hace que surja la angustia, es decir; “la falta viene a faltar”
(Lacan, 2007, p. 52). Ese algo es una manifestacion cuyo dominio se gesta desde
otro sitio, pero pese a ello, se da de manera cercana e inasequible para el sujeto,

pudiendo ser de esta forma el objeto a, la castracion o lo Unheimliche”.

De lo anterior se deduce que el individuo no puede observarse objetivamente,
sino que solo puede visualizar una representacion virtual, una ilusion reflejada en
un espejo. Esta imagen especular, simbolizada por i'(a), no corresponde a la
realidad del individuo, sino que constituye una construccion idealizada que éste
interpreta como veridica. La imagen especular, que el individuo observa como una
representacion de si mismo, se separa del objeto de deseo real, presente en el
"fantasma" y actuando como soporte de su deseo.

A pesar de los intentos del individuo por aproximarse al objeto de su deseo,
en realidad, cuanto mas se esfuerza por capturarlo o acercarse a él, mas se aleja,

debido a la ilusoria proximidad de la imagen especular, por ende, el empefio por

55



alcanzar este objeto solo intensifica la distancia y la alienacién del individuo respecto
a su verdadero deseo. Sin embargo, cuando en el espacio donde habita la falta,
esta no esta ahi, viene al sujeto un sentimiento de inquietud y extrafieza que esta

relacionado con la angustia, es decir: lo Unheimliche.

3.2 Repeticion y Destino: Thyche, Automaton y lo ominoso en la estructura

del deseo

Los conceptos de Tyche y Automaton juegan un papel crucial en la obra de
Lacan, para la comprension de la estructura del deseo y su relacion con la
repeticion. El primero evoca el azar y lo contingente, el segundo sugiere la
mecanicidad, asi como la inevitabilidad. Su entrelazamiento sirve para describir
como el deseo humano esta determinado por la falta estructural del sujeto, asi como
por las fuerzas que parecen escapar a su control consciente. La repeticion, lejos de
ser un mero acto de volver a experimentar algo, es entendida como el retorno
incesante de lo reprimido, una fuerza ciega que opera por medio de mecanismos

psiquicos.

La presencia de Thyche y Automaton en la estructura del deseo sefala una
paradoja fundamental, la del sujeto que busca escapar de un destino
predeterminado, pero que al mismo tiempo esta atrapado en una estructura
repetitiva que parece gobernar su vida. Por tanto, el deseo no constituye una
creacion pura del sujeto, sino un juego de potencias en las que lo ominoso surge
cuando el sujeto se enfrenta a la irreversibilidad de la repeticion y la sensacién de
que esta siendo llevado por ellas, dejandolo con la angustiante impresion de estar

atrapado en una trampa psiquica.

Debido al ordenamiento que Lacan realiza del inconsciente como un
lenguaje, es posible la formacion de la cadena significante, que no es otra cosa mas
que la repeticion de los significantes en el discurso del sujeto. La finalidad de esta

repeticion es la revelacion de algo perteneciente al deseo inconsciente, que trata de

56



encontrar a través del retorno al trauma, una forma de simbolizar y dar sentido a lo
qgue no ha sido integrado por completo en el sistema simbdlico. Son dos los tipos de
repeticion existentes: tyché y automaton, la primera hace referencia a aquella
repeticion que implica la contingencia y el encuentro con “la cosa” (Das Ding), es
decir, cuando lo real entra en la estructura simbdlica y que esta fuera de la
simbolizacion completa, la segunda alude a la repeticion mecanica y automatica,
aquella que sigue las normas y la estructura simbdlica del lenguaje, similar a la de

un autémata, la cual sucede en el nivel del significante.

Para el desarrollo de lo anterior Lacan (1973), recupera el término tyche de
Aristoteles, que hace alusion a lo real, encontrandose mas alla del automaton, es
decir, de lo que retorna, tomando en consideracion la insistencia de los signos
imprescindibles en el principio del placer. De esta forma lo verdadero siempre estara
detras del automaton. Debido a que la tyche sera comprendida como lo real como
encuentro, en tanto que puede ser fallido, y por tanto, inasimilable, fungira como
trauma, el cual es definido por el principio del placer como aquello que debe ser
ocultado por el equilibrio subjetivante caracteristico de todo el funcionamiento
psiquico. Hay por tanto una persistente necesidad por parte de los procesos
primarios de volver a recordar el trauma, de no abandonarlo, de aqui que aparezcan

a manera de sueno o en otras manifestaciones inconscientes.

De esta forma el sistema de la realidad queda atrapado en la telarana del
principio del placer, donde pasa a ser conceptualizada como sin6nimo del
sufrimiento, “La realidad esta ahi sufriendo, esta aguantada, a la espera” (Lacan,
1973, p. 64.), que se gesta por medio de los encuentros. La compulsién encausa
los procesos primarios, los cuales bajo la forma del inconsciente se veran
interrumpidos, quedando en medio de la percepcion y la consciencia, en un lugar
fuera del tiempo, o como Freud (1992d) en Mas alla del principio de placer

menciona: otro espacio, otro escenario.

57



El suefio como manifestacion inconsciente del deseo, suele repetir eventos,
frecuentemente de manera mucho mas intensa que como acontecen en la realidad,
resultando un encuentro siempre incompleto la interaccion entre el suefio y el
despertar. La motivacion detras de la representacion de la realidad es la distancia,
el agujero, la cual representa el acto de despertar en si mismo. Por tanto, el suefo

no se limita a ser una fantasia que satisface un deseo (Lacan, 1973).

En el ejemplo del suefio que nos brinda, donde la escena del nifio fallecido
que sujeta a su padre por el brazo simboliza un mas alla que se manifiesta en el
mundo onirico, el deseo se materializa a través de la pérdida del objeto, mostrando
su faceta mas desgarradora. El encuentro que aqui se produce es genuinamente
singular pues solo puede tener cabida en los dominios de Morfeo, donde solamente
a través de un acto que se repite constantemente, se puede conmemorar esta
experiencia memorable, ya que nadie, salvo el padre en su rol de progenitor, puede
comprender totalmente la muerte de un nifio, su nifio. En esta parte con nadie,
Lacan (1973), se refiere a nadie consciente, pues al despertar, se devela la

representacion de lo ocurrido al emerger la consciencia del individuo.

Dentro del suefio mencionado, el fuego viene a simbolizar la realidad y a la
par conduce al reconocimiento de la propia existencia a través del sufrimiento. Ya
que el despertar del padre trae a flote su consciencia, Lacan (1973), cuestiona la
relacion existente entre los suefios y la representacion, pues sostiene que los
suefios se exponen como un representante inverso de la realidad; el representante
de la representacién. La relacién entre lo real y la fantasia abarcan desde el trauma
hasta la ilusién, siendo esta ultima un velo de ocultamiento para el elemento
primordial y determinante en el proceso de repeticion, es decir, la pulsién (trieb).
Esta realidad no debe subestimarse, ya que revela la existencia de otra realidad

camuflada detras de la ausencia de lo que actua como representacion.

La ambigliedad en el papel del despertar y la funcién de lo real en este

proceso se explica por esta dinamica, mientras lo real se manifiesta a través de

58



eventos fortuitos, pequenos detalles que confirman nuestra vigilia, el acto de
despertar posee una dualidad significativa, pues implica retornar a una realidad
establecida y simbolizada. Asi, lo verdaderamente real se va a posicionar mas alla
de la experiencia onirica, en aquello que ha sido velado, encubierto y ocultado por
el suefio a causa de la ausencia de representacion, donde solo existe un sustituto.
Es este aspecto de lo real, por encima de cualquier otro, lo que va a determinar en

gran parte nuestras acciones (Lacan, 1973).

Ahora bien, esta repeticion se va a dar por la demanda de satisfaccion
narcisista que constituye la demanda mas fraudulenta creada alguna vez, ya sea a
través del ideal del yo, cuyo objetivo seria satisfacer los apetitos creados por los
individuos a través del consumo. Freud (1992d), sefala que la repeticion busca lo
novedoso y se enfoca en lo ludico como su dimension, por tanto, la variacion en la
repeticion implicara una modulacién que resulta en la alienacion del sentido. Nos
hace recordar que tanto adultos como infantes se afanan por hallar lo nuevo en las
actividades y juegos que realizan, lo cual encuentra su razén de ser en la diversidad
extrema que la repeticion conlleva, pues en ella radica la verdadera esencia de lo
ludico.

Hay por tanto, una necesidad en ritualizar la representacion, sin embargo, la
busqueda por reproducir el significante que queda manifiesta en la exigencia de una
coherencia en los detalles nos habla de la imposibilidad precisada en su
memorizacién, para el logro de la primacia de la significancia en si misma. Por
consiguiente, al desarrollarla variando sus significados, se esta distanciando de la
misma en apariencia. Esta modificacion convierte la accion en un juego, perdiendo
de vista el objetivo de la significacion y brindando satisfacciones desde la
perspectiva del principio del placer (Lacan, 1973).

El retorno al ejemplo del juego fort-da presentado por Freud (1992d), le sirve
a Lacan para discutir el concepto de repeticién. Lo utiliza para explorar la falta
generada por la ausencia materna, pues el nifio, al ser abandonado por ella se

enfoca en el punto que dej6 tras su partida, el cual se convierte en un agujero

59



siempre presente, que actua como origen de un movimiento centrifugo. En este
proceso, lo que cae no es la figura del otro en la que el sujeto se proyecta, sino el
carrete unido a él por un hilo, a través del cual se manifiesta lo que se separa de él
en esta experiencia, que puede llevar a la automutilaciéon. Es a partir de esta

automutilacién que el orden de la significancia adquiere sentido (Lacan, 1973).

Este carrete puede ser entendido como un pedazo del sujeto que se separa
de él pero sin dejar de formar parte de si mismo (Lacan, 1973, p. 70). Si se toma en
consideracion que el significante es la primera manifestaciéon del sujeto, se puede
identificarlo en el objeto al que se aplica esta oposicion, es decir, en el carrete. Lacan

(1973), va a referirse a este sujeto como el objeto a con minuscula.

De esta manera, la repeticién de la separacion de la madre se plantea como
un factor que provoca una escision en el individuo, la cual es superada a través del
juego denominado “fort- da”, “que es un aqui o alla, y que sdélo busca, en su
alternancia, ser fort de un da, y da de un fort” (Lacan, 1973, p. 70), es decir, una
alternancia entre la presencia y la ausencia, buscando ser tanto la una como la otra
en si misma. Este juego representa simbdlicamente aquello que no esta presente
de manera fisica, ya que el acto de jugar funciona como el representante

(Reprédsantanz) de la representacion (Vorstellung) (Lacan, 1973).

El accidente ocasionado por la intervencion de la tyche, influye en todo el
proceso de desarrollo. Los diferentes estadios se estructuran alrededor de la
angustia de castracion que atraviesa todas las etapas de manera constante,
enfatizando su capacidad de ser interpretada en términos de las experiencias
negativas que resultan fundamentales en el ambito sexual, es decir, los estadios
adquieren una connotacién sexual que se deriva de la angustia de castracion
(Lacan, 1973).

En este capitulo se ha abordado el complejo entramado entre Io ominoso
(Unheimliche) y la constitucion del Yo desde la perspectiva psicoanalitica de
Jacques Lacan, destacando como elementos como el espejo, la mirada, el deseo y

60



la repeticion estructuran al sujeto en una dialéctica entre lo propio y lo ajeno, entre
lo real y lo simbdlico. A diferencia del enfoque freudiano, Lacan profundiza en las
dimensiones estructurales del lenguaje y el Otro, para pensar el origen de lo

ominoso como efecto inherente a la alienacion del sujeto en el significante.

El primer apartado, sobre “la imagen especular y la constitucion del Yo”,
expone el estadio del espejo, donde el individuo se encuentra enfrentado a una
imagen especular que, aunque le ofrece una ilusion de unidad, también lo condena
a una escision constitutiva. Esta imagen, fuente de identificacion, revela
simultdneamente la presencia de una otredad inquietante: el Yo no coincide nunca
del todo consigo mismo. Lo ominoso, en este sentido, emerge de la tension entre lo
familiar y lo extrano, entre el deseo de reconocerse y la angustia de no poder hacerlo

plenamente.

La alienaciéon que introduce el espejo no es un fenémeno aislado, sino que
se enlaza con la estructura misma del lenguaje y el orden simbdlico. El sujeto se
constituye en relacion con el Otro, ese lugar donde los significantes circulan y en el
que se le impone una identidad desde fuera. La inscripcion en el lenguaje implica la
pérdida de una supuesta unidad originaria, y con ello, la aparicion del deseo,
estructurado siempre en torno a una falta. En esta dialéctica, la mirada del Otro,
espectador o espejo simbdlico, deviene un agente que revela zonas del ser que el

sujeto no controla, activando la experiencia de lo Unheimliche.

La incorporacion de los conceptos de tyche y automaton profundiza esta
comprension. Mientras automaton representa la repeticion mecanica del
significante, una reiteracion que captura al sujeto en una red de sentido ya
preestablecida, tyche introduce lo real, aquello que irrumpe de forma contingente y
traumatica, y que escapa a cualquier simbolizacién completa. Ambas dinamicas
estructuran la experiencia del deseo y suponen, cada una a su modo, la irrupcion
de lo ominoso: la primera por mostrar que el sujeto no es duefio de sus actos, la

segunda por confrontarlo con lo inasimilable.

61



En este entramado, el sujeto se encuentra atrapado entre un espejo que le
devuelve una imagen ajena, un lenguaje que lo antecede y lo nombra, y un deseo
que se constituye en torno a una falta estructural. Asi, lo ominoso no aparece
simplemente como un efecto psicolégico pasajero, sino como una categoria
estructural que se manifiesta en la propia constitucién del Yo, en su dependencia

del Otro, y en su confrontacién constante con una realidad que lo desborda.

La figura del doble, el juego entre presencia y ausencia, la castracion como
operador simbdlico, y la repeticion traumatica del deseo, se articulan como
momentos clave en los que lo ominoso cobra cuerpo. En definitiva, el encuentro con
lo ominoso en Lacan no es un accidente, sino una condicién de posibilidad para la
subjetivacion: alli donde el sujeto se desgarra, también se constituye. Comprender
esta paradoja permite acceder a una vision mas profunda de la psique humana,
donde el yo no es una entidad plena, sino una construccion inestable sostenida por

imagenes, deseos y significantes que nunca le pertenecen del todo.

62



Capitulo IV. El doble en la literatura: del romanticismo a lo fantastico

En este capitulo, se explorara primeramente el contexto que da origen al
movimiento romantico, donde la figura del doble emerge como un simbolo clave de
la fragmentacion del yo. Este periodo se caracteriza por grandes transformaciones
sociales, filosoficas y politicas, que sirvieron para que los autores romanticos
exploraran la profunda complejidad del individuo y su relacion con un mundo en
constante cambio. El doble, en este marco, no solo actua como una figura narrativa
perturbadora, sino que se convierte en un reflejo de la crisis existencial y psicolégica

que define a los personajes de esta corriente literaria (Jourde y Tortonese, 1996).

La dualidad inherente al doble, esa coexistencia de dos entes que comparten
una misma identidad manifestada de forma contradictoria, se asocia estrechamente
con el sentimiento de desintegracion del sujeto. Los protagonistas romanticos
experimentan un desdoblamiento interno que refleja la lucha por la autonomia frente
a diferentes fuerzas, sociales, del destino o los propios demonios internos, etc. El
doble, entonces, se convierte en un espejo distorsionado de una realidad
fragmentada, donde las fronteras entre la conciencia y el inconsciente, el bien y el

mal, lo racional y lo irracional, se vuelven borrosas (Herrero, 2011).

Este apartado explora como el doble, como simbolo central del romanticismo
manifiesta las tensiones internas del yo, resaltando la vulnerabilidad de la identidad
frente a los cambios de la modernidad y los dilemas existenciales que surgen de la
introspeccion profunda. La figura del doble, en este sentido, no solo funge como
amenaza a la integridad del ser, sino también como una herramienta narrativa que
posibilita exponer los conflictos internos que definen la experiencia humana en su

busqueda de union en un mundo cada vez mas fragmentado.

63



4.1 Romanticismo como respuesta a la fragmentacion del yo

Ser uno con todo, ésa es la vida de la divinidad, ése es el cielo
del hombre. Ser uno con todo lo viviente, volver, en un feliz
olvido de si mismo, al todo de la naturaleza, esta es la cima de
los pensamientos y alegrias, esta es la sagrada cumbre de la
montana, el lugar del reposo eterno donde el mediodia pierde
su calor sofocante y el trueno su voz, y el hirviente mar se
asemeja a los trigales ondulantes.

-Hélderlin (2010)

El Romanticismo fue un movimiento cultural y artistico que surgi6é a finales
del siglo XVIII y principios del XIX, principalmente en Europa como una reaccion
contra los ideales racionalistas y las estrictas normas del Neoclasicismo y la
llustracion. En lugar de priorizar la razén y el orden, el Romanticismo se enfocé en
la emocion, la subjetividad, la naturaleza y lo sublime. Esta corriente literaria no
surge de un unico evento o circunstancia, sino que es el resultado de una serie de
cambios histéricos, sociales, filosoficos y culturales que se produjeron como

consecuencia de la promesa de progreso y modernidad (Alonso y Losada, 1998).

Las revoluciones industrial y francesa fueron movimientos sociales que
contribuyeron en el surgimiento de las ideas que caracterizarian al Romanticismo
Aleman tanto en las disciplinas filoséficas como en las literarias. Con el avance de
la primera, las ciudades comenzaron a crecer rapidamente, y las condiciones de
vida para muchas personas se volvieron cada vez mas deshumanizantes. Los
romanticos reaccionaron ante esta transformacion, que percibian como una
alienacion del ser humano respecto a la naturaleza, la vida rural y aquellos valores
considerados los mas sencillos y humanos. Por otra parte, la lucha por la libertad y
la igualdad fungieron como inspiracion para reflexionar en torno al albedrio y la
rebelién contra las estructuras sociales rigidas, propiciando con ello la critica a las

instituciones establecidas, como la monarquia y la iglesia (Arango, 2008).

En el contexto de las guerras napoleodnicas y los movimientos de

independencia en Europa y América, el romanticismo se sintio atraido por la idea

64



de identidad nacional y cultura popular. Asi, en muchos paises, este movimiento se
mantuvo cercano al surgimiento del nacionalismo que buscaba reafirmar las
tradiciones, mitos y leyendas locales (Alonso y Losada, 1998). Con esta serie de
acontecimientos politico-sociales el sentimiento de soledad inundé a las personas,
pues la llegada de la modernidad acufié la nocién de individuo, obligando al ser
humano a hacerse responsable de su individualidad a cambio de la separacién con
la naturaleza, ruptura de la que no se repondria facilmente, y que trataria
desesperadamente de remendar por medio de las artes, la filosofia y la literatura.
En este sentido se depositd en el Romanticismo no solo la esperanza de que la
capacidad artistica del lenguaje pudiera unificar la nacién alemana, sino que actuara
como herramienta para la construccién de una nueva cultura que superara los
estragos de la modernidad, sus contradicciones y la escisién que de ellas resultaban
(Arango, 2008).

En la ultima década del siglo XVIII, la influencia de Spinoza (1996), tomaria
fuerza en el pensamiento estético, asi como en los comienzos de la llamada
“filosofia del idealismo” y la poesia-literatura romantica. Sus principales postulados
rompieron con muchas de las concepciones tradicionales de su tiempo,
particularmente en lo que respecta a la naturaleza de Dios, la libertad humana y el
pensamiento racional. Para este filésofo Dios no representaba un ser trascendente
fuera del mundo, sino que lo ubicaba inmanente a la naturaleza, esta concepcion
tendria un impacto profundo en los romanticos, quienes a menudo miraban a la

naturaleza como algo sublime, lleno de vida y espiritualidad (Portales, 2019).

También defendid la vision monista en la que mente y cuerpo no se conciben
como entidades divididas, sino como aspectos de una misma sustancia. Esta mirada
desafiaba la nocion dualista fundada por René Descartes, que separaba lo material
de lo espiritual, concepcion que posteriormente daria paso al distanciamiento entre
mente-cuerpo, razén-emocién. Para Spinoza (1996), todo lo existente formaba parte
de una exclusiva sustancia divina o natural, y tanto las emociones como las

acciones humanas expresan esta unica realidad. La teoria de libertad que

65



desarrollaria se alejaba de las concepciones tradicionales, pues miraba este estado
como la comprension de las leyes naturales y las aceptaba como parte de un todo,
de manera tal que constituia un estado ontolégico proveniente del conocimiento

adecuado de uno mismo y el mundo (Portales, 2019).

Asi, el pensamiento de Spinoza (1996), influyé en la percepcién de las
emociones como un canal para experimentar la profundidad de la vida y el universo,
donde los afectos tanto positivos como negativos se convierten en medios a través
de los cuales el sujeto se conecta con lo extraordinario y glorioso (Parra, 2016). Con
base en Gabas (2001), las semillas spinozianas encontraron en Hdélderlin un lugar
para germinar, empero, estas no fueron las unicas, Fitche, conformé un importante
aliciente para el pensamiento que posteriormente desarrollaria y que lo convertiria
en uno de los principales filésofos de la corriente idealista (Fichte, s.f., como se citod
en Solé, 2019).

Por tanto, y con el objetivo de entender mejor las aportaciones que Holderlin
(1976), realizo al campo de la filosofia idealista, se aludira primero a las efectuadas
por su maestro Fitche. Este filosofo idealista continud las formulaciones kantianas
relacionadas a la union entre el Yo trascendental y el sujeto moral, hallandose por
un lado la naturaleza y por otro la libertad, contempld la existencia de una
proposicion central que estuviera interconectada con otras proposiciones, de
manera tal que cada una adquiriera sentido solo a partir de su conexion, esto
produciria una estructura consecuente, dando paso a una entidad organica que

anularia cualquier contrariedad e inconsistencia que le sobreviniera (Carbd, 2013).

Este principio fundamental unia dos partes en oposicion: el hecho y la accion,
concibiéndolas como la afirmacién absoluta, en que la idea de una accion productiva

se representaba a si misma, a la par que a su fruto y efecto.

Ese hecho-accion es la afirmacién absoluta, la auto posicion del Yo. “Para el
Yo, ponerse a si mismo es su pura actividad”, escribe Fichte. El Yo absoluto
es y pone su ser en virtud de su puro ponerse. “Yo soy yo”, resume Fichte.
El Yo es al mismo tiempo el que realiza la accion de afirmarse, de ponerse,

66



y el producto de la accién. Es lo activo y lo producido por la actividad: accion
y hecho son una sola y misma cosa. Por eso la expresion absoluta de la
Thathandlung es, segun Fichte, la siguiente: “El Yo pone originalmente de
modo absoluto su propio ser” (Fichte, s.f., como se cité en Solé, 2019, p. 90).

En este sentido el Yo, no es algo que existe meramente, sino que aparece
cuando se afirma a si mismo, por tanto, no es un ente pasivo, sino una actividad
pura, un acto que se origina con la accion de afirmarse, “Yo soy yo”, este precepto
hace alusion a la constitucion del yo como una actividad natural, que se pone a si
misma de manera originaria y absoluta de manera tal que no existe una distincion

entre el agente y el resultado, ellos son uno mismo, son sujeto y objeto a la vez.

Este sujeto absoluto no es ni una cosa, ni una sustancia ni una causa primera.
Su esencia es su puro ponerse, y en eso consiste su ser. Es el ser en el
sentido mas puro. Es pura actividad. No es tampoco un hecho de la
conciencia, no puede ser una representacion, sino que es la condicion de
posibilidad de todo representar. El Yo es, segun Fichte, “identidad de sujeto
y objeto: sujeto-objeto”. No es un yo individual, un sujeto empirico con
nombre y apellido, sino que es la subjetividad trascendental en cuanto
condicion ultima de posibilidad de toda accidn particular, incluida la
autoconciencia y el conocimiento. (Fichte, s.f., como se cité en Solé, 2019, p.
90)

Asi la libertad de este Yo absoluto estaria determinada por su capacidad de
autoafirmarse sin la necesidad de lo exterior, la accion seria la génesis y base de
su realidad, donde el Yo deberia su falta de coartacion a su capacidad de invencion
posibilitada por la via libre de su intelecto, pues es a partir de la intuicion intelectual
que el sujeto se construye y percibe como auténomo (Asmuth, 2013). Sin embargo,
el Yo absoluto encontrara su margen en el segundo principio propuesto por Fichte,
“No-Yo absoluto”, conformado a partir de la oposicion que da paso a la desmentida
del ser. El Yo absoluto se niega al No Yo absoluto, sugiriendo con ello una
destruccion mutua, posibilitada por el caracter relativo de ambos. Esta disension

condujo al filésofo a la implementacién de un tercer principio:

Yo opongo en el Yo al Yo divisible un No-Yo divisible. Al dividir, al determinar
al Yo y al No-Yo, estos ya no se aniquilan sino que se limitan mutuamente.
Asi, el tercer principio contiene todos los elementos para la constitucién de la
conciencia finita. EI Yo absoluto es absolutamente lo que es; el No-Yo

67



absoluto es absolutamente nada y el Yo y el No-Yo divisibles son algo: el Yo
es aquello que no es No-Yo y el No Yo es aquello que no es Yo. (Fichte, s.f.,
como se cité en Solég, 2019, p. 92)

Es a partir de la division entre el Yo absoluto y el No-Yo que se elimina la
anulacién de uno sobre el otro, permitiendo por una parte la conformacion de cada
elemento separado del resto y por otra la base para la creacion de la conciencia
infinita que tiene su origen en la accién fructifera del sujeto absoluto, es decir, la
imaginacion, que actua en la conformacion del mundo, asi como en la destruccion
de la cosa en si, pues Fichte niega el ingreso a lo “desconocido” a través de la
sensibilidad humana (Asmuth, 2013). Mas bien la actividad del Yo absoluto

determinara las piezas que moldean la experiencia.

Holderlin (1976), se opondra a la concepcién del Yo absoluto de su maestro
Fichte, pues menciona que es inconcebible pensar una conciencia sin objeto, ya
que tanto el Yo como las subjetividades se construyen a partir de la oposicion a uno,
aunque sea él mismo (Carbd, 2013). De esta manera el primer principio fichteano
queda invalidado, “[CJomo Yo absoluto no tengo conciencia, y, en tanto en cuanto
no tengo conciencia, soy nada (para mi) y el Yo absoluto es (para mi) Nada” (Hegel,
1978, p. 57).

Que el Yo absoluto de Fichte sea la cualidad para la autoconciencia, pero al
mismo tiempo no pueda ser consciente de si mismo debido a su indeterminacion a
partir de un objeto que se le opone, trajo la critica de Holderlin (1976), quien alude
que para que el “Yo” pueda reconocerse como tal, es necesaria una separacion que
conceda un despliegue entre sujeto y objeto, ya que sin esta escision innata el Yo
no puede erigirse (Carbd, 2013). Por tanto, la nocién del “Yo soy Yo”, conforma una
oposicion oriunda que establece una unidad primigenia en la que el “Ser” se forma
a partir de la unién entre sujeto y objeto, conexidén que da paso a la unidad absoluta

donde la division esta imposibilitada.

¢, Como puedo decir “jYo!” sin conciencia de mi mismo? Pero ;como es
posible la conciencia de mi mismo?; es posible porque yo me pongo enfrente,

68



frente a mi mismo, me separo de mi mismo y pese a esta separacion, en lo
puesto enfrente me reconozco como lo mismo (Holderlin, 1976, p. 926).

Que el Yo tenga que apartarse de si mismo para dar lugar a su consciencia
hace posible la idea de identidad, que se ve realizada cuando el Yo puede decir “Yo
soy Yo”, esta nociodn se contrapone a la de ser absoluto, que representa una “unidad
originaria”, percibida solamente a través de la intuicion intelectual (Gabas, 2001); “el
Ser no es un principio del que deducimos todo lo real, sino un presupuesto que se
adopta como condicién de posibilidad de la reflexion” (Heinrich, s.f., como se cité en
Solé, 2019, p. 96).

Holderlin sabia que la comprensién realizada por la filosofia en torno al Ser
era meramente tedrica, lo que suponia un acercamiento infinito, en cambio la
intuicion intelectual conformaba el unico medio capaz para una aproximacién real
con la unidad originaria del Absoluto, donde la poesia fungia como vehiculo y la
estética la senda (Hdlderlin, 1976). Solé (2019), sefiala que Novalis, quien también
fue alumno de Fichte, consideraba a la intuicion intelectual como la conjuncion entre
el sentimiento y la reflexion, sin embargo, mencionaba que la intuicion no podia
estar dentro de ninguno, “La intuicién, como sintesis del sentimiento y la reflexion,

no produce su propio objeto” (Solé, 2019, p. 99).

Ya que el acceso al Yo absoluto esta impelido desde la reflexion y la intuicion,
Novalis (1984), propondra al sentimiento como la unica entrada posible, “Aquello
dado al sentimiento me parece que es la accion originaria como causa y efecto”
(Fichte, s.f., como se citd en Soleg, 2019, p. 99). De esta forma, la filosofia queda
condenada a perseguir al Yo absoluto indefinidamente, y solo por medio del
sentimiento puede llegar a conseguirlo, sin embargo, esta reflexion solo puede
darse de manera negativa, pues el Absoluto es para este autor un ideal insondable.
Novalis coincide con Holderlin en que solo a través de |la poesia se puede alcanzar
al Absoluto, debido a su capacidad para revelar lo impenetrable. Este hecho es el
origen del fundamento del primer romanticismo aleman, que exhorta a romantizar el

mundo.

69



Hay que romantizar el mundo. Asi se recupera el sentido primitivo.
Romantizar no es mas que una potencializacion cualitativa. En esta
operacion se identifica el yo inferior con un yo superior. De igual forma que
nosotros mismos somos una semejante serie cualitativa de potencias. Esta
operacion es todavia ignorada por completo. Dandole a lo corriente un
sentido superior, a lo vulgar un aspecto misterioso, a lo conocido la dignidad
de lo desconocido, a lo infinito una apariencia infinita, asi es como lo
romantizo todo. Inversa es la operaciéon para lo superior, desconocido,
mistico, infinito, esto se logaritmiza mediante esa asociacion. (Novalis, 1984,
p. 112)

Que la romanizacién del mundo conlleve una separacion de cualidades en
opuestos excluyentes, se debe al proceso en que el Yo debe alejarse de si mismo
para contemplarse y tomar conciencia de si, por tanto, la apertura al mundo de los
contrastes surge como respuesta a la busqueda de un Absoluto que resulta
incognoscible por via de la razon, y que solo a través del sentimiento, posibilitado
por la estética, puede llegar a él, por ende, la distribucion de las cualidades naturales
en superior-inferior, conocido-desconocido, bueno-malo, etc., son consecuencia de
esa constante necesidad de unidad con el Yo Absoluto que es representado por la
naturaleza, lo primitivo, lo divino, etc., del cual la humanidad se alejo con la llegada

de la modernidad.

4.2 La figura del doble en la literatura

La Naturaleza ha querido haya un hombre que se parezca a otro

cual dos gotas de agua entre si,

de suerte que venga el uno a ser un calco perfecto del otro.

¢:Se le ha de pedir cuenta por ello a ese hombre,

cuando solo el Destino, solo la suerte ciega es culpable de todo?

Dostoievski (2023)

El hecho de que tanto la filosofia como la literatura se den en el medio
(Medeiros, 2019), es decir, que ambas estén influidas por procesos sociales e
historicos, nos permite entender por una parte la influencia que tuvo la primera en
la segunda, y por otra, el papel que desempefié la figura del doble en la disciplina

literaria como un complejo proceso que refleja por su vertiente romantica, la crisis

70



existencial que vivia el humano como consecuencia de la escision hecha por la
modernidad, teniendo por estandarte a la razon. En esta época la causa del
desdoblamiento se adjudicaba principalmente al destino, la culpa o el pecado, por

lo que la lucha moral interna predominaba.

Por via de la literatura fantastica, la naturaleza del doble resulta extrafia e
inquietante, convirtiendose en una representacion sobrenatural que encarna lo
ominoso, siendo el origen de la particion el trauma, la represion y lo inconsciente.
Los sentimientos de angustia generados provocan no solo heridas en el psiquismo
sino la pérdida del dominio sobre el si mismo. Por tanto, en el contexto literario el
término “doble” o “Doppelgédnger”, se suele vincular con lo siniestro basado en
diversos motivos de indole psicoldgica, filosofica y cultural, ya que suele verse como
emblema del conflicto interno, la dualidad intrinseca a la naturaleza humana, asi
como simbolo de fuerzas contrarias como el bien y el mal, o la pugna entre la

conciencia y el inconsciente (Mufioz, 2013).

Remontandonos al origen etimoldgico de la palabra “doble”, se encuentra que
proviene del latin, “Duple; sosias. (ing: doppel; fr: doublé; i: Doppio; al: Doppel; port:
duplo), su traduccion vendria a ser “Persona que tiene parecido con otra hasta el
punto de poder ser confundido con ella. Quien sustituye a un actor o actriz en
determinados momentos del rodaje cinematografico” (Diccionario Espafiol de
Términos Literarios Internacionales, DETLI, 2009, p.1). Zuloaga (2018), nos
menciona que desde su origen, el vocablo “doble” suele provocar fecundas
reflexiones acerca de la creacion literaria en general, de manera que cuando se
observa detenidamente, hallamos alrededor multiples dobles, réplicas que ya de
manera inocente, ya con fines ocultos, pugnan por la legitimidad del original, es
decir, de los sujetos y objetos primigenios, conformando asi uno de los motivos mas
destacados en este campo imaginativo, junto a otros como la vida tras la muerte y
la modificacion de las coordenadas espaciotemporales, sin embargo, esto no

excluye su existencia en otros espacios.

71



Historicamente, el documento mas antiguo que remite al doble se remonta al
primer milenio antes de Cristo (2500 a. C.); La Epopeya de Gilgamesh (Biblioteca
Digital, 2025), cuya historia relata la creacién del equivalente de Gilgamesh
(Enkindu), por la Diosa Aruru, con el objetivo de luchar contra él y limitar sus
excesos; empero, en la batalla se hacen amigos, y sera su doble quien, por decision
divina, fallecera, a pesar de que ambos asesinaron al Toro del Cielo y a Huwawa.
Desde sus primeras manifestaciones, la figura del doble ha estado hondamente
unida con la muerte y el discernimiento de los limites humanos. En el relato de
Gilgamesh, Enkindu no solo es un contrincante creado para frenar el orgullo del

héroe, sino también simboliza su reflejo, su semejante, su otro yo.

El giro crucial de la trama ocurre cuando el altercado se transforma en
amistad, asi el doble en lugar de ser enemigo se convierte en aliado. Sin embargo,
sera el doble quien muera, fallecimiento que hara a Gilgamesh darse cuenta de su
propia finitud. En este punto, el doble pasa de ser un otro externo a una pieza clave
para la revelacion existencial, pues lo que muere también es parte del propio yo,
activando asi la angustia mas primitiva del ser humano, la consciencia de su
mortalidad. Esta funcion del doble como “anunciador de muerte”, se encuentra
presente en multiples culturas y relatos de la mitologia nérdica, hasta llegar a
aquellos que protagonizan la literatura fantastica y gotica. En este sentido, el doble
en Gilgamesh representa un presagio arquetipico de lo que luego sera una
constante simbdlica; la fractura en la unidad del sujeto, que lo lleva a enfrentarse
con una verdad ineludible, que el doble no solo avecina la muerte fisica, sino
también el derrumbamiento de la identidad que hasta entonces consideraba sélida

y eterna.

Otro referente del doble en la literatura es el mito de Narciso (Cartwright,
2023), que aparece narrado en las Metamorfosis de Ovidio, a diferencia del doble
percibido como un otro externo y corpéreo presente en la Epopeya de Gilgamesh,
este surge de la proyeccion especular que el individuo suele confundir con un ser

real. Por ende, su origen se halla en el deseo y desconocimiento que tiene el yo en

72



torno a si mismo. Cuando Narciso no reconoce en el reflejo su propia imagen, sino
que la percibe como otro fascinante, deseable e inalcanzable, se encuentra atado
al engaino de la percepcion, a la trampa del anhelo narcisista, que convierte al yo en

objeto de su propia obsesion.

La inversiéon anterior produce un perimetro cerrado, que trae como
consecuencia la alienacion del sujeto. De esta forma el reflejo especular pasa de
ser una mera imagen oOptica a un dispositivo narrativo que permite explorar los
limites de la identidad, el yo ideal y el narcisismo. Muchas obras literarias
representan al doble no solo como una réplica exacta del protagonista, sino como
una presencia que imita, sustituye e invierte los papeles, como es el caso de E/
retrato de Dorian Gray, de Oscar Wilde (2023), donde se observa una fascinacion
narcisista que termina con la destruccion, pues el cuadro funge como el alma del
protagonista, la cual carga todos sus excesos y crimenes, con tal de mantener la

ilusién de eternidad (Ballesteros, 1998).

El mito de Narciso le ha permitido a la literatura pensar al doble no solo como
una duplicacion material, sino como una ilusion narcisista donde el deseo de unidad
termina en fragmentacion, de forma que la mirada puesta en el reflejo ya no produce
autoconciencia, sino desconocimiento y pérdida. El doble narcisista nos muestra la
inconsistencia presente en la conformacion del yo, que siempre esta atravesada por
una imagen idealizada de si mismo que abre una grieta entre esa imagen y lo que

realmente se es (Ballesteros, 1998).

4.2.1 Literatura romantica

La llegada del novelista Jean-Paul Richter (1796, como se citd6 en Solé,
2019), a la literatura representa un cambio paradigmatico en torno a la figura del
doble, pues comenzdé a simbolizar problemas de identidad cuando anteriormente
suponia la representacién de entes de actividad exdgena. Al ser el primero en

acufar el término Doppelgénger, término utilizado para designar a las personas que

73



se ven a si mismas, lo dota de un contenido filos6fico mas profundo, de tal forma
que sera util para exponer las desgracias del individuo moderno y su profunda crisis
de identidad, por ello que el tema haya sido de interés para diversas disciplinas,

entre ellas la antropoldgica, filosofica, literaria y psicoanalitica (DETLI, 2009).

Richter (1796, como se cité en Solé, 2019), pertenece a la corriente literaria
del Romanticismo Aleman, debido a su creencia en la utilidad de la literatura como
forma de resistencia y critica a las condiciones sociales, su estilo persigue a través
de lo narrativo, métodos de trascendencia para conseguir vencer la finitud del
humano creada por la prevalencia de la razén. La toma de consciencia en la
inexistencia de un retorno real a un estado previo de la humanidad trajo consigo la
busqueda de un ideal cuyo propdsito no era auténtico, pero que le permitio al sujeto
reconocer el costo de su libertad, ser despojado de su refugio natural y primigenio
(Parra, 2016).

A lo largo de su obra, donde destacan titulos como: Siebenkés, Hesperus,
Titan, Flegeljahre, Die unsichtbare Loge, entre otras, se vera interesado por la
tension entre opuestos, lo racional y lo emocional, lo ideal y lo concreto, ya que el
doble aparece como una forma de encarnar la escisién que define la experiencia
del individuo moderno. Su escritura reflejara una manifestacion de esta conciencia
dividida, del pensamiento que se desdobla a manera de ironia de un yo que se
observa a si mismo. En esta via, anticipa la dimension meta ficcional del doble, la
voz narrativa que se duplica, el narrador que comenta su propia historia, el
personaje que se distancia de si, de manera tal que el doble no conforma
meramente un tema, sino que se vuelve una estructura narrativa, una forma de

pensar y organizar un relato (Jourde y Tortonese, 1996).

Richter (1796, como se cité en Solé, 2019), no contemplaba en el doble una
figura exclusivamente amenazadora, sino que la apreciaba también desde el angulo
del humor, el sarcasmo y el absurdo, sabia que al explorar los limites del yo sin caer

siempre en la desventura o la punicion le permitirian ver en el doble no solo un

74



problema sino una posibilidad para la reflexion, la creatividad e incluso la libertad.
En esta parte resulta acertado traer a colacién lo que menciona Lacan (2010),
respecto a la coincidencia existente entre lo comico y lo siniestro, ya que ambos
basan su principio en el éxito de los eventos, por ejemplo, en el primero, el elemento
comico aparece cuando en un juego de destreza se tiene un éxito inesperado,
mientras que lo siniestro aparece en el éxito de una maldicion, o en el caso de sentir

que se vive en un mundo que cumple con todos los deseos.

Por tanto, la propuesta de Lacan (2010), se situa precisamente en ese lugar
ambiguo entre lo comico y lo siniestro, donde el doble no es ni completamente
amenazante ni enteramente risible, sino un sintoma del funcionamiento extrafo del
mundo y el yo. De esta manera, tanto el humor como lo siniestro, emergen cuando
la I6gica se subvierte, ya sea si las cosas funcionan “demasiado bien” o “demasiado
mal”, revelando con ello la fragilidad de nuestras categorias identitarias. El doble,
en esta clave, puede ser un camino hacia lo insospechado y multiple, convertido en
una herramienta de pensamiento, en un espejo que deforma, juega, perturba y abre
posibilidades, transformando con ello al doble en una pregunta viva sobre la
identidad (Jourde y Tortonese, 1996).

A diferencia de Richter (1796, como se citdé en Solé, 2019), la visidén del
Doppelgénger de E.T.A. Hoffmann (1817), contiene matices inquietantes, oscuros y
psiquicamente perturbadores. Su obra representé una transicidon clave hacia la
concepcion del doble como figuracién de la fractura interior, amenaza a la identidad
y descontrol del yo, que van muy de la mano con las ideas principales del
Romanticismo aleman, inclinadas por lo irracional, lo onirico y siniestro (Fernandez,
1999).

Dentro de sus principales contribuciones estan el haber vinculado el doble a
los estados alterados de la conciencia, como lo son el delirio, la locura o el deseo
reprimido, por tanto, en muchos de sus relatos, por ejemplo, en El Hombre de arena

(Hoffmann, 1817), el protagonista se ve acechado por una presencia que encarna

75



lo que él no puede controlar ni reconocer en si mismo. Lo fantastico, en Hoffman,
no irrumpe desde lo exterior, sino que emerge del interior del sujeto, desde sus
sombras, aquellas que niega o reprime. En ese sentido, las ideas planteadas por
Hoffmann (1817), sentaran las bases para el pensamiento psicoanalitico, que mira
al doble como proyeccién de lo reprimido, como manifestacion de una ruptura en el

aparato psiquico (Prieto, 2011).

Las aportaciones realizadas también se vieron manifestadas en la funcion
organica de las obras, puesto que conseguia un entrelazamiento entre el doble y el
estilo del relato, por ello la voz narrativa utilizada daba la impresion de ser poco
confiable, o las historias no encajaban unas dentro de otras, de igual forma la
identidad de los personajes resultaba ambigua. Esta técnica narrativa permitia al
lector reforzar la nocién planteada por el romanticismo, que tanto la realidad como
el yo no conformaba algo firme ni univoco. Por tanto, Hoffman (1817), convirtio la
figura del doble en un signo de lectura para posibilitar la desestabilizacion del
discurso, poniendo en crisis la posibilidad de distinguir claramente entre sujeto y

objeto, ensueno y vigilia, realidad e ilusién (Rios, 2010).

En sus relatos El vaso de oro o El diablo en el violin, explora el nacimiento
del doble en la insercion problematica del individuo en la sociedad, donde los héroes
estan posicionados entre dos mundos, el burgués, racional y ordenado por un lado,
el fantastico, caotico y artistico por otro, inaugurando con ello el conflicto entre lo
estipulado por la sociedad y el deseo individual, entre lo que el sujeto es obligado a
ser y lo que anhela. Esta tension figura como una poderosa metafora del
Romanticismo que mira el alma desgarrandose entre lo que dicta la razon ilustrada

y la pulsion de lo absoluto, que personifica lo sublime e irracional (Rios, 2010).

La obra hoffmanniana inaugura una estética del terror psicolégico, en la que
el miedo pasa de estar contenida en lo monstruoso externo, a posicionarse en la
posibilidad de no ser uno mismo, o peor aun, de ser dos, es decir la multiplicacion

(Roas, 2022). Esta sensacién de que el yo puede ser invadido, duplicado o

76



sustituido sera la causa de la angustia identitaria, que caracterizara el centro de la
literatura fantastica del siglo XIX y XX, desde Poe, Dostoievski hasta Borges,

Cortazar y la ciencia ficcion contemporanea (Munoz, 2013).

4.2.2 Literatura fantastica

La figura del doble, en su manifestacion mas perturbadora, ha sido un recurso
central en la literatura fantastica, funcionando como un artificio para generar la
sensacion de lo ominoso, una experiencia ambigua que desdibuja los limites entre
lo familiar y lo extrafio (Jourde y Tortonese, 1996). Este fendmeno se presenta
cuando lo que inicialmente parece conocido, incluso seguro, se transforma en una
fuente de inquietud y terror. En el contexto de la literatura del siglo XIX, marcada
por una profunda exploracion de las tensiones psicologicas y las sombras del alma
humana, el doble no solo actia como un reflejo distorsionado del yo, sino que
también sirve como catalizador para la desestabilizacion emocional y la percepcion

alterada de la realidad (Zuloaga, 2018).

Desde sus inicios el doble ha estado unido al tema de la muerte, expresado
a través de la fantasia, como la contenida en mitos, leyendas, etc., pues el
nacimiento del género fantastico en el campo literario se origin6 a causa de la
pérdida de fe en la religion, que simbolizaba el pasado sacro de la humanidad, por
tanto, la imaginacion surgié como respuesta, ya que constituia el unico camino
viable para retornar al estado anterior divino y primordial. De aqui que exista una

equidistancia entre la literatura romantica y la fantastica (Bradford, 2014).

Todorov (s.f., como se citdé en Roas, 2022), senalara lo fantastico como
aquella situacion donde reina la incertidumbre, sembrando dudas sobre las leyes
naturales al desafiarlas, tornandose asi en algo sobrenatural. Como consecuencia
se coloca cerca de lo considerado extrafio o maravilloso, donde la nocién de lo real
e imaginario entra a escena: “Hay un fenémeno extrafio que puede explicarse de

dos maneras, segun causas naturales y sobrenaturales. La posibilidad de vacilar

77



entre ambas crea el efecto fantastico” (Todorov, s.f., como se citd en Roas, 2022,
p. 49).

De esta manera, la incertidumbre se origina cuando algo del mundo
circundante regido por determinadas leyes naturales nos hace levantar la sospecha
de que algo va en contra de la realidad, de manera tal que, la existencia de otro
mundo (el imaginario), se abre ante nosotros con todo el esplendor de sus preceptos
sobrenaturales. Este suceso hace que el azar se coloque por encima de la razén,
convirtiendo a la imaginacion genuina en su principal protagonista, por lo que los
fundamentos primigenios de la naturaleza humana, como lo es la intuicidn, entran a
juego, experimentando cambios en lo que se ve, se siente y se imagina (Gonzalez,
1984).

Para Lacan (2010), la imaginacion sera la encargada de realizar el llamado
“experimento mental”, por ello puede causar excitacion, pues son las concepciones
imaginarias respecto a los hechos lo que estimula a las personas. Debido a que lo
imaginario se encarga de los sujetos que imaginan los objetos, los experimentos
mentales siempre estaran intimamente relacionados con nuestras ideas y anhelos,
lo que dejara a la razdn en un area marginal. Lo previo confirma que lo fantastico
pertenece al ambito de la estética, al respecto Bellemin-Noél (2001) menciona que
la palabra “fantastico” presenta un doble sentido, por una parte se considera
cualidad de lo estético, por otra, abarca lo estético a la par de lo cultural y social,

determinado a partir de las estructuras del inconsciente a nivel micro y macro.

Que una de las principales caracteristicas del cuento fantastico sea colocar
lo que nos es conocido o familiar frente a algo que rompe con esa certeza, abre una
grieta donde lo inadmisible tiene contacto con lo habitual. De manera que la
narracion fantastica se define por la intrusion abrupta de lo oculto en la cotidianidad,
asociado a estados alterados de la conciencia que, en escenarios de pesadillas o
delirios, revelan imagenes reflejo de los propios miedos y angustias (Todorov, s.f.,

como se citd en Roas, 2022).

78



Lo fantastico funciona entonces como la ruptura de una realidad que parecia
firme y comprensible cognitivamente, pero que al fragmentarse expone la fragilidad
de lo cotidiano. Su instauracion desde el comienzo no se da como algo ajeno o
completamente alejado del mundo real, sino que irrumpe dentro de lo conocido,
perturbando la légica interna, lo que provoca extrafieza e inquietud. De esta manera,
lo fantastico revela que la realidad que se dice “conocer”, ya contiene, en silencio
algo del campo de lo insélito, por ello, que se torne tan facilmente en algo terrorifico,
pues mientras habite aquello que no puede ser expuesto a partir de lo racional o lo
previamente experimentado a nivel emocional, constituira un peligro (Nandorfy, s.f.,

como se cité en Roas, 2022).

Dado lo anterior no resulta dificil entender que las siguientes tematicas se
encuentren dentro de lo considerado fantastico: el diablo, la brujeria, la muerte, los
fantasmas, vampiros, dobles, monstruos, la animacion de lo inerte, la relacidon o
inversion entre suefo y realidad, la casa, habitacion o lugar borrados en el espacio,
modificaciones del espacio y tiempo, asi como la detencion o repeticién del ultimo
(Molino, s.f., como se cité en Gonzalez, 1984; Caillois, 1970), pues el universo de lo
fantastico ha acogido en su nucleo aquellas tematicas que a lo largo de la historia,
han rozado los bordes de lo racional, desafinado la légica de lo cotidiano,

exponiendo sus fisuras.

Que los limites entre lo imaginario y lo real se desdibujen como pasa en los
casos donde lo fantastico rige, es lo que ocasiona un efecto siniestro, que ocupa de
ciertas condiciones para darse, inicialmente el mundo debe dar la impresion de ser
un experimento mental, a la par debe tener el signo de irreal o fantastico (Lacan,

2010), esta impresion debe permanecer:

Debe haber, por consiguiente, una contradiccidén entre la experiencia singular
y la creencia general, y la experiencia singular, extrana, debe de formar parte
de todo un relato (“fantastico”) incompatible con nuestra vision (“realista”) del
mundo. (p. 274)

79



Por tanto, la disolucion de los limites entre lo real y lo imaginario,
caracteristica central del relato fantastico, es lo que posibilita la emergencia de lo
siniestro, efecto que de acuerdo con Lacan (2010), requiere de unas condiciones
especificas, es decir, que el relato que se instaure como un experimento mental,
debe conservarse en todo momento, solo de esta forma la tension entre lo fantastico
y la estructura racional produciran una contradiccion entre la experiencia individual
del personaje, y las creencias compartidas a nivel social. Este es el punto donde el
simbolo del doble se inscribe como figura fundamental del terror fantastico, pues
conforma una manifestacion anémala del yo que, al irrumpir en la “normalidad”
periddica, es capaz de subvertir las leyes de identidad, temporalidad y unicidad,
desestabilizando asi la percepcion de lo “real”. El doble, en tanto imagen reflejada
pero autdbnoma, encarna la experiencia singular que contradice la I6gica del mundo,

provocado un desajuste ontolégico que activa el efecto ominoso.

La evolucidén de la figura del doble en la literatura, desde su gestacion
romantica hasta su cristalizacion en lo fantastico, revela un dialogo continuo entre
la historia intelectual de Occidente y la experiencia subjetiva de la modernidad. En
el Romanticismo, la irrupcion de “otro yo” simboliza la fractura identitaria provocada
por las grandes transformaciones sociales y la pérdida de certidumbres ilustradas;
de ahi que el doble se convierta en espejo de las tensiones entre razén y emocion,

luz y sombra, conciencia e inconsciente.

Los cimientos filosoéficos de este fendmeno muestran cémo el pensamiento
idealista (Spinoza, Fichte, Holderlin, Novalis) entiende la identidad como un proceso
de autoafirmacién que inevitablemente requiere la percepcién de una otredad. El
desdoblamiento aparece asi, como condicion de la conciencia y, simultaneamente,
como recordatorio de un Absoluto anhelado pero inalcanzable: solo mediante la

escision sujeto/objeto es posible decir “Yo soy Yo”.

Los mitos fundacionales ofrecen el arquetipo del doble como advertencia de

mortalidad y limite. En La Epopeya de Gilgamesh, la muerte de Enkidu revela la

80



finitud del héroe, mientras el Narciso ovidiano ejemplifica la trampa especular del
deseo que termina en alienacion; ambos relatos anticipan la carga existencial y

narcisista que la literatura posterior profundizara.

Durante el Romanticismo aleman, Jean-Paul Richter acufia el término
Doppelgénger y explora su ambigliedad entre lo comico y lo siniestro, mientras
E.T.A. Hoffman radicaliza el motivo al vincularlo con delirios, deseos reprimidos y
terror psicologico, convirtiendo la duplicidad en una técnica narrativa que

desestabiliza al lector.

En la literatura fantastica de los siglos XIX y XX, el doble se consolida como
operador de lo ominoso: su aparicion fractura las leyes de identidad y verosimilitud,
instala la duda todoroviana entre lo natural y lo sobrenatural y activa la inquietante

sensacion lacaniana de un mundo “demasiado bien” ajustado a nuestros temores.

En conjunto, la figura del doble actiua como un barémetro cultural que mide
la vulnerabilidad del yo frente a sus propias proyecciones y fantasmas. Sirve tanto
para denunciar la escision moderna, anhelo de unidad perdida, como para
evidenciar la inestabilidad de cualquier certeza ontoldgica. Por ello, su persistencia
a lo largo de tres milenios confirma su potencia simbdlica: el doble no solo duplica
cuerpos o conciencias; duplica la pregunta misma por la identidad, recordandonos
que reconocer(nos) implica siempre enfrentarse a una sombra que, al mirarnos,

también nos mira.

81



Conclusiones

Esta investigacion ha recorrido un complejo entramado tedrico que permitid
el abordaje del fendmeno de lo ominoso (Unheimlich) como una categoria rica y
multifacética, cuyo alcance desborda lo meramente estético para convertirse en una
via privilegiada de interrogacién sobre la subjetividad, el deseo y la identidad. A
través de un enfoque interdisciplinario que integra aportes del psicoanalisis, la
filosofia y la literatura, se ha puesto en evidencia que lo ominoso se manifiesta alli
donde lo familiar se torna extrafio, donde lo intimo aparece investido de una carga
perturbadora, revelando la fragilidad de las fronteras que sostienen la coherencia

del yo.

El analisis conceptual y etimoldgico inicial permiti6 comprender cémo el
término Unheimlich encierra una paradoja constitutiva: lo inquietante no proviene de
lo radicalmente ajeno, sino de aquello que, siendo propio, se ha vuelto irreconocible.
Esta ambivalencia semantica y afectiva, entre lo heimlich (intimo, oculto) y lo
unheimlich (revelado, amenazante), encuentra su expresion paradigmatica en la
figura del doble, que actia como condensador simbdlico de las tensiones que

atraviesan al sujeto.

Desde la perspectiva psicoanalitica, la figura del doble encarna varios de los
elementos centrales que definen lo ominoso: el retorno de lo reprimido, la
confrontacién con la muerte, la angustia de castracion, la escision del yo, y la
compulsion a la repeticidon. Freud identificd en el doble una manifestacion temprana
del narcisismo primario, que al devenir autbnoma y persecutoria, refleja el miedo a
la disolucién del yo. El doble se transforma, entonces, en portador de lo siniestro:
es reflejo distorsionado, sombra que amenaza, espejo que devuelve una imagen
gue ya no es reconocible como propia. Simultaneamente, conserva una dimensién
defensiva, ya que representa un intento fallido del sujeto por sostener la ilusion de

continuidad psiquica frente a la amenaza de la muerte.

82



Lacan profundiza esta comprension al situar al doble en el corazén del
proceso de subjetivacion, estructurado por el lenguaje, el deseo y la mirada del Otro.
Lo ominoso emerge cuando el sujeto percibe que su identidad esta escindida,
alienada en una imagen especular que no le pertenece, atrapada en un orden
simbdlico que lo antecede y determina. El doble, en este contexto, no es
simplemente otro que se le aparece, sino la evidencia traumatica de que el yo nunca
coincide consigo mismo. Asi, el doble se configura como la expresion estructural de

una falta, de un desajuste constitutivo entre el sujeto y su representacion.

En este sentido, la articulacion del doble con la literatura adquiere una
relevancia fundamental. La literatura, y en particular la literatura fantastica, se revela
como un espacio privilegiado para la escenificacion de lo ominoso, permitiendo
explorar sus multiples capas simbodlicas a través de dispositivos narrativos,
imagenes arquetipicas y figuras retéricas. La presencia persistente del doble en
mitos, relatos romanticos y narraciones contemporaneas indica su funcion como
operador cultural de la angustia subjetiva. Su apariciéon desestabiliza los limites
entre realidad y ficcion, identidad y otredad, verosimilitud y delirio. En obras como
las de E.T.A. Hoffmann, Dostoyevski, el doble actua como catalizador de lo
ominoso, exponiendo la escision interna del personaje, la fragilidad de la percepcion

y la imposibilidad de un yo pleno y coherente.

La importancia de articular el psicoanalisis con la literatura radica
precisamente en esta capacidad de la ficcion para dar forma a lo informe, para
representar lo que escapa al discurso racional. La figura del doble permite, desde la
narrativa, acceder a los pliegues mas oscuros de la subjetividad, alli donde la razén
vacila y lo reprimido insiste. Al establecer este vinculo, la tesis ha buscado mostrar
que el psicoanalisis no solo enriquece la lectura literaria, sino que la literatura, a su
vez, encarna y dramatiza las hipdtesis fundamentales del pensamiento

psicoanalitico.

83



En suma, lo ominoso, lejos de ser un efecto superficial del miedo o de lo
extrano, constituye una categoria estructural que revela el modo en que el sujeto se
constituye y se desestabiliza. La figura del doble, como sintesis simbdlica de esta
experiencia, permite pensar la identidad no como una esencia, sino como una
construccion inestable, escindida y en permanente tension entre lo que se quiere
ser, lo que se teme ser, y lo que no se puede evitar ser. Al confrontarnos con nuestra
sombra, ese otro que también somos, el doble nos obliga a mirar de frente aquello

gque mas deseamos y mas tememos: nuestra propia falta.

84



Bibliografia

Alonso, G. L., & Losada, F. M. (1998). Germen del movimiento romantico inglés en
el siglo XVIIl'y su desarrollo en la Norteamérica del XIX. En J. Pacheco y C.
Vera (Eds.), Romanticismo europeo: Historia, poética e influencias (pp. 13-
14). Universidad de Sevilla.
https://books.google.es/books?hl=es&Ir=&id=McY_rDhTNaMC&oi=fnd&pg=

PA9&da=Movimiento+literario+del+romanticismo+aleman&ots=kUZvyOpk

R&sig=xZsbnCkqiZaKLxsJRTUhIZSswok#v=onepage&g=Movimiento%?20lit

erario%20del%20romanticismo%20aleman&f=false

Arango, R. S. (2008). Goethe y el romanticismo aleman. Lingdiistica y literatura,
53, 51-64.

Asmuth, C. (2013). El caracter visual fundamental de todo conocimiento. Teoria de

la imagen y teoria perspectiva en Fichte. Revista de Estud(i)os sobre Fichte,
6, 15-27.

Ballesteros, G. A. (1998). Narciso y el doble en la literatura fantastica victoriana

(1era. Ed.). Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha.

Bauab, A. (2015). Lo Unheimliche, la experiencia del doble y el acontecimiento

estético. lapsus calami, (5), 127-130.

Bellemin-Noél, J. (2001). Notas sobre lo fantastico. En D. Roas (Compi.), Teorias
de lo fantastico (pp. 107-140). Arcol/Libros, S. L.

Biblioteca Digital. (2025). Obras Clasicas de Siempre: La leyenda de Gilgamesh
2500 a. C.

Bradford, M. L. (2014). El discurso de lo fantastico y lo real como discurso: La
literatura fantastica como forma de reflexionar sobre la ficcion. Luthor, (21),
27-34.

85


https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=McY_rDhTNaMC&oi=fnd&pg=PA9&dq=Movimiento+literario+del+romanticismo+aleman&ots=kUZvyOpk_R&sig=xZsbnCkqiZaKLxsJRTUhIZSswok#v=onepage&q=Movimiento%20literario%20del%20romanticismo%20aleman&f=false
https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=McY_rDhTNaMC&oi=fnd&pg=PA9&dq=Movimiento+literario+del+romanticismo+aleman&ots=kUZvyOpk_R&sig=xZsbnCkqiZaKLxsJRTUhIZSswok#v=onepage&q=Movimiento%20literario%20del%20romanticismo%20aleman&f=false
https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=McY_rDhTNaMC&oi=fnd&pg=PA9&dq=Movimiento+literario+del+romanticismo+aleman&ots=kUZvyOpk_R&sig=xZsbnCkqiZaKLxsJRTUhIZSswok#v=onepage&q=Movimiento%20literario%20del%20romanticismo%20aleman&f=false
https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=McY_rDhTNaMC&oi=fnd&pg=PA9&dq=Movimiento+literario+del+romanticismo+aleman&ots=kUZvyOpk_R&sig=xZsbnCkqiZaKLxsJRTUhIZSswok#v=onepage&q=Movimiento%20literario%20del%20romanticismo%20aleman&f=false

Caillois, R. (1970). Imagenes, imagenes: Sobre los poderes de la imaginacion

(1era. ed.). Edhasa Sudamericana, S. A.

Carbé, R. M. (2013). Juicio y Ser: Kant y Fichte en la encrucijada hacia el

romanticismo. Revista de Estud(i)os sobre Fichte, 6, 28-38.

Cartwright, M. (2023). Narciso. World History Encyclopedia en espanol.
https://www.worldhistory.org/trans/es/1-15724/narciso/

Corominas, J. (1987) “Breve diccionario etimologico de la lengua castellana”.
Tercera edicion. Gredos.
Diccionario de la Real Academia Espafiola (DRAE). (2022).

Diccionario Espariol de Términos Literarios Internacionales (DETLI). (2009).

https://www.proyectos.cchs.csic.es/detli/sites/default/files/Doble.pdf

Dostoievski, F. (2023). E/ doble [Obra publicada en 1846]. Alianza editorial.

Fernandez, M. M. (1999). El hombre de la arena de E.T.A. Hoffman: una lectura

semidtica. Akademos, (2). 103-119.

Ferreyra, N. (2015). Disertacion sobre Lo siniestro. lapsus calami, (5), 41-43

Freud, S. (1991a). La interpretacion de los suefos (primera parte) (1900). Vol. IV.

Amorrortu Editores.

(1991b). Sobre un caso de paranoia descrito autobiograficamente

(Schreber) Trabajos sobre técnica psicoanalitica y otras obras (1911-1913).

Vol. XlIl. Amorrortu Editores.

(1991c). Tétem y tabu y otras obras (1913-1914). Vol. XIll. Amorrortu

Editores.

(1991d). Nuevas conferencias de introduccién al psicoanalisis y otras
obras (1932-1936). Vol. XXIl. Amorrortu Editores.

86


https://www.worldhistory.org/trans/es/1-15724/narciso/
https://www.proyectos.cchs.csic.es/detli/sites/default/files/Doble.pdf

(1992a). Fragmento de analisis de un caso de histeria (Dora). Tres
ensayos de teoria sexual y otras obras (1901-1905). Obras Completas, Vol.

VIl. Amorrortu Editores.

(1992b). Contribucidén a la historia del movimiento psicoanalitico.
Trabajos sobre metapsicologia y otras obras (1914-1916). Obras

Completas, Vol. XIV. Amorrortu Editores.

(1992c). De la historia de una neurosis infantil (el “Hombre de los Lobos”)
y otras obras (1917-1919). Obras completas, Vol. XVII. Amorrortu Editores.

(1992d). Mas alla del principio de placer. Psicologia de las masas y
analisis del yo y otras obras (1920-1922). Obras Completas, Vol. XVIII.

Amorrortu Editores.

(1992e). El yo y el ello y otras obras (1923-1925). Vol. XIX. Amorrortu

Editores.

(1992f). Presentacion autobiografica. Inhibicidon, sintoma y angustia
¢ Pueden los legos ejercer el analisis? y otras obras (1925-1926). Vol. XX.

Amorrortu Editores.

(19929). El porvenir de una ilusion. El malestar de la cultura y otras obras
(1927-1931). Vol. XXI. Amorrortu Editores.

Gabas, R. (2001). El “todo-uno” del idealismo aleman en la poesia de Hdolderlin.

Enrahonar, (32-33), 43-65.

Gonzalez, S. A. (1984). De lo fantastico y de la literatura fantastica. Dialnet, 7,

207-226.

Hanns, L. A. (2001). Diccionario de términos alemanes de Freud. Editorial Lumen

Lohle.

87



Hegel, G. W. F. (1978). Escritos de juventud (1ra ed.). Fondo de Cultura
Econdmica.
https://www.academia.edu/40865672/Hegel Escritos de juventud M%C3
%A9xico FCE 1978

Herrero, C. J. (2011). Figuras y significaciones del mito del doble en la literatura:

teorias explicativas. Cédille: revista de estudios franceses, (2), 17-48.
Hoffman, E. T. (1817). El hombre de arena. Editorial Elejandria.
Holderlin, F. (1976). Ensayos (1era. Ed.). Editorial Ayuso.

Holderlin, F. (2010). Hiperion o el ermita en Grecia (282 ed.). Jesus Munarriz

(traduccion y edicion). Madrid: Ediciones Hiperion.

Hubehak, F. (2012). Derecha e izquierda en la historia. Biblioteca digital de la

Universidad Catdlica Argentina.

Jentsch, E. (1906). Zur Psychologie des Unheimlichen. Psychiatrisch-
Neurologische Wochenschrift, 8, 195-205.

Jourde, P., & Tortonese, P. (1996). El doble: un tema devorador (A. J. Lépez,
Trans.). En Visages du double. Un théme littéraire. (Trabajo original publicado
en 1996).

Lacan, J. (1973). El campo del otro, y retorno a la transferencia. En J. Lacan, E/

seminario de Jacques Lacan libro 11 (pags. 211-237). Paidés.

(1994). Teoria de la falta de objeto. En J. Lacan, El seminario de Jacques

Lacan libro 4 (pags. 11-79). Paidos.

(2007). Introduccidn a la estructura de la angustia. En J. Lacan, E/

seminario de Jacques Lacan libro 10 (pags. 11-96). Paidoés.

88


https://www.academia.edu/40865672/Hegel_Escritos_de_juventud_M%C3%A9xico_FCE_1978
https://www.academia.edu/40865672/Hegel_Escritos_de_juventud_M%C3%A9xico_FCE_1978

(2009). El estadio del espejo como formador de la funcion del yo [je] tal
como se nos revela en la experiencia psicoanalitica. En J. Lacan, Escritos 1
(pags. 99-106). Siglo XXI editores.

(2010). Los interlocutores mudos (S. Zizek, Ed.). Akal.

Lovecraft, H.P. (2002). El horror sobrenatural en la literatura. Fontamara

Coleccion.

Medeiros, C. L. (2019). Imagenes, metaforas y analogias de la naturaleza en el
primer Romanticismo aleman. En N. Garnica (Compi.), La actualidad del
primer romanticismo aleman: Modernidad, filosofia y literatura (pp. 59-80).

Editorial Cientifica Universitaria de la Universidad Nacional de Catamarca.

Munoz, P. D. (2013). Acerca del fendmeno del doble. Verba Volant. Revista de
Filosofia y Psicoanalisis, 3(3), 83-96.

Nandorfy, M. J. (2001). La literatura fantastica y la representacion de la realidad.
En D. Roas (Compi.), Teorias de lo fantastico (pp. 224-243). Arco/Libros, S.
L.

Novalis. (1984). Fragmentos I: Sobre el poeta y la poesia en Escritos Escogidos.
Ed. Visor Madrid, pp. 112.

Nuevo Tesoro Lexicografico de la Lengua Espafiola (NTLLE). (2022). Recuperado
de: http://ntlle.rae.es/ntlle/SrvitGUIMenuNtlle?cmd=Lema&sec=1.3.0.0.0.

Parra, L. A. (2016). La figura del doble en el romanticismo como expresion de la

crisis del sujeto moderno [Disertacion doctoral, Universidad Complutense de
Madrid]. Docta Complutense. https://hdl.handle.net/20.500.14352/26972

Portales, G. (2019). El joven Hélderlin y la recepcion poética de la filosofia de
Spinoza: Los inicios. En N. Garnica (Compi.), La actualidad del primer
romanticismo aleman: Modernidad, filosofia y literatura (pp. 16-34). Editorial

Cientifica Universitaria de la Universidad Nacional de Catamarca.

89


http://ntlle.rae.es/ntlle/SrvltGUIMenuNtlle?cmd=Lema&sec=1.3.0.0.0
https://hdl.handle.net/20.500.14352/26972

Prieto, F. D. R. (2011). Pensamiento tragico en el psicoanalisis Freudiano
[Disertacion Doctoral, Universidad Autbnoma de Madrid]. Repositorio UAM.
https://repositorio.uam.es/handle/10486/7805

Rank, O. (2018). El doble: Un estudio psicoanalitico [Obra publicada en 1925].
Editor digital Titivillus.

Real Academia Espanola (RAE): Diccionario de la lengua espafriola, 23.2 ed.,
[version 23.3 en linea]. <https://dle.rae.es> [06 de noviembre de 2020].

Rios, M. M. (2010). Fou: El doble, el automata y las fuerzas misteriosas del

universo desde Hoffmann hasta Meyrink. Redalyc, 5, (5), 1-12.

Roas, D. (2022). De la maravilla al horror. Los inicios de lo fantastico en la cultura
espafiola. BRUMAL: Revista de investigacion sobre lo fantastico, 10, (2),
315-319.

Solé, M. J (2019). Fichte y el primer Romanticismo aleman. En N. Garnica
(Compi.), La actualidad del primer romanticismo aleman: Modernidad,
filosofia y literatura (pp. 81-105). Editorial Cientifica Universitaria de la

Universidad Nacional de Catamarca.

Spinoza, B. (1996). Etica demostrada segun el orden geométrico [Obra publicada
en 1677] (J. Sanchez, Trad.). Ediciones Akal.

Wilde, O. (2023). El retrato de Dorian Gray [Obra publicada en 1890] (J.L. Lopez,
Trad.). Alianza Editorial.

Winnicott, D. W. (1993). Realidad y juego [Obra publicada en 1971]. Editorial

Gedisa.

Zuloaga, J. M. (2018). El doble en la narrativa hispanoamericana. Revista Calamo
FASPE, (66), 40-45.

90


https://repositorio.uam.es/handle/10486/7805

	PORTADA
	LICENCIA
	Sin título
	Resumen
	Abstract
	Dedicatoria
	Agradecimientos
	ÍNDICE
	Introducción
	Capítulo I. Origen etimológico
	1.1 Das Unheimlich
	1.2 Ominoso
	1.3 Siniestro
	1.4 Inquietante
	1.5 Extrañeza
	1.6 Familiar

	Capítulo II. El sentimiento de lo ominoso en la teoría psicoanalítica
	2. 1 La figura del autómata
	2.2 Angustia de castración

	2.2.1 El doble y la angustia de muerte
	2.3 El principio del placer y la compulsión a la repetición

	Capítulo III. Espejos y sombras: El encuentro con lo ominoso en la construcción del Yo
	3.1 La imagen especular y la constitución del Yo

	3. 1.1 La alienación del Yo: El espejo como lugar de identidad y fragmentación
	3.1.2 Lo ominoso del espejo
	3.2 Repetición y Destino: Thyche, Automaton y lo ominoso en la estructura del deseo

	Capítulo IV. El doble en la literatura: del romanticismo a lo fantástico
	4.1 Romanticismo como respuesta a la fragmentación del yo
	4.2 La figura del doble en la literatura
	4.2.1 Literatura romántica
	4.2.2 Literatura fantástica


	Conclusiones
	Bibliografía


