UNIVERSOAD ASTONOMA DE DUERETARD

Universidad Autobnoma de Querétaro

Facultad de Filosofia

<73 00Na3

Maestria en Filosofia Contemporanea Aplicada

La autogestion social como alternativa al paradigma

sociopolitico instrumental de la modernidad
Tesis

Que como parte de los requisitos para obtener el Grado de

Maestro en Filosofia Contemporanea Aplicada

Presenta

Lic. Pedro Goémez Vessi

Dirigida por:
Dr. Juan Francisco Garcia Aguilar

Dr. Juan Francisco Garcia Aguilar
Presidente

Mtra. Karina Olguin Araujo
Secretario

Dr. Mauricio Avila Barba
Vocal

Dra. Julia Corona Chaparro
Suplente

Dr. Bernardo Garcia Camino
Suplente

Centro Universitario, Querétaro, Qro.
Septiembre, 2025
México



REPOSITORIO
R I INSTITUCIONAL
DGBSDI-UAQ

La presente obra esta bajo la licencia:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

OO

CC BY-NC-ND 4.0 DEED

Atribucion-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional

Usted es libre de:

Compartir — copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la licencia

Bajo los siguientes términos:

Atribucién — Usted debe dar crédito de manera adecuada , brindar un enlace a la licencia,
e indicar si se han realizado cambios . Puede hacerlo en cualquier forma razonable, pero no de
forma tal que sugiera que usted o su uso tienen el apoyo de la licenciante.

@ NoComercial — Usted no puede hacer uso del material con propdsitos comerciales .

SinDerivadas — Si remezcla, transforma o crea a partir del material, no podra distribuir el
material modificado.

No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas tecnoldgicas que
restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia.

Avisos:

No tiene que cumplir con la licencia para elementos del material en el dominio publico o cuando su uso
esté permitido por una excepcion o limitacion aplicable.

No se dan garantias. La licencia podria no darle todos los permisos que necesita para el uso que tenga
previsto. Por ejemplo, otros derechos como publicidad, privacidad, o derechos morales pueden limitar la
forma en que utilice el material.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-appropriate-credit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-indicate-changes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-commercial-purposes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-some-kinds-of-mods
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-technological-measures
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-exception-or-limitation
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-publicity-privacy-or-moral-rights

AGRADECIMIENTOS

Al pueblo de México, ya que gracias a su contribucion este trabajo ha sido posible.

Al Consejo Nacional de Humanidades, Tecnologia y Ciencia, por el apoyo

institucional y financiero para la realizacion de esta investigacion.

Ala Facultad de Filosofia de la Universidad Autbnoma de Querétaro, a los docentes
y a toda la comunidad universitaria, por poner este programa a mi disposiciény a la

de todos los mexicanos.

A mi familia, por estar ahi incondicionalmente.

Pagina2de 129



INDICE

AGRADECIMIENTOS. ...ttt ettt et ettt et et e et e e eee e et et e eea e ene e eeaetnneennns 2
INDICE ..ttt sttt ettt et st bt et bt ebe et et 3
RESUMEN. ... .ottt ettt et e e et e et e et e en e et e eneeaaeennaeaneennaennns 5
ABSTRACT ettt ettt ettt ettt e e et e et e e et ea et e ennes 7
INTRODUCCION ...ttt ettt ettt ettt ettt et sbe et sbe et e s st e b eseesbe et esbeeneeseeas 9
CAPITULO 1. EL PARADIGMA SOCIOPOLITICO DE LA MODERNIDAD....................... 14
1.1 SubjetivisSmo SOCIOPOLTICO ..ucuieieeiee e e e 16
Hobbes: el contrato como renuncia en pro de la seguridad .........c..ccevveviennannns 17
Locke: la propiedad como bienestar y expresion de la libertad ........................ 20

1.2 Liberalismo individualisSta ........cccceuviiiiiiiiiiiiiiiii e 23
= a) ANE 1 (o] aTeT o 1= VAo =Y o 1Y P 23
Hegel: mediacion institucionaly esfera Civil.......covieiiiiiiiiiiiiiirr s 29

CAPITULO 2. CRITICAS FILOSOFICAS CONTEMPORANEAS AL PARADIGMA

INSTRUMENTAL ...ttt ettt ettt e e et e et et e et e en e eeaeeneeeaaaeenneennneens 36
2.1 Horkheimery Adorno: de la llustracion al dominio técniCo ........cccvvvvvenenennnen.. 37
2.2 Larazén comunicativa: criticay reconstruccioén del proyecto moderno.......... 45
2.3 Edward Said: el saber COMO POAET ..euvnvniniiii e eeee, 50
2.4 Enrique Dussel: colonialidad del podery modernidad eurocéntrica............... 55
2.5 Bolivar Echeverria: reforma del sujeto y hegemonia cultural ............ccceeuenenn. 59

CAPITULO 3. CRITICA DESDE LA ANTROPOLOGIA EVOLUTIVA ....c.vvveeeveeeeceeeennee. 67
3.1 Sociabilidad como herencia evolutiva...........cceeeuiiiiiiiiiiiiiiiiiiniine, 68
3.2 Seleccion socialy el control de la agreSion ......ccveeenieiiiiiiiiiiei e eeeeeenns 72
3.3 Cultura cooperativa y evolucion gen-CUltura .........cevievieiiieniiiieeiiieiieeeeeeenenns 79

CAPITULO 4. AUTOGESTION SOCIAL, PODER Y FORMAS DE LO COMUN................. 86
4.1 Critica a la verticalidad institucional.........ccccvviiiiiiiiiiiiiiii e 87
4.2 Racionalidad colaborativa ..........ccceviiiiiiiiiiiiiiiii 89

Pagina 3de 129



4.3 Autogestion social como paradigma politiCO ....evveiiiiiiiiiiiiiiiie e, 93

CAPITULO 5. LA SALA DE LECTURA PARA LAS INFANCIAS TRABAJADORAS DEL
TIANGUIS DE MONTE SACRO COMO ESPACIO AUTOGESTIVO Y DE ETICIDAD

SITUADA . et ettt ettt e e e e e et e eaa e eae s eaaeeaeenneanasen 97
5.1 Consideraciones metodolégicas y ubicacion situada delcaso ...................... 98
5.2. Génesis comunitaria de la Sala de Lectura.......c..ccevevviiiiiiiiiiiniiiiiniininn, 99

Origenes, motivaciones y vinculos primordiales .......c.ccooveieiiiiiiiiiieiiieeieeenenne. 99
El gesto inaugural: de la memoria al proyeCto.....cceeeieiiiiiiniiiieiiieiieeeeeeenns 100

La llegada de Guadalupe y la consolidaciéon de la Sala como entramado social

................................................................................................................. 102
La Sala como espacio formativo: vinculos con la universidad y pedagogia
=T o3= ] 0 g F=To - TP 104
Los sentidos de comunidad: vinculos, afectos y narrativas compartidas........ 106
5.3 Practicas de cuidado, aprendizaje y autogestion cotidiana.............ccceenen..... 109
Cuidado como prinCipio Organizador ... ....vue i iurie i eieee e ee e e e eeanens 109
Aprendizaje relacional y horizontalidad...........ccoiiiiiiiiiiiiic e, 110
Espacialidad autogestiva: habitar lo COmMUN .....ccieiiiiiiiiiiiiiiec e 110
Economia afectiva y sostenibilidad relacional.........c..cccoviiiiiiiiiiiiiiniiinenn, 111
5.4. Tensiones, limites y sostenibilidad: una ética situada en disputa................. 112
Precariedad estructural y autonomia fragil.........cccceeieiiiiiiiiiiiiiiiiiieceeeenns 112
La asimetria en la reCiproCidad .....ceceeiiiiiiiiieieeeeereeeeeee e 114
El desgaste emocionaly los limites del cuidado ......cceeenveiiiiiiiiiiiiiieeeeenn, 114
Tensiones con el entorno: indiferenciay resistencia.......ccccoevvviiiiiininininenen.n, 115

Conclusiones del caso de estudio: potencia instituyente y filosofia desde abajo

................................................................................................................. 115
CONCLUSIONES GENERALES ......oiiiiiiiiiiiiiicici 119
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS ......cvtiiiiieeieeciee et eiee et siveesveeeveeenee e 125
BIBLIOGRAFIA COMPLEMENTARIA .....ccuviitiieieeteeieeeieeeeeereeaeesreesseesaneenseenseennas 127
ANEXO: UBICACION DE LA SALA DE LECTURAS Y REGISTRO FOTOGRAFICO DEL
ESPACIO Y SUS ACTIVIDADES ......ouiiiiiiiiiic e 128

Pagina 4 de 129



RESUMEN

La presente tesis se propone repensar criticamente el paradigma sociopolitico
instrumental que ha dominado la modernidad occidental. Este paradigma, basado
en una antropologia negativa, una epistemologia instrumental y una normatividad
jerarquica, concibe al ser humano como un individuo competitivo y autbnomo, cuya
convivencia solo es posible mediante la intervencién de una autoridad externa. En
contraste con esta vision, el trabajo defiende la posibilidad de una politica fundada

en la cooperacion, la interdependencia y la autogestion colectiva.

Desde un enfoque interdisciplinario que articula la filosofia politica, la antropologia
evolutiva y la investigacion empirica, la tesis desarrolla una critica a los fundamentos
del pensamiento moderno —a partir del analisis de autores como Hobbes, Locke,
Hegel, Kant, Habermas, Dussel y Bolivar Echeverria— y propone una
reconstruccion alternativa del sujeto politico como agente relacional, prosocial y
normativo. Se argumenta que la moralidad, la empatia y la capacidad deliberativa
no son productos culturales tardios, sino condiciones biolégicas y evolutivas de
nuestra especie, lo cual permite fundamentar la viabilidad de formas politicas no

jerarquicas.

El ndcleo propositivo de la tesis gira en torno al concepto de autogestion social,
entendido no solo como forma organizativa horizontal, sino como paradigma
normativo que transforma las relaciones entre sujetos, saberes y decisiones
colectivas. Esta propuesta se articula con la idea de una racionalidad colaborativa,
que desplaza la légica de la obediencia por la corresponsabilidad y el juicio

compartido.

Como demostracion empirica de esta posibilidad, se incluye un estudio de caso

sobre la Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte

Pagina 5 de 129



Sacro, un espacio autogestivo que encarna en la practica muchos de los principios
discutidos tedricamente. A través de observacidn participante y entrevistas
semiestructuradas, se reconstruyen las dinamicas organizativas, los vinculos
afectivos y los desafios éticos de este proyecto comunitario. El analisis muestra
tanto la potencia instituyente de esta experiencia como sus tensiones estructurales,

destacando la importancia de una ética situada en contextos de precariedad.

En conjunto, la tesis ofrece una contribucion al pensamiento politico contemporaneo
al mostrar que la autogestion no es solo una practica marginal, sino una alternativa
politica real, coherente con nuestra naturaleza prosocial y capaz de inspirar
transformaciones culturales, normativas e institucionales. Frente a la crisis de
legitimidad de los regimenes modernos, esta investigacion reivindica la posibilidad
de una filosofia politica desde abajo, anclada en el vinculo, el cuidado y la

construccién colectiva de lo comun.

Palabras Clave: Autogestion social, Racionalidad colaborativa, Paradigma
sociopolitico moderno, Filosofia politica critica.

Pagina 6 de 129



ABSTRACT

This thesis aims to critically rethink the instrumental sociopolitical paradigm that has
dominated Western modernity. Grounded in a negative anthropology, instrumental
epistemology, and hierarchical normativity, this model conceives human beings as
competitive and autonomous individuals whose coexistence requires external
authority. In contrast, the thesis defends the possibility of a politics rooted in

cooperation, interdependence, and collective self-management.

Through an interdisciplinary approach combining political philosophy, evolutionary
anthropology, and empirical research, the study critiques the foundations of modern
political thought —engaging authors such as Hobbes, Locke, Hegel, Kant,
Habermas, Dussel, and Bolivar Echeverria — and reconstructs an alternative notion
of the political subject as relational, prosocial, and normatively capable. It argues
that morality, empathy, and deliberative agency are not late cultural achievements

but evolutionary traits, thus grounding the viability of non-hierarchical political forms.

The core proposal centers on the concept of social self-management, not merely as
a horizontal organizational technique but as a normative paradigm that transforms
relations among subjects, knowledge, and collective decisions. This is articulated
with the notion of collaborative rationality, shifting from obedience to shared
judgment and mutual responsibility.

To substantiate this alternative, the thesis includes a case study of the Reading
Room for Working Children at the Monte Sacro Street Market, a self-managed
community space that embodies many of the theoretical principles discussed.
Through participant observation and semi-structured interviews, the study
reconstructs the organizational dynamics, affective bonds, and ethical challenges of
this collective experience. The analysis highlights both its instituting potential and
structural tensions, underscoring the relevance of a situated ethics in precarious

contexts.

Pagina7 de 129



Altogether, the thesis offers a contribution to contemporary political thought by
showing that self-management is not a marginal practice but a real political
alternative, consistent with our prosocial nature and capable of inspiring cultural,
normative, and institutional transformations. In the face of the current legitimacy
crisis of modern regimes, this work reclaims the possibility of a political philosophy
from below, grounded in care, relationality, and the collective construction of the

common.

Keywords: Social self-management, Collaborative rationality, Modern sociopolitical
paradigm, Critical political philosophy.

Pagina 8 de 129



INTRODUCCION

Desde los albores de la modernidad en el siglo XVI, el pensamiento politico
occidental ha estado dominado por un conjunto de ideas que configuran lo que aqui
denominaremos el paradigma sociopolitico instrumental. Este paradigma se edifica
sobre una antropologia negativa, segun la cual el ser humano es un individuo
esencialmente racional, autbnomo y competitivo, que busca maximizar su propio
beneficio y cuya convivencia con otros no responde a una inclinacion natural hacia
lo comun, sino a un calculo estratégico de intereses. En esta légica, la sociedad es
una construccion artificial: una suerte de pacto entre sujetos aislados que, por miedo
0 conveniencia, deciden renunciar a ciertas libertades a cambio de seguridad. Esta
concepcion ha justificado histéricamente la existencia del Estado como instancia
superior, dotada del monopolio legitimo de la violencia, encargada de organizar la

vida colectiva, prevenir el conflicto y garantizar el orden.

Fildsofos como Hobbes, Locke, Kant y Hegel —cada uno con sus matices— han
contribuido decisivamente a esta matriz conceptual. En todos ellos, la sospecha
hacia la naturaleza humana, el miedo al desorden y la prioridad del individuo sobre
el vinculo social aparecen como elementos fundacionales de lo politico. El resultado
ha sido una concepcion vertical y tecnocratica del poder, en la que la ciudadania se
reduce a obediencia, la deliberacién se transforma en administracién, y la politica
se confunde con gestion. Esta racionalidad instrumental ha permeado no solo las
teorias politicas, sino también la estructura institucional moderna, configurando
formas de organizacién social basadas en la jerarquia, la desconfianza y la

exclusion.

Sin embargo, es importante distinguir entre el pensamiento filoséfico moderno —es
decir, las elaboraciones tedricas de sus grandes pensadores— y la forma en que
estos postulados se han encarnado en la experiencia historica de los sujetos. La

modernidad no ha sido solo un corpus de ideas, sino una transformacién material,

Pagina9de 129



simbdlica y subjetiva de enorme profundidad. Procesos como la urbanizacion, la
consolidacion del Estado-nacion, la expansion de la propiedad privada y la
normalizacion del trabajo asalariado han configurado no solo sistemas de gobierno,
sino también imaginarios, afectos y formas de vida. El sujeto moderno no es
simplemente un individuo tedrico; es un agente modelado por instituciones,
discursos y practicas que legitiman la competencia, la productividad, la autonomia
y la racionalidad como valores supremos. Esta sedimentacion cultural del paradigma
instrumental ha producido subjetividades despolitizadas, habituadas a delegar

decisiones, y comunidades fragmentadas por la légica del interés privado.

Frente a esta hegemonia, la presente investigacidon parte de una doble necesidad:
tedrica y practica. Por un lado, cuestionar criticamente los fundamentos filosoficos,
antropoldgicos y normativos del paradigma instrumental moderno; por otro, explorar
alternativas concretas que permitan imaginar formas distintas de organizacion
politica. La tesis que guia este trabajo sostiene que, lejos de ser una consecuencia
natural de la condicibn humana, el paradigma moderno responde a una
configuracion historica contingente que ha invisibilizado otras formas posibles de lo
politico. Esta configuracibn ha marginado sistematicamente dimensiones
fundamentales de nuestra especie: la capacidad de cooperacion, la
interdependencia, el juicio compartido y el cuidado mutuo. En lugar de partir de un
sujeto aislado que necesita ser gobernado, proponemos pensar desde una
antropologia relacional, que reconozca la sociabilidad como rasgo constitutivo del

ser humano y abra camino a nuevas formas de autogobierno.

En este sentido, la hipétesis central que atraviesa esta investigacion es que existen,
en el presente, practicas sociales que encarnan una racionalidad politica alternativa,
basada no en el control, la delegacién o la obediencia, sino en la colaboracion, la
horizontalidad y la corresponsabilidad. Estas practicas —aunque frecuentemente
invisibilizadas o deslegitimadas por las estructuras dominantes— no solo son

viables, sino que resultan mas coherentes con nuestras capacidades evolutivas,

Pagina 10 de 129



éticas y cognitivas. La autogestion social aparece, asi, no como una utopia marginal,

sino como un paradigma posible que merece ser pensado, analizado y cultivado.

La justificacion de este enfoque no es meramente conceptual. En un contexto global
marcado por la polarizaciéon, la crisis de legitimidad de las instituciones
democraticas, el avance de los autoritarismos y la mercantilizacién de la vida, se
vuelve urgente revisar los supuestos desde los que organizamos nuestra
convivencia. Las profundas desigualdades sociales, econdmicas y ecoldgicas no
pueden ser vistas simplemente como fallas técnicas del sistema, sino como
sintomas de una arquitectura institucional que inhibe nuestras capacidades
politicas. La escasez no es moral, sino institucional: hemos construido marcos que
bloquean nuestras disposiciones cooperativas y debilitan nuestra agencia colectiva.
Por ello, repensar el paradigma moderno no es solo un ejercicio teoérico, sino una
tarea politica urgente: implica recuperar formas de organizaciéon donde la
comunidad, la confianza y el juicio compartido ocupen el lugar que hoy detentan el
calculo, la imposicion y la delegacion.

Esta tesis es de corte interdisciplinario, ya que es una articulacion entre critica
filosofica, evidencia empirica y estudio de caso. Se parte de una revision
genealdgica del paradigma sociopolitico moderno, atendiendo tanto a sus raices
filosoficas como a su sedimentacion institucional. A través del analisis de autores
como Hobbes, Locke, Kant, Hegel, Habermas, Said, Dussel y Bolivar Echeverria,
se reconstruyen los supuestos que han configurado la politica moderna como un

campo separado, jerarquico y normativo.

Esta revisién tedrica se complementa con una mirada desde la antropologia
evolutiva, que permite contrastar los supuestos del paradigma sociopolitico
moderno con los hallazgos cientificos sobre la naturaleza prosocial del ser humano.
Investigadores como de Waal, Tomasello, Boehm y Wrangham han demostrado que
la cooperacién, la empatia, la sensibilidad moral y la normatividad compartida no
son adiciones culturales tardias, sino dimensiones constitutivas del Homo sapiens.

Esta evidencia empirica refuerza la necesidad de pensar nuevas formas de

Pagina 11 de 129



organizacion politica que partan de nuestras capacidades colaborativas, y no de su

negacion.

El objetivo general de esta investigacion es, por tanto, doble: por un lado, desmontar
criticamente el paradigma instrumental moderno desde sus fundamentos filoséficos
y antropoldgicos; por otro, mostrar que es posible construir alternativas
organizativas mas horizontales y colaborativas, a partir del analisis de una
experiencia concreta de autogestion social. Para ello, se elige como objeto de
estudio la Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte
Sacro, un espacio comunitario autogestionado que encarna muchos de los
principios aqui defendidos. Esta Sala no es simplemente un proyecto educativo o
cultural, sino una institucion viva, generada desde abajo, en la que se experimentan

formas no jerarquicas de organizacion, cuidado y deliberacion colectiva.

La investigacion se estructura en cinco capitulos. El primero analiza los
fundamentos filoséficos del paradigma sociopolitico instrumental, identificando su
antropologia negativa, su légica jerarquica y su normatividad técnica. El segundo y
el tercero desarrollan una critica a este modelo desde la filosofia politica y la
antropologia evolutiva, argumentando la posibilidad —y la necesidad— de una
racionalidad colaborativa. El cuarto capitulo conceptualiza la autogestion social
como paradigma normativo e institucional, articulando sus dimensiones éticas,
politicas y pedagdgicas. Finalmente, el capitulo quinto presenta el estudio de caso,
en el que se analizan las practicas, tensiones y aprendizajes de la Sala de Lectura,

a la luz del marco tedrico previamente desarrollado.

Desde el punto de vista metodoldgico, la tesis adopta un enfoque cualitativo e
interdisciplinario, que combina el analisis filoséfico con el trabajo de campo. La
investigacion empirica se realizé a lo largo de un semestre mediante observacién
participante en las sesiones de la Sala, asi como entrevistas semiestructuradas a
coordinadores, facilitadores y participantes habituales. Esta aproximacion permitio
captar tanto las dinamicas organizativas como los vinculos afectivos, las formas de

decision colectiva y los desafios materiales que enfrenta el proyecto. El analisis del

Pagina12 de 129



caso no busca generalizar ni idealizar, sino ilustrar cdmo opera en la practica una
forma distinta de lo politico, y qué condiciones hacen posible —o dificultan— su

sostenibilidad.

La apuesta final de esta tesis es filosoéfica y politica: se trata de demostrar que otra
forma de organizacion social no solo es deseable, sino posible; que el juicio moral
y la cooperacién no deben ser vistos como recursos escasos, sino como fuentes
constitutivas de lo comun; y que, frente a la crisis de la representacion y la
delegacion, es urgente recuperar una politica fundada en el vinculo, la deliberacion
y la co-creacién de normas. En lugar de resignarnos a un modelo que administra la
desconfianza, esta investigacion invita a pensar lo politico desde la participacion, el
juicio compartido y la comunidad construida. Porque tal vez, en un tiempo marcado
por la fragmentacion y el desencanto, pensar desde la colaboracién y el cuidado,

sea la forma mas radical de rehacer el nosotros.

Pagina 13 de 129



CAPITULO 1. EL PARADIGMA SOCIOPOLITICO DE LA
MODERNIDAD

Este capitulo se propone reconstruir los fundamentos tedricos del paradigma
sociopolitico de la modernidad, entendido junto con Habermas, como la
configuracion dominante que ha dado forma a nuestras ideas contemporaneas
sobre el sujeto, la sociedad y el poder desde los inicios de la modernidad hasta
nuestros dias. A través del analisis de figuras clave como Hobbes, Locke, Kant y
Hegel, se delinean los conceptos que sostienen una racionalidad centrada en la
subjetividad individual, la autonomia racional y una vision instrumental de la accion.
Esta racionalidad instrumental, entendida con Horkheimer como una forma de razén
orientada principalmente a la optimizacion de medios para alcanzar fines
individuales, deja de lado consideraciones éticas, relacionales o comunitarias,

privilegiando la eficiencia por sobre la normatividad.

Sin embargo, esta reconstruccién no se limita a una revision histérica. Busca
también poner en evidencia que la modernidad no puede comprenderse Unicamente
como un proceso de transformacién interna de Europa, sino que ha estado desde
sus origenes vinculada a dinamicas de colonizacién, expansion global, y exclusion.
Como se vera mas adelante, lo que llamamos “moderno” esta marcado por
relaciones de poder que han definido quién tiene derecho a enunciar, a representar,
a decidir. Esta dimension colonial, que no es periférica sino constitutiva del proyecto
moderno, sera retomada criticamente en los capitulos posteriores, a partir de las

aportaciones de autores como Edward Said, Enrique Dussel y Bolivar Echeverria.

En este marco, este capitulo ofrece una reconstruccion genealdgica de los
principales conceptos que definen al sujeto moderno como ente racional, autbnomo
y propietario, y a la sociedad como un agregado de individuos vinculados por un
pacto racional de intereses. Esta exposicion busca situar criticamente el marco

epistémico desde el cual se han legitimado formas de organizacion politica basadas

Pagina 14 de 129



en la individualidad, la propiedad y el calculo de fines. Mas que un ejercicio
historiografico, esta reconstruccion asume un caracter genealdgico y critico,
orientado a desentrafiar los supuestos que legitiman ciertas formas de organizacion
politica modernas, para asi preparar el terreno de una critica filosofica vy

antropoldgica mas profunda.

Si bien es posible rastrear elementos del pensamiento moderno en autores
anteriores —como en el caso de Giovanni Pico della Mirandola (1486), con su
célebre exaltacion de la dignidad humana como fundamento de la libertad—, este
trabajo opta por iniciar su reconstruccién critica a partir de figuras que marcan un
punto de inflexion en la configuracién del paradigma sociopolitico moderno. Hobbes,
Locke, Kant y Hegel no solo reflexionan sobre la autonomia del sujeto o la razén
practica, sino que formulan las arquitecturas conceptuales que legitimaran el Estado
moderno, el derecho burgués, la representacién politica liberal y la centralidad del

individuo propietario como eje de la vida social.

La eleccion de estos autores responde, por tanto, a una delimitacion analitica
precisa: no se trata unicamente de explorar los origenes filoséficos de la
modernidad, sino de identificar aquellos momentos en los que la subjetividad
moderna se convierte en principio de organizacion y justificacion del orden politico.
Desde el contrato como fundamento del poder (Hobbes y Locke), hasta la
autolegislacion moral del sujeto racional (Kant) y su insercion en instituciones
histoéricas (Hegel), estas formulaciones consagran una idea de lo politico centrada
en la autonomia de los individuos, la administracion del conflicto, la delegacion del

poder y la neutralizacion de lo comun como horizonte normativo.

Esta tesis no busca agotar la genealogia de la modernidad, sino interrogar el nucleo
del dispositivo filoséfico que hizo posible su institucionalizacion politica. Es alli
donde estos autores se vuelven fundamentales: porque no solo piensan la

modernidad, sino que la constituyen.

Pagina 15 de 129



1.1 Subjetivismo sociopolitico

Desde la perspectiva filosofica moderna, uno de los mayores retos del pensamiento
politico ha sido el de dar cuenta del fundamento legitimo del poder. A lo largo de la
tradicion, el ejercicio del poder ha sido justificado por la voluntad divina, la
costumbre o la ley natural. Sin embargo, con el advenimiento de la modernidad -
plenamente instaurada por la llustracion en el s. XVII-, el debilitamiento de las
estructuras tradicionales y el encumbramiento del /ogos, se volvio imperativo
elaborar una nueva fundamentacién del orden politico, ya no desde una autoridad
externa, sino a partir del individuo mismo. La pregunta por el origen y la legitimidad
del poder ya no puede responderse apelando a una instancia trascendente, sino
que exige una reconstruccion racional desde los presupuestos de la libertad y la

igualdad de todos los seres humanos.

En este contexto, la filosofia politica moderna propone una solucion contractualista.
El orden politico es presentado como resultado de un acuerdo entre individuos libres
e iguales que deciden renunciar a ciertas prerrogativas en favor de la garantia de la
paz y la seguridad. Esta solucion contractual parte de una imagen muy especifica
del ser humano: un individuo racional, autbnomo, dotado de derechos naturales,
cuya voluntad es el fundamento ultimo del vinculo social. A partir de este modelo, el
lazo social deja de ser una condicién natural para convertirse en una construcciéon
artificial, fruto de una decisién voluntaria. En este desplazamiento se encuentra el
germen del paradigma sociopolitico moderno: la constitucion de la comunidad
politica a partir de individuos previamente aislados, movidos por el calculo racional

de sus intereses.

Este paradigma subjetivista tiene como consecuencia una concepcion instrumental
de la politica: la sociedad ya no es vista como un fin en si misma, sino como un
medio para la realizacion de los proyectos individuales. El vinculo social no se basa
en la amistad, en la pertenencia a una comunidad moral o en la busqueda del bien
comun, sino en la conveniencia de establecer normas comunes que permitan la

coexistencia pacifica. Asi, lo politico se concibe como una técnica de administracion

Pagina 16 de 129



del conflicto, una herramienta para evitar el dafio mutuo y garantizar la seguridad
de los derechos individuales. La racionalidad que rige este modelo es una orientada
al calculo individualista para la obtencion de fines, que se usa sélo como

instrumento.

Esta concepcion subjetivista e instrumental de la politica se articula en torno a tres
grandes desplazamientos: primero, el paso de lo comun a lo privado como
fundamento de lo politico; segundo, la disolucion del vinculo ético como elemento
constitutivo de la organizacién social; y tercero, la configuracion de una ldgica
politica de delegacién que fragmenta lo social, replegando al individuo a la esfera
de lo domeéstico y restringiendo la conduccion de lo publico a instituciones
especializadas. Estos tres desplazamientos pueden encontrarse ya en los
principales autores del contractualismo clasico: Hobbes y Locke, pero también en
las formulaciones posteriores del liberalismo individualista, como las de Kant y

Hegel.

En las siguientes secciones se analizaran, primero, los elementos centrales del
paradigma subijetivista en Hobbes y Locke, para luego, en la seccion siguiente del
capitulo, examinar su continuidad y transformacion en la tradicién liberal ilustrada.
En ambos casos, se mostrara como la figura del sujeto moderno —auténomo,
racional, calculador, propietario— se convierte en el punto de partida de la reflexion
politica, y como esta figura excluye de entrada cualquier concepcion comunitaria,
relacional o afectiva de lo politico. Frente a esta tradicion, en los capitulos siguientes
se propondra una critica que recupere la dimensién intersubjetiva, colaborativa y

situada del vinculo social.

Hobbes: el contrato como renuncia en pro de la seguridad

Una de las formulaciones mas influyentes del paradigma sociopolitico moderno se
encuentra en la obra de Thomas Hobbes. En su célebre Leviatan, publicado en

1651, Hobbes parte de una hipétesis sobre la condicion natural del ser humano para

Pagina 17 de 129



justificar la necesidad del poder politico. Su argumento se articula en torno a una
antropologia negativa: el ser humano, en su estado natural, no esta inclinado a la
convivencia pacifica, sino que se encuentra en una situacion de permanente

conflicto con los demas.

Este estado de naturaleza es descrito como una guerra de todos contra todos, una
condicion en la que reina la desconfianza, la competencia y la busqueda incesante

de poder. En palabras de Hobbes:

“De esta igualdad [de todos los hombres] en cuanto a la capacidad se deriva la
igualdad de esperanza respecto a la consecucion de nuestros fines. Esta es la
causa de que, si dos hombres desean la misma cosa, y en modo alguno pueden
disfrutarla ambos, se vuelven enemigos, y en el camino que conduce al fin (Que
es, principalmente, su propia conservacion y a veces su delectacion tan soélo)

tratan de aniquilarse o sojuzgarse uno a otro.” (Hobbes, 1980, XIII, p. 101).

Hobbes comenta que este estado natural de guerra “no consiste solamente en
batallar, en el acto de luchar [...] la naturaleza de la guerra consiste no ya en la lucha
actual, sino en la disposicion manifiesta a ella” (Hobbes, 1980, XllII, p. 102). Bajo
esta Optica, el miedo —entendido como la expectativa constante de agresion
ajena— impulsa a las personas a emprender un calculo racional de riesgos: como
no hay nada a lo que los seres humanos no tengan derecho por naturaleza, en tanto
que todos somos iguales en raciocino como en apetencias, lo que queda es un
renunciamiento de ciertos derechos en pro de la obtencion de ciertos beneficios,
como la seguridad, lo que implica “despojarse a si mismo de la libertad de impedir
a otro el beneficio del propio derecho de la cosa en cuestién” (Hobbes, 1980, XIV,
p. 107) y sefala que el procedimiento mediante el cual se realiza esta renuncia “es
una declaracion o expresion, mediante signo voluntario y suficiente, de que hace

esa renuncia o transferencia” (Hobbes, 1980, XIV, p. 108), es decir, un contrato.

Frente a esta situacion de anarquia, Hobbes propone la instauracion de un poder
soberano que garantice la seguridad. Este poder surge mediante un contrato entre

los individuos, quienes, movidos por el temor y el interés, deciden ceder sus

Pagina 18 de 129



derechos al Estado. Es importante subrayar que este contrato no se establece entre
los ciudadanos y el soberano, sino entre los propios ciudadanos. El soberano no es

parte del pacto, sino su producto.

“El unico camino para erigir semejante poder comun capaz de defenderlos
contra la invasion de los extranjeros y contra las injurias ajenas, asegurandoles
de tal suerte que por su propia actividad y por los frutos de la tierra puedan
nutrirse a si mismos y vivir satisfechos, es conferir todo su poder y toda su
fortaleza a un hombre o a una asamblea de hombres, todos los cuales, por
pluralidad de votos, pueden reducir sus voluntades a una voluntad. [...] en
forma tal como si cada uno dijera a todos: autorizo y transfiero a este hombre
0 asamblea de hombres mi derecho de gobernarme a mi mismo, con la
condicion de que vosotros transferiréis a él vuestro derecho, y autorizareis sus
actos de la misma manera. Hecho esto, la multitud asi unida en una persona
se denomina Estado, en latin, civitas. Esta es la generacion de aquél gran
Leviatan” (Hobbes, 1980, XIV, pp. 140-141).

En el razonamiento hobbesiano las personas son concebidas como individuos con
independencia, autosuficiencia y voluntad que existen fuera de la sociedad, capaces
unicamente de evaluar riesgos, costos, beneficios y medios. El miedo al peligro y la
busqueda de la conservaciéon personal motivan un calculo frio de riesgos,
sopesando siempre las ventajas, acentuando su caracter aislado y justificando que
la unica forma de cohesion social sea la represion de los egoismos —por demas,
innatos— mediante la coaccion estatal legitimada por esta transferencia colectiva

de derechos, que es lo que se denomina el contrato social.

El modelo hobbesiano inaugura asi una concepcién profundamente instrumental de
lo politico. La sociedad es concebida como un mecanismo artificial que surge del
temor y se mantiene por la fuerza. No hay en este esquema espacio para la
deliberacion, la participaciéon o la construccion compartida del sentido. Lo politico

queda reducido a un aparato coercitivo que evita el retorno a la barbarie.

Pagina 19 de 129



Esta concepcion tendra una enorme influencia en la tradicidn moderna, no solo por
su formulacién del contrato social, sino también por su manera de concebir al
individuo como una unidad autosuficiente, motivada por el interés propio y la
autopreservacion. El vinculo social se construye desde la desconfianza y la
hostilidad, y no desde la colaboracién o la interdependencia. En este sentido,
Hobbes sienta las bases de un paradigma que hara del individuo auténomo, racional

y temeroso la unidad fundamental de lo politico.

Frente a este horizonte de seguridad garantizada por un soberano absoluto, el
pensamiento de Locke introducira un giro significativo: aunque también
contractualista, su propuesta se apoya en una confianza en la razon moral del

individuo y en la propiedad como extension de la libertad.

Locke: la propiedad como bienestar y expresion de la libertad

Para John Locke, y como lo expone en el Segundo tratado sobre el gobierno civil
(1690), el estado natural es, como para Hobbes, un estado de completa libertad
donde los sujetos estan motivados por la preservacion individual, pero a diferencia
de Hobbes, para Locke el miedo al dafio o al despojo no es la unica motivacion, sino
que para él el sujeto es mas complejo, y lo redefine al situar la conservacion de la
propiedad —entendida como vida, libertad y bienes— en el centro de la politica.

La nocion de propiedad en Locke trasciende lo meramente material.

“Larazon enseha a toda la humanidad que quiera consultarla, que siendo todos
igualmente libres e independientes, ninguno debe danar a otro en lo que atane

a su vida, salud, libertad o posesiones” (Locke, 2006, cap. Il §6, p. 12).

Con ello, Locke identifica tres dimensiones de la motivacién personal: la
conservacion de la vida-salud, la autonomia de la voluntad y la posesion de bienes.
La libertad es entendida como el derecho natural a actuar sin coaccion, mientras

Pagina 20 de 129



que la propiedad —en sentido amplio— incluye tanto los recursos materiales como

la propia integridad fisica.

Al unir estas dimensiones, Locke situa la conservacion de la propiedad en el centro
del diseno politico: “El grande y principal fin que lleva a los hombres a unirse en
Estados y ponerse bajo un gobierno es la preservacion de su propiedad” (Locke,
2006, cap. IX §124, p. 124). Asi, la motivacion primigenia —aquella que nos lleva
realmente a hacer sociedad— es la preservaciéon de nuestros propios bienes

individuales.

A diferencia de Hobbes, bajo este contrato social de Locke los individuos no
renuncian a sus derechos individuales, sino que delegan a un cuerpo legislativo y
judicial la funcién de custodiar esos bienes esenciales. El Estado, por tanto, no crea
la propiedad —esta existe inherentemente como consecuencia del trabajo del
hombre— sino que se erige como su garante fiduciario, obligado a actuar bajo el
mandato de proteger la esfera privada.

Asi, la igualdad racional fundamenta un conjunto de derechos naturales de los
individuos —vida saludable, libertad y propiedad— que el contrato social no crea,
sino que reconoce y debe proteger. La proteccion de la propiedad no es un fin
abstracto, sino la via practica por la cual cada sujeto alcanza su bienestar, y por ello
Locke es considerado uno de los fundadores del liberalismo clasico. Nuestro autor

explica:

“La tierra [...] pertenece en comun a los hombres, sin embargo [...] cualquier
cosa que él saca del estado en que la naturaleza la produjo y la dejo, y la
modifica con su labor [...] es, por consiguiente, propiedad suya” (Locke, 2006,
cap. V §27, p. 90).

Ello implica que el trabajo personal proyecta la identidad del individuo sobre el
mundo fisico, convirtiendo la posesion en extension de la voluntad y del esfuerzo.

La posesidon material es la materializacion de la libertad.

Pagina 21 de 129



Como Hobbes, Locke también presupone a un ser humano aislado y autosuficiente
para fundamentar el contrato social. Este sujeto ha decidido voluntariamente, tras
una valoracién racional de los riesgos, delegar parte de sus derechos naturales por

defender otro derecho que, ha calculado, es mas valioso: la propiedad.

Como se puede notar, estas tres dimensiones apelan a las motivaciones singulares
de sujetos para formar sociedad, presuponiendo, al igual que Hobbes, que éstos
existen en “estado natural” como seres autosuficientes e independientes, que sélo
gracias el ejercicio de su racionalidad llegan a la conclusion que la proteccién de la
propiedad privada es el mayor bien y para ello, la vida en sociedad es el mejor
medio, por lo que terminan uniéndose a ella y sometiéndose a sus designios y

normas.

Como hemos visto, para ambos pensadores la constitucion de |la sociedad descansa
en un acto de voluntad como expresion de la libertad individual. En Hobbes, la firma
del contrato remite a un acto libre de cada individuo, que elige ceder sus derechos
para escapar del temor. De igual modo, Locke subraya que los sujetos son todos
igualmente independientes y libres, reafirmando la autonomia como fundamento de

la vida en comunidad.

Sin embargo, esta primacia de la autonomia individual deja en segundo plano la
dimensiéon social de nuestra especie. Al concebir la sociedad como un simple
agregado de voluntades que se alian por interés propio, Hobbes y Locke omiten la
naturaleza colaborativa y relacional de nuestra especie, que la antropologia
evolutiva -a través de las investigaciones de De Waal, Boehm y Wrangham- muestra
como base de la condicion humana. La seguridad y la prosperidad que persiguen
estos contratos sociales no provienen de una eleccidon consciente, sino de
mecanismos adaptativos y de seleccion natural gregarios que nos predisponen a
cooperar y a formar grupos estables. Esta laguna entre la teoria politica y las
evidencias paleoantropoldgicas abre un espacio interdisciplinario para cuestionar la

suficiencia de un modelo politico que reduce las relaciones humanas a intercambios

Pagina 22 de 129



utilitarios y a la razén como mero agente instrumental, discusién que retomaremos

mas adelante.

Este modelo no solo describe una condicion hipotética sobre la génesis de lo
politico, sino que también tiene un efecto performativo: produce instituciones,
discursos y practicas sociales que moldean a los sujetos para actuar segun esa
l6gica individualista. Asi, el sujeto moderno no es unicamente pensado como un
individuo racional y competitivo, sino que es continuamente formado como tal, a
través de mecanismos educativos, juridicos y econdmicos que refuerzan el

aislamiento, el calculo y la competencia como patrones normativos.

En las siguientes secciones procederemos a examinar como estas ideas del
individualismo y del liberalismo dan paso el planteamiento de la razén como un

instrumento de los sujetos para la consecucién de sus propios intereses.

1.2 Liberalismo individualista
Kant: Autonomia y deber

Si en Locke la libertad natural se articula como el derecho a actuar sin coaccién, en
igualdad e independencia respecto de los demas, en Kant la libertad moral consiste
en la autolegislaciéon por leyes universales. Ambas nociones subrayan la idea de
que la autoridad legitima reside en el sujeto, pero Kant traslada el centro de

gravedad de lo politico a lo ético.

La reflexion sobre la autonomia del sujeto, que ocupa un lugar central en la filosofia
kantiana, encuentra su punto de partida mas claro en el célebre ensayo ;Qué es la
llustracion? publicado en 1784. En dicho texto, Kant acufa el imperativo Sapere
aude —atrévete a saber— para definir la esencia del proyecto ilustrado: “La
ilustracion es la salida del hombre de su autoculpable minoria de edad” (Kant, 2002,
p. 25). Con esta formula, el autor insta a los individuos a ejercer libremente su razén

en asuntos publicos, desligandose de la tutela de autoridades externas. La promesa

Pagina 23 de 129



ilustrada consiste, en consecuencia, en conferir al sujeto el caracter de juez de sus
propias creencias y acciones, sustentado en la idea de que el uso publico de la

razén promueve la libertad civil y politica.

A partir de este fundamento, Kant desarrolla en la Critica de la razén practica los
principios normativos de la moralidad auténoma, vinculando la libertad de la
voluntad practica con la universalidad de la ley moral. Sin embargo, aunque el
pensamiento kantiano subraya la dignidad y la independencia racional del sujeto, el
propio pulso ilustrado genera gradualmente una forma de racionalidad instrumental
orientada a la dominacién de la naturaleza y de los hombres. Asi, la tension
inaugurada por el mandato Sapere aude —la emancipacion critica frente a la
autoridad— anticipa la dualidad de la razon que, siglos después, sera tema central

en la critica de la razéon instrumental de Horkheimer.

A fin de establecer un puente con la critica horkheimeriana que se abordara mas
adelante, conviene subrayar que la promesa de la llustracién, al situar la raz6n como
autoridad suprema, involucra la posibilidad de su desnaturalizacién en razon
instrumental. EI cambio gradual de la finalidad ilustrada —la emancipacion— hacia
la eficiencia técnica como fin en si mismo refleja la traicion a la promesa kantiana
de libertad.

Para Kant, la autonomia se convierte en el fundamento supremo de la moralidad
precisamente porque desplaza la fuente ultima de la obligacion ética de cualquier
instancia externa —sea divina, social o empirica— hacia la propia razén practica del
sujeto. En la Fundamentacion para una metafisica de las costumbres (1785), Kant
afirma que el ser humano “se [halla] sometido sélo a su propia y sin embargo
universal legislacion, y que soélo esta obligado a obrar en conformidad con su propia
voluntad [...] voy a llamar a este axioma el principio de la autonomia de la voluntad”
(Kant, 2012, p. 145). Esta formulacién implica que la autoridad moral no proviene
de mandatos heterbnomos —ni de la tradicion religiosa ni de impulsos sensibles—
sino de la capacidad reflexiva de cada persona para legislar universalmente las

maximas de su accion. En ese proceso, la voluntad se convierte simultaneamente

Pagina 24 de 129



en legisladora y obediente, pues aquello que ella misma determina como principio

debe ser obedecido como ley valida para todos los sujetos racionales.

La universalidad del imperativo categorico consagra esta autonomia al exigir que
las maximas de cada accion puedan elevarse a la condicion de ley universal: “Obra
siempre segun aquella maxima cuya universalidad como ley puedas querer a la vez”
(Kant, 2012, p. 152). Aqui la autonomia no es el simple derecho a elegir entre
diversos fines, sino la capacidad de evaluar y aprobar racionalmente aquellos fines
en funcion de su coherencia normativa y de la posibilidad real de que todos los
sujetos pudieran adoptar la misma maxima. Gracias a este procedimiento, el sujeto
kantiano se concibe como un sujeto autodeterminado, incapaz de justificar sus actos
con base a inclinaciones personales o a la heteronomia de la experiencia, pero

plenamente capaz de fundamentar la validez de sus propias normas.

No obstante, esta exaltacion de la autonomia introduce una tension interna en el
sujeto moderno. Al tiempo que la razon practica lo capacita para cooperar bajo el
deber moral, dicha cooperacion no nace de un impulso natural sino de un imperativo
de la razén: desea asociarse con otros bajo principios universales, pero al mismo
tiempo se resiste a cualquier coaccion externa sobre su voluntad autonoma. Esta
paradoja —el deseo de un orden moral comun que, sin embargo, debe respetar la
independencia absoluta de cada individuo— apunta al limite de la subjetividad
kantiana: la colaboracién en el bien comun se entiende como un acto de deber, y no
como fruto de una disposicion natural hacia la sociabilidad, como lo veremos en el

capitulo tercero.

Esa misma paradoja reflexiva asienta, sin embargo, la subjetividad moderna. El
sujeto kantiano ya no es un mero miembro de una comunidad tradicional regida por
costumbres o estructuras jerarquicas, sino un centro de normatividad capaz de
cuestionar esas estructuras en nombre de la razén. Esta autolegislacion convierte
al individuo en un sujeto politico y moral que encuentra en su propia conciencia el

criterio ultimo de legitimidad. Asi, la modernidad se define como la era de la

Pagina 25 de 129



subjetividad, en que la autonomia se erige como principio organizador de la vida

ética y social.

Reconocida la facultad de la razén practica para formular principios universales, la
razon misma puede volverse un medio técnico para planificar fines y optimizar
medios. La facultad que antafio sirvid para delimitar la ley moral se convierte en un
instrumento de eficacia, dispuesto a calcular acciones segun criterios de utilidad
antes que de valor intrinseco. Esta transicibon —de la autonomia moral a la
racionalidad técnica— se gesta en la confianza kantiana en la universalidad de la
razon, pero desemboca en un utilitarismo de la vida cotidiana por esquemas de

eficiencia y calculo.

Este impulso dual se asienta en la autonomia moral: deseamos cooperar por deber
y respeto a la ley universal (el imperativo categérico), pero simultaneamente
resistimos cualquier presion externa que comprometa nuestra capacidad de
autolegislacion. Kant describe esta tension como necesaria para el desarrollo de la
razon practica: sin la friccion entre la busqueda de fines comunes y la afirmacién de
la voluntad individual, no habria estimulo para instituir normas sociales ni para

perfeccionar nuestras instituciones politicas.

Esta paradoja de la sociabilidad humana es denominada por Kant como “insociable
sociabilidad”, aludiendo a la tension entre nuestra inclinacién a cooperary, al mismo
tiempo, a afirmar nuestra autonomia frente a los demas. En Idea de una historia
universal en sentido cosmopolita (1784), Kant expone el principio que articula esta

idea:

"El medio del que se sirve la Naturaleza para lograr el desarrollo de todas sus
disposiciones es el antagonismo de las mismas en sociedad [...] Llamo aqui
antagonismo la insociable sociabilidad de los hombres, su inclinacion a formar

sociedad que va unida a una resistencia constante” (Kant, 2002, p. 46).

Este antagonismo, al convertirse en causa de orden legal, genera leyes y contratos

que canalizan la friccion entre libertad individual y cooperacion, transformando la

Pagina 26 de 129



insociable sociabilidad en un motor de desarrollo historico. Con ello reconoce que,
aunque anhelamos vivir en sociedad —pues necesitamos de los otros para alcanzar
multiples fines—, también luchamos por mantener nuestra independencia vy
singularidad, lo que genera conflictos que, segun él, impulsan el progreso cultural y

politico.

La insociable sociabilidad funciona, por tanto, como un motor de desarrollo de la
modernidad: la contradiccion entre el deseo de asociacion y la insistencia en la
autonomia moviliza a los sujetos a crear estructuras —leyes, tribunales, codigos—

que canalicen esa tension sin anular la esfera privada. En palabras de Kant:

“Toda la cultura y todo el arte, ornatos del hombre, y el mas bello orden social,
son frutos de la insociabilidad que, ella misma, se ve en necesidad de
someterse a disciplina y, de esta suerte, desarrollar por completo los gérmenes
de la Naturaleza” (Kant, 2002, p. 70).

La autonomia kantiana encierra una ambivalencia: libera al individuo de las ataduras
heteronomas vy lo erige en legislador soberano, pero a la vez planta la semilla de
una razon dispuesta a convertir todos los aspectos de la vida en problemas de
medios y fines. En este sentido, la autonomia no solo inaugura la modernidad, sino
que prepara su crisis: al elevar la razén al rango de instrumento universal, se abre
la puerta a una logica de dominacidn técnica que eclipsa el contenido moral de las

decisiones.

Una vez que la autonomia se convierte en criterio supremo, la razén deviene un
instrumento para gestionar esa tension, orientando la cooperacion hacia fines
medibles y eficaces, mas que hacia el desarrollo moral mismo. Como veremos mas
adelante, Horkheimer y Adorno senalaran la manera en que esta dinamica

subordina la racionalidad practica a la l6gica del dominio técnico

En la siguiente seccion profundizaremos en esta deriva de la razén kantiana hacia

la instrumentalizacién, analizando como la misma facultad reflexiva que forjo la

Pagina 27 de 129



subjetividad moderna se aplicé a la organizacion social y econdmica, transformando

la insociable sociabilidad en un mecanismo de cohesion funcional mas que ética.

Al concluir este recorrido por Kant, podemos apreciar como la autonomia moral y la
insociable sociabilidad constituyen el andamiaje de la subjetividad moderna, pero
también abren el horizonte de una razén cada vez mas instrumental. En Kant, el
sujeto se erige en legislador de si mismo, capaz de universalizar sus maximas, pero
su independencia absoluta provoca tensiones que requieren de estructuras sociales
para canalizar las estimaciones de debery libertad. Esta doble exigencia de la razén
practica —ser soberana y, al mismo tiempo, generar normas comunes— revela ya
las limitaciones de un individualismo que, sin mediacién, desemboca en un calculo

de fines y medios.

Es precisamente en la sociedad civil donde esta mediacién cobra forma institucional.
Kant presupone la necesidad de un ambito publico donde las personas puedan
deliberar sobre las leyes, pero no detalla como esa deliberacion trasciende el mero
plano moral. Hegel, en cambio, profundiza en la mediacion social y muestra que el
sujeto no solo se reflexiona a si mismo, sino que encuentra su realizacion en

instituciones concretas: familia, sociedad civil y Estado.

Habiendo visto cémo Kant funda la moralidad en la autonomia y describe la
“insociable sociabilidad” como motor del orden juridico, cabria preguntarse: cémo
es posible que se concreta esa libertad en instituciones? En Hegel hallaremos la

respuesta en la dialéctica del reconocimiento.

Esta concepcion de la moralidad fundada en la autonomia individual sera objeto de
revision por parte de Hegel, quien buscara superar el formalismo kantiano mediante
una teoria de la libertad encarnada en estructuras histéricas concretas. En su
pensamiento, el sujeto ya no se define solo por su capacidad de autolegislacién,
sino también por su participacidn activa en instituciones sociales que median y

posibilitan el reconocimiento mutuo.

Pagina 28 de 129



Hegel: mediacion institucional y esfera civil

Si en Kant la autonomia del sujeto se presenta como fundamento normativo del
orden moral, en Hegel dicha autonomia se vuelve mediada por las instituciones
sociales y el reconocimiento intersubjetivo. Ambos, sin embargo, comparten la
conviccion moderna de que el individuo racional es el eje de la organizacion legitima

de la sociedad.

Mientras en Kant la autonomia se enfrenta a la insociable sociabilidad, en Hegel la
libertad alcanza su concrecién plena en el reconocimiento mutuo, fundamento de la
sociedad racional. Para él, la libertad individual alcanza su plena realizacion no en
el aislamiento reflexivo, sino a través de la mediacion social que articula el sujeto
con los demas en un entramado de instituciones y practicas compartidas. En la
Fenomenologia del Espiritu (1807) plantea que “es en el reconocimiento donde la
autoconciencia se encuentra a si misma como un ser que tiene sentido solo en
cuanto se relaciona con otro.” (Hegel, 1971, §178, p. 116). Esta formulacion implica
que el sujeto no nace completo en si mismo, sino que se construye dialécticamente

al interactuar con otros sujetos igualmente autébnomos.
Pero en su Principios de la Filosofia del Derecho (1821) observa:

“En la sociedad civil cada uno es fin para si mismo y todos los demas no son
nada para él. Pero sin relacion con los demas no puede alcanzar sus fines; los
otros son, por lo tanto, medios para el fin de un individuo particular” (Hegel,
1999, §182, pp. 303-304).

Asi, la subjetividad reflexiva kantiana se ve forzada a asumir el papel de interlocutor
en un espacio de cooperacion instrumental: el sujeto utiliza a los otros como
recursos para sus propios proyectos, y es usado por los otros como medio de sus
propios fines.

La subjetividad opera una valoracion doble: por un lado, el sujeto —como
autoconsciencia— solo adquiere sentido de su ser al relacionarse y ser reconocido

por otros sujetos, pero ese mismo relacionarse dentro de la sociedad civil —como

Pagina 29 de 129



individuos— ya no implica un reconocimiento mutuo: se hace del otro s6lo un medio

para la obtencion de un fin individual, cancelandolo como fin en si mismo.

Este sistema se institucionaliza en tres esferas: la familia, donde se aprende el
afecto y el reconocimiento inicial; la sociedad civil, que organiza la economia y la
propiedad mediante el derecho de mercado; y el Estado, que sintetiza las libertades
individuales y establece la voluntad general en leyes universales (Hegel, 1999,
§§238-242). Cada esfera es a la vez medio y fin: la familia forma sujetos morales,
la sociedad civil promueve la cooperacion econdémica, y el Estado realiza la libertad
en tanto conciencia colectiva. En este proceso, la subjetividad mediada de Hegel no
renuncia al nucleo reflexivo kantiano, sino que lo sitia en un contexto historico-
institucional: la autonomia deja de ser mera autolegislacion universal para

convertirse en participacion activa dentro de un orden social.

La sociedad civil emerge, asi, como la esfera en la que los individuos, motivados
por sus necesidades e intereses particulares, se relacionan entre si. En este ambito
los intercambios se realizan por calculo de utilidad: cada individuo busca maximizar
sus fines a través de la compra, venta o contratacion, con la mera condicién de
respetar la propiedad ajena y los contratos validamente establecidos (Hegel, 1999,
§§188-194).

El unico criterio normativo de este intercambio es la reciprocidad de la obligacién
contractual. Hegel sefiala que en la sociedad civil la ley de la propiedad, y la
regulacion del crédito y los contratos, definen un sistema en el que cada cual
encuentra al otro como medio para la satisfaccion de su necesidad. De esta forma,
el mercado socializa a los individuos no a través de normas éticas compartidas, sino
mediante la consagracion del derecho a la propiedad y la garantia del cumplimiento
de las obligaciones econdmicas (Hegel, 1999, §§182-183, pp. 303-304)

Para Hegel, el derecho de mercado resulta imprescindible para garantizar la
cohesion social en una sociedad compleja y diferenciada. La funcion mediadora de

la ley en la sociedad civil consiste en asegurar que los intercambios entre individuos

Pagina 30 de 129



se realicen bajo condiciones de equidad juridica, impidiendo que el interés particular
se imponga por la fuerza: “El derecho hace posible que las relaciones reciprocas de
los individuos dentro de la sociedad civil se desarrollen sin violencia, es decir,
conforme a una legalidad reconocida por todos” (Hegel, 1999, §209, p. 325). Sin
embargo, esta equidad permanece circunscrita a la esfera externa de las relaciones
intersubjetivas, donde no se exige ninguna intencién moral, sino solamente el
cumplimiento formal de la norma: “La esfera de la sociedad civil es el ambito de la
legalidad externa. Aqui no se exige una intencibn moral, sino solamente la
conformidad con la ley” (Hegel, 1999, §211, p. 328). El mercado, por tanto, no
promueve la solidaridad ni valora el contenido ético de las acciones, sino que regula
la eficacia de los contratos entre sujetos guiados por sus necesidades particulares,
y todo valor que no pueda ser reducido a esa légica de intercambio queda excluido

de su orbita.

Esta desvinculacién de la esfera civil respecto de los valores morales sustantivos
justifica que se la considere un ambito “moralmente neutro”. En palabras de Hegel,
“‘como ciudadanos de este Estado los individuos son personas privadas que tienen
como finalidad su propio interés” (Hegel, 1999, §187, p. 308). No existe en ella un
ideal de bien comun que trascienda la suma de los fines individuales; la armonia
social no surge de una voluntad colectiva ética, sino del equilibrio funcional entre
necesidades particulares y “la satisfaccién del individuo por su trabajo y por el
trabajo y la satisfaccion de necesidades de todos los demas” (Hegel, 1999, §188, p.
310), garantizado por la ley. Hegel traslada asi la autonomia kantiana al terreno de
la intersubjetividad mediada por instituciones, pero ya en esta figura se perfila la
tensién entre libertad y aparato que mas tarde la teoria critica interpretara como

manifestacion de una racionalidad instrumental.

Esta configuracion de la sociedad civil como espacio de intercambios utilitarios
moralmente neutros constituye, en efecto, un terreno de prueba para la razén
instrumental. Si la interaccion social se reduce a la coordinacion legal de intereses

individuales, la racionalidad practica del sujeto se ve desplazada por un calculo de

Pagina 31 de 129



medios y fines, donde la eficiencia sustituye al juicio ético. El sujeto hegeliano, aun
actuando con la autonomia reflexiva que Kant habia formulado como ideal moral, lo
hace ya dentro de un sistema donde los vinculos intersubjetivos estan mediados por
la técnica, el contrato y la funcionalidad. Esta transformacion de la libertad en
estrategia es lo que Horkheimer y Adorno denunciaran como el eclipse de la razén

emancipatoria bajo las condiciones de la modernidad tardia.

En Hegel, la subjetividad reflexiva —heredera de Kant— se pone en tension por la
l6gica de medios y fines que caracteriza a la sociedad civil. Una vez que el sujeto
ha conquistado su autonomia moral en el plano interno, aplica sus facultades
reflexivas al disefio de planificaciones practicas, donde el contrato, la propiedad y el
mercado se convierten en herramientas para alcanzar objetivos particulares. Esta
transformacién de la razén practica en un instrumento operativo anticipa ya la razén
instrumental, pues el sujeto reflexiona no para formular leyes morales, sino para

optimizar sus acciones en el mundo social.

La dialéctica hegeliana muestra cémo la conciencia, tras reconocer al otro en la
esfera civil, interioriza un modo de operar que privilegia la eficacia sobre el contenido
ético. La subjetividad mediada se orienta asi a evaluar los procedimientos mas
adecuados para realizar proyectos propios, asumiendo la racionalidad instrumental
como la forma natural de la accion politica y econdmica. Este subjetivismo
instrumental no solo estructura la sociedad civil, sino que permea las propias
instituciones estatales, al orientar las leyes y politicas hacia la optimizacion de
medios antes que a la realizacion de fines morales. La racionalidad instrumental se
erige en el nuevo ideal epistemoldgico de la modernidad, con lo cual la libertad
reflexiva del sujeto se ve reducida a la capacidad de gestionar eficazmente recursos

y relaciones, perdiendo su dimension normativa original.

Esta deriva hacia una racionalidad centrada en medios y fines, cuyo germen ya se

ve claramente en Hegel, sera objeto de critica en los capitulos siguientes.

Pagina 32 de 129



*k%*

Este primer capitulo ha permitido establecer los pilares fundamentales del
paradigma sociopolitico moderno a través del analisis de pensadores clave como
Hobbes, Locke, Kant y Hegel. A partir de sus postulados, se configura una
concepcion del ser humano como sujeto racional, autbnomo y fundamentalmente
individualista, cuyas relaciones sociales surgen no de una necesidad constitutiva de
comunidad, sino de un calculo racional orientado a la seguridad y al beneficio propio.
Esta perspectiva ha marcado de forma decisiva las teorias politicas modernas,
legitimando un modelo de organizacién social basado en el liberalismo econdmico

y la centralizacion del poder.

Un hallazgo central del capitulo es que este paradigma no solo describe, sino
prescribe una forma de vida politica en la que lo comun se construye a partir de lo
privado, lo colectivo se supedita a lo individual, y la comunidad es vista como un

medio, no como un fin.

La racionalidad que se desprende de este modelo es una racionalidad instrumental,
orientada a la gestion eficiente del conflicto y la preservacién del orden mediante
estructuras jerarquicas y coercitivas. En este marco, el Estado se presenta como
garante del pacto, pero también como administrador del miedo, custodio del control

y arbitro de voluntades fragmentadas.

Este enfoque ha contribuido a invisibilizar otras formas de entender la vida en
comun, relegando la cooperacion, la interdependencia y el cuidado mutuo a un
segundo plano, cuando no directamente a lo utopico. Esta invisibilizacion no es solo
epistemologica, sino politica: al reducir lo comun a un derivado de lo privado, el
paradigma sociopolitico moderno neutraliza la potencia colectiva de la accién
comun. En este punto, se vuelve indispensable abrir una critica filoséfica que, sin
caer en la nostalgia premoderna, recupere la posibilidad de imaginar otras formas
de racionalidad politica. Esta es la tarea que acometera en el capitulo siguiente.

Pagina 33 de 129



La imagen del ser humano como una unidad aislada y autosuficiente contradice no
solo muchas experiencias concretas de organizacion social, sino también un
creciente cuerpo de evidencias provenientes de la antropologia, la psicologia
evolutiva y la neurociencia del desarrollo, que muestran que la sociabilidad, el
lenguaje y la cooperacion no son construcciones artificiales posteriores, sino rasgos
constitutivos de nuestra especie. En el capitulo 3 se exploraran precisamente estos
hallazgos, pero antes de adentrarnos en estos aportes, resulta necesario
problematizar desde dentro de la tradicion critica las premisas del paradigma

instrumental moderno.

Si, como hemos visto, el modelo contractualista liberal parte de una antropologia
individualista que subordina lo comun a lo privado, entonces es preciso explorar
cdmo esta légica ha sido interpelada —y en muchos casos desmontada— por
distintas corrientes filoséficas del siglo XX y XXI. En este punto, vale la pena
subrayar nuevamente que el paradigma sociopolitico moderno no se limita al plano
filosofico, sino que ha moldeado profundamente las formas de vida cotidiana. No se
trata unicamente de una teoria sobre el individuo y el poder, sino de un dispositivo
histérico que ha producido subjetividades funcionales a su ldgica: cuerpos
obedientes, trabajadores disciplinados, ciudadanos aislados, sociedades dociles.
Las transformaciones materiales e institucionales que acompafaron la modernidad
—como la expansion del Estado-nacién, la escolarizacién masiva, la moral del
trabajo asalariado o la propiedad privada como criterio de ciudadania— han
instaurado un modo de vida que naturaliza la competencia, la exclusién y la
delegacion del poder. El sujeto moderno no es solo una construccion tedrica; es
también el resultado de un proceso histérico de normalizacion y control. Esta tesis,
por tanto, se propone contrastar ambos planos: las formulaciones filoséficas del
sujeto moderno y las experiencias concretas que han reproducido, tensionado o

subvertido ese modelo en la vida comun.

Estas criticas no se limitan a sefalar inconsistencias internas del pensamiento

moderno, sino que proponen un desmontaje estructural de sus categorias

Pagina 34 de 129



fundamentales: la subjetividad abstracta, la razén calculadora y el contrato como
forma exclusiva de legitimacién politica. En este sentido, el siguiente capitulo
examina las objeciones formuladas por la teoria critica, el poscolonialismo y la
filosofia de la liberacidn, entre otras, con el propdsito de ampliar el horizonte de la

critica.

Pagina 35 de 129



CAPITULO 2. CRITICAS FILOSOFICAS
CONTEMPORANEAS AL PARADIGMA INSTRUMENTAL

El paradigma sociopolitico moderno, sustentado en las nociones de subjetividad
auténoma, razén instrumental y contractualismo individualista, ha sido objeto de
multiples criticas desde diferentes tradiciones filosodficas. A partir del siglo XX, estas
criticas se intensifican y diversifican, apuntando no sélo a las consecuencias
practicas del instrumentalismo, sino también a los supuestos epistemoldgicos,
ontoldgicos y antropoldgicos que lo sostienen. Esta problematizacion surge de una
constatacién que atraviesa multiples corrientes criticas: el proyecto moderno,
fundado en la promesa de autonomia, racionalidad y progreso, ha generado nuevas
formas de alienacién y exclusion. Lejos de ser meramente contingentes, estas
patologias revelan tensiones constitutivas del paradigma ilustrado, cuyas premisas
normativas modernas —el sujeto auténomo, la razén instrumental, el contrato
social— se muestran insuficientes para dar cuenta de la complejidad historica,

cultural y politica del mundo contemporaneo.

En este capitulo se abordan algunas de las objeciones mas significativas al
paradigma moderno desde la filosofia contemporanea. Estas criticas comparten un
diagnodstico comun: la razén moderna, al volverse instrumental, ha traicionado la
promesa ilustrada y se ha convertido en una herramienta de dominacién. Desde
distintos enfoques, se denuncia la reduccion de la racionalidad a calculo de medios
y fines, la subordinacion de lo comun a lo util, y la exclusion sistematica de otros

modos de vida y pensamiento.

Estas criticas, lejos de limitarse a un cuestionamiento puntual de algunas
consecuencias del liberalismo clasico, se dirigen a los fundamentos filoso6ficos que
lo sostienen: la concepcidén del sujeto como individuo aislado, la reduccion de la
razon a calculo de medios y fines, y la centralidad del contrato como figura

legitimadora del orden social. Como se expuso en el capitulo anterior, estos

Pagina 36 de 129



supuestos constituyen el nucleo del paradigma sociopolitico moderno. En este
sentido, las objeciones contemporaneas que aqui se presentan no pueden
entenderse como respuestas coyunturales, sino como impugnaciones estructurales

al modelo de subijetividad, racionalidad y politica que organiza la modernidad.

Esta decision responde también a una orientacion metodoldgica y politica: no se
busca una critica puramente deconstructiva, sino una genealogia situada, capaz de
sostener una racionalidad distinta, colaborativa, orientada a la praxis. En este
sentido, los autores seleccionados operan como el entramado conceptual que
sostiene la propuesta desarrollada en los capitulos siguientes. Lejos de buscar una
revision panoramica de todas las criticas a la modernidad, esta tesis opta por una
articulacion rigurosa y situada que permita abrir un horizonte de reconstruccion de

lo comun.

El capitulo se organiza en cinco secciones, cada una centrada en un autor o
tradicion critica: Horkheimer y Adorno desde la Escuela de Frankfurt; Habermas
como relectura y superacion dialégica de esa misma tradiciéon; Edward Said desde
el poscolonialismo; Enrique Dussel desde la filosofia de la liberacion
latinoamericana; y Bolivar Echeverria desde una critica cultural. Estas miradas

permiten construir una critica plural, historica y situada de la razén moderna.

2.1 Horkheimer y Adorno: de la llustraciéon al dominio técnico

Como hemos visto, la modernidad filosofica se ha erigido sobre el supuesto de que
el ser humano es un individuo autbnomo, capaz de actuar racionalmente y de
organizar la vida social en virtud de su capacidad de juicio. Este sujeto moderno,
formulado desde Descartes, consolidado con Hobbes y Locke, y sistematizado con
Kant y Hegel, no solo constituye el centro de la teoria moral y politica moderna, sino
también el fundamento de toda posibilidad de organizacion social legitima. Esta
racionalidad moderna, sin embargo, no ha sido neutra. Horkheimer denuncia que,

al absolutizarse como forma exclusiva de pensamiento valido, la razon moderna

Pagina 37 de 129



devino en una racionalidad funcional, vaciada de contenido ético, una “razon
instrumental” que ya no interroga por los fines, sino que se limita a la adecuacién

técnica de los medios.

En su obra Critica de la razén instrumental (1969) Horkheimer sefiala que esta
transformacién de la racionalidad es estructural y no meramente accidental. La
razon ilustrada, nacida con la promesa de liberar al ser humano de la supersticion,
de la violencia y del dominio, termind por transformarse en una herramienta al
servicio de los mismos poderes que pretendia combatir. La racionalidad dejo de ser
un principio orientador de la accion justa, y se convirti6 en una mera técnica, un

dispositivo operativo sin contenido normativo. Sostiene que:

“Una vez despojada de su autonomia, la razén se ha convertido en un mero
instrumento. En el aspecto formalista de la razdon subjetiva, tal como es
destacado por el pragmatismo, se subraya su capitulacién ante contenidos
heterbnomos. La razén formal parte por entero del proceso social, al que esta
sujeta. Su valor operativo, el papel que juega en el dominio de los hombres y
de la naturaleza, ha sido finalmente convertido en un criterio Unico [...] Es como
si el pensamiento mismo se hubiese quedado reducido al nivel de los procesos
industriales, sometido a un plan exacto y convertido, en una palabra, en un

elemento fijo de la produccién” (Horkheimer, 2010, pp. 58-59).

Este vaciamiento de larazén esta ya presente en el liberalismo clasico. Para autores
como Locke, el individuo es considerado como propietario de si mismo, impulsado
por el calculo racional de su interés. La sociedad, entonces, se concibe como
resultado de un pacto entre sujetos ajenos entre si, cuya unica vinculacion es la
necesidad de proteger sus bienes y su libertad. Esta idea es paralela a la
formulacion hobbesiana del contrato social: alli donde no existe una instancia de
coaccion, la humanidad cae en el caos, porque cada individuo actua movido por su
propia conservacion. La paz social, para Hobbes, es el resultado de un
sometimiento anticipado y racional al poder del Estado. Como ya se indico, este

modelo descansa sobre la presuposicidn de que el ser humano es un ente egoista,

Pagina 38 de 129



competitivo, cuya unica racionalidad valida es aquella que maximiza sus beneficios

individuales.

Horkheimer identifica este giro como el origen del paradigma instrumental de la
racionalidad. La razén que usan los sujetos en el dia a dia ya no se emplea para
discernir entre lo justo y lo injusto, entre lo verdadero y lo falso, sino para asegurar

la autoconservacion en un entorno hostil.

El distingue, en este proceso, entre razén objetiva y razdn subjetiva, con el fin de
mostrar como la racionalidad moderna se ha ido vaciando de su contenido critico.
La primera remite a una instancia normativa, vinculada a principios sustantivos
capaces de orientar la vida humana en funcién de fines en si mismos. En esta
concepcion, la razon no se limita a calcular la eficacia de los procedimientos, sino
que sirve como criterio para evaluar la legitimidad de los fines. Como explica el autor,
“‘Cuando la idea de razon fue concebida, tenia cometidos mucho mayores que
simplemente el de regular la relacion entre medios y fines; era considerada como
instrumento idéneo para comprender los fines, para determinarlos” (Horkheimer,
2010, p. 50).

Con el advenimiento de la modernidad, esta concepcion fue desplazada por una
razon subjetiva, restringida a la adecuacién de medios a fines previamente
establecidos, sin detenerse a cuestionar su validez. Para Horkheimer, esta
transformacion constituye un signo de la renuncia de la filosofia a su vocacion
critica, “La crisis contemporanea de la razén radica fundamentalmente en el hecho
de que [...] el pensamiento perdié por completo la capacidad de concebir tal
objetividad” (Horkheimer, 2010, p. 48).

Este transito de lo objetivo a lo subjetivo abre la via a la consolidacion de la razén
instrumental, entendida como mera técnica de coordinacion y calculo, subordinada
al proceso social y a la logica de la dominacién. En este sentido, Horkheimer

observa que:

Pagina 39 de 129



“La diferencia entre este significado de la razén y la concepcion objetivista
guarda cierta similitud con la diferencia entre racionalidad funcional y
substancial [...]. Max Weber se adhirié6 tan decididamente a la tendencia
subjetivista que no pudo elaborarse siquiera la imagen de una racionalidad
‘substancial’, esto es, de una racionalidad con la ayuda de la cual le sea dado

al hombre discernir entre un fin y otro” (Horkheimer, 2010, p. 47).

De este modo, la nocion de razon subjetiva, ya vaciada de su dimension sustantiva,
se convierte progresivamente en razon instrumental, tal como Horkheimer lo

describe en los siguientes términos:

“La razon subjetiva [...] tiene que ver esencialmente con medios y fines, con la
adecuacion de los métodos y modos de proceder a los fines. [...] Confiere
escasa importancia a la pregunta por la racionalidad de los fines como tales.
[...] Laidea de que un fin pueda ser racional por si mismo [...] sin venir referido
a ningun tipo de generacién subjetiva o ventaja, es de todo punto extrafa a la
razon subjetiva” (Horkheimer, 2007, pp. 45-46).

La razon subjetiva, convertida en razon instrumental, pierde su propdsito mas
profundo: el de orientar la vida humana en funcion de fines justos. En este sentido,
lo que en Kant aun aparece como un ideal de autonomia moral, acaba por ser
absorbido por una légica formal donde la libertad misma puede ser neutralizada por

su sometimiento a normas abstractas sin contenido.

La critica de Horkheimer no se limita a la formulacion kantiana, sino que alcanza
también a Hegel. Aunque el pensamiento hegeliano intenta superar la abstraccion
individualista integrando la subjetividad en una totalidad historica y dialéctica,
Horkheimer advierte que esta reconciliacion entre razon y realidad corre el riesgo
de legitimar el orden existente. En lugar de mantener viva la tension critica entre
sujeto y mundo, la dialéctica hegeliana tiende a absorber toda diferencia en una
sintesis que termina justificando el poder como realizacién de la razon en la historia.

Horkheimer advierte que la reconciliacion propuesta por Hegel corre el riesgo de

Pagina 40 de 129



convertirse en una logica de dominacion que exige conformidad con lo dado, una

“razén de Estado”, perdiendo asi toda fuerza critica.

Este desplazamiento de la razon critica hacia una razén funcional tiene
implicaciones profundas. En vez de cuestionar las condiciones sociales y politicas
que estructuran la vida colectiva, la razon moderna se limita a gestionar su
funcionamiento eficaz. Asi, se pierde toda pretension emancipadora: ya no se trata
de transformar el mundo, sino de hacerlo mas eficiente, mas controlable, mas
rentable. La racionalidad que debia liberar, termina reproduciendo las condiciones

de la dominacion.

Para Horkheimer, este proceso no es accidental ni contingente. El sujeto que la
modernidad proclama como libre, autébnomo y racional, es también el sujeto que
termina atrapado en una estructura que lo reduce a engranaje de sistemas de poder
técnico, economico y politico. La razén instrumental, al eliminar el contenido ético

de la reflexion, habilita —y en ocasiones legitima— formas sofisticadas de opresion.

Este diagnostico es fundamental para comprender como la modernidad, en lugar de
realizar su promesa de emancipacion, ha producido nuevas formas de alienacién.
La razon, al operar como medio de control, ya no representa un principio de
liberacion, sino un mecanismo que perpetua el orden existente. En este sentido,
Horkheimer advierte que el problema no es la técnica en si, sino el tipo de
racionalidad que la guia: una racionalidad que renuncia a toda interrogacion sobre

el sentido, y que se pliega sin resistencia al imperativo de la eficacia.

En el capitulo “Concepto de llustracion” de Dialéctica de la llustracion (1969),
Adorno y Horkheimer amplian esta critica a una escala mas radical. Su tesis es que
la llustracion, en su intento por liberar a la humanidad del mito y de la supersticién,
termina produciendo una forma renovada de mitologia: la del dominio total del sujeto
racional sobre el mundo. El mito de la razén designa la paradoja de que la razén
moderna, al pretender destruir el mito, se convierte ella misma en mito: una fuerza

totalizante, cosificadora, que sustituye la libertad por el control.

Pagina 41 de 129



Los autores sostienen que la llustracién aspira a disolver el mito en tanto explicacion
no racional de la realidad, a liberar a los seres humanos del miedo, de las
proyecciones antropomorficas sobre la naturaleza y de todo aquello que no pueda
ser reducido a un principio racional. En esta empresa, la llustracion busca despojar
al mundo de su misterio, convertirlo en objeto de conocimiento, y hacer de la razén
el unico criterio de verdad. Sin embargo, este gesto prometeico tiene un costo: la
reduccion de toda experiencia a lo cuantificable, lo controlable, lo repetible. La
naturaleza ya no es vista como un conjunto de procesos vitales, sino como un
sistema de objetos manipulables. La razén misma se vuelve calculo, clasificacion,
técnica. Asi lo formulan los autores: “Lo que los hombres quieren aprender de la
naturaleza es servirse de ella para dominarla por completo, a ella y a los hombres”
(Adorno y Horkheimer, 2016, p. 60).

Lo paraddjico —y alli reside el nucleo de la dialéctica— es que, en su intento por
eliminar el mito, la llustracion termina asumiendo su misma légica. El mito encerraba
al mundo en un orden necesario, ciclico, incuestionable. La razén ilustrada, al
absolutizar su propio principio, repite esa operacion: impone una estructura rigida
de interpretacion donde todo debe poder ser explicado segun leyes universales,
donde la diferencia, la singularidad, la contingencia, son vistas como amenazas al

orden racional. De ahi la afirmacidn mas inquietante del texto:

“La llustracion recae en la mitologia, de la que nunca supo escapar. Pues la
mitologia habia reproducido en sus figuras la esencia de lo existente: ciclo,
destino, dominio del mundo, como la verdad” (Adorno y Horkheimer, 2016, p.
80).

El mito no desaparece; muta. La racionalidad técnica se convierte en su nueva
forma. Este proceso se agudiza con el desarrollo de la ciencia moderna, donde el
conocimiento se identifica con la prevision y el control. Todo lo que no pueda ser
subsumido bajo conceptos formales se desecha como irrelevante, irracional o
subjetivo. El pensamiento ilustrado, que en sus origenes se presentaba como fuerza

liberadora, termina cancelando la posibilidad misma de una reflexién critica sobre

Pagina 42 de 129



sus propios limites. La razén se convierte en un aparato de autorreferencia, que se
justifica a si mismo por su eficacia, pero que ya no es capaz de preguntarse por el

sentido.

La reduccién de la razdn a su funcion clasificatoria y dominadora tiene implicaciones
antropoldgicas profundas. El sujeto ilustrado no es sdélo quien piensa y conoce, sino
quien domina, quien se impone sobre la naturaleza —incluida la suya— en nombre
de la racionalidad. Este sujeto se constituye en la negaciéon de su propia
dependencia, de su vulnerabilidad, de su pertenencia a un mundo compartido. Al
hacerlo, reproduce la escision entre sujeto y objeto, entre razén y cuerpo, entre
cultura y naturaleza, sobre la que se construye la modernidad. La autonomia, lejos

de conducir a la reconciliacion, refuerza el aislamiento y la alienacion.

La critica de Adorno y Horkheimer no es, sin embargo, una negacion de la llustraciéon
como tal, sino un intento de revelar su ambigluedad constitutiva. La dialéctica de la
llustracion no consiste en que un proceso inicialmente bueno se haya corrompido;
consiste en que su impulso emancipador contenia desde el inicio la semilla de su

contradiccion: el dominio.

Lo que esta en juego no es simplemente el uso que se hace de la razoén, sino la
forma misma en que esta ha sido concebida y ejercida. Por eso, no basta con
reivindicar una racionalidad mas “humana” o mas “ética”; se requiere una
transformacién radical del modo de pensar, de conocer y de relacionarse con el

mundo.

En este punto, el pensamiento de Horkheimer y Adorno se distancia de las versiones
progresistas de la modernidad, para situarse en una posicidon critica que exige
repensar la llustracion desde sus propias aporias. Si la razéon ha devenido
instrumento de dominacion, si su promesa de autonomia se ha convertido en una
estrategia de control, entonces es necesario abrir la posibilidad de una razon

distinta: una razén que no niegue la alteridad, que no subsuma lo singular bajo lo

Pagina 43 de 129



universal abstracto, que no convierta el mundo en objeto de manipulacién. Una

razon capaz de autocritica, de reconocimiento y de dialogo.

Este horizonte sera retomado mas adelante en la critica a la subjetividad ilustrada y
en la reflexion sobre las formas contemporaneas de alienacion. Por ahora, lo que
queda en evidencia es que la llustracion, al absolutizar la razén, ha reproducido bajo
una nueva forma la légica del mito que pretendia superar, y que esta logica opera
hoy como fundamento invisible del orden social vigente.

La critica de Horkheimer y Adorno a la razén moderna revela una paradoja profunda:
aquello que se presenté como via de emancipacion termind configurandose como
nueva forma de dominio. La llustracion, al absolutizar la razén instrumental, clausura
la posibilidad de una racionalidad orientada al entendimiento, al reconocimiento del
otro, a la transformacion critica de las condiciones historicas. Este hecho no implica
necesariamente el abandono del proyecto ilustrado, sino mas bien su relectura. Es
en este contexto que cobra relevancia el pensamiento de Jurgen Habermas, quien
propone una reconstruccién normativa de la racionalidad desde una perspectiva
intersubjetiva, capaz de superar las aporias del sujeto moderno sin caer en un
irracionalismo. La transicién hacia su pensamiento implica, entonces, un intento por
recuperar el potencial emancipador de la razén, no desde la autoafirmacion del

sujeto aislado, sino desde el horizonte de la comunicacion.

Se abre asi la pregunta sobre qué tipo de razon podria sostener un proyecto
emancipador sin recaer en los mecanismos de dominacion que Horkheimer y
Adorno denuncian. Es precisamente esta inquietud la que recoge y reformula Jirgen
Habermas, quien, desde una nueva perspectiva, intentara reconstruir la modernidad

a partir de una racionalidad intersubjetiva y comunicativa.

Al evidenciar como la razén se pliega a una légica de dominacion disfrazada de
neutralidad, la critica de Horkheimer y Adorno abre un horizonte que permite
interrogar también los fundamentos culturales, politicos y epistémicos que sostienen

dicha racionalidad. Esta inquietud sera retomada y desplazada por las corrientes

Pagina 44 de 129



posteriores. Por un lado, Habermas intentara salvar el potencial normativo de la
razon desde una perspectiva comunicativa. Por otro, las criticas poscoloniales y
culturales —como las de Edward Said, Enrique Dussel y Bolivar Echeverria—
profundizaran la sospecha sobre la presunta universalidad de la razén moderna,
mostrando como su estructura discursiva, estética y ontoldgica se ha constituido
sobre practicas de exclusion. En este sentido, la razén instrumental no es sélo un
problema técnico, sino un sintoma de una subjetividad moderna incapaz de

reconocer la alteridad.

2.2 La razén comunicativa: critica y reconstruccion del proyecto moderno

Retomando el diagnostico critico de la primera generacion de la Escuela de
Frankfurt, Jurgen Habermas plantea una alternativa que intenta rescatar el potencial
emancipador de la razén. Su propuesta no consiste en abandonar el proyecto
ilustrado, sino en reformularlo desde una perspectiva discursiva que supere los
limites de la racionalidad instrumental denunciada por Horkheimer y Adorno. Para
ello, Habermas se distancia tanto del modelo de racionalidad instrumental como de
las corrientes posmodernas que proclaman el agotamiento del pensamiento
moderno. En su lugar, desarrolla una teoria de la racionalidad comunicativa,
orientada al entendimiento intersubjetivo y a la formacion de consensos

racionalmente motivados.

En EI discurso filoséfico de la modernidad (1985), Habermas realiza una lectura
critica de las principales corrientes filosoficas contemporaneas que, a su juicio,
representan una ruptura con la herencia ilustrada. Autores como Nietzsche,
Heidegger, Derrida y Foucault son presentados como exponentes de una critica
radical al sujeto y a la razén que, en su intento por superar las limitaciones del
paradigma moderno, termina negando toda posibilidad de fundamentacion

normativa, desembocando en un escepticismo epistemoldgico y ético.

Pagina 45 de 129



A diferencia de estas corrientes, Habermas busca reconstruir el fundamento
normativo mediante un concepto ampliado de racionalidad. En Teoria de la accion
comunicativa (1981), Habermas advierte que “si partimos de la utilizacion no
comunicativa de un saber proposicional en acciones teleoldgicas, estamos tomando
una predecision en favor de ese concepto de racionalidad cognitivo-instrumental”
(Habermas, 1999, p. 27). Este concepto, profundamente arraigado en la
autocomprension liberal de la modernidad, se mide en términos de eficacia: la
capacidad de manipular informadamente y de adaptarse inteligentemente a las
condiciones de un entorno contingente. En este sentido, asumir una comprension
no comunicativa del saber implica ya restringir la racionalidad al éxito en la
manipulacion del mundo objetivo (Habermas, 1999, pp. 26—27), lo cual constituye la

base de la forma instrumental de la razén.

Frente a esta tendencia, Habermas sostiene que la uUnica via para sostener una
critica racional y normativamente fundada pasa por una reconstruccion del concepto
de lenguaje desde una perspectiva intersubjetiva, que se apoya en su concepcion

como medio de entendimiento.

Cuando el saber proposicional se inserta en contextos comunicativos —es decir, en
actos de habla orientados al entendimiento— se abre la posibilidad de una
racionalidad mas amplia, que remite a la tradicion clasica del logos. Esta forma
comunicativa de la razéon se manifiesta en la practica argumentativa orientada a
generar consensos sin coaccion, en la que los participantes son capaces de superar
la unilateralidad de sus perspectivas individuales y de constituir una comunidad
intersubjetiva sostenida por convicciones racionalmente motivadas. En palabras de

Habermas:

“La capacidad de aunar sin coacciones y de generar consenso que tiene un
habla argumentativa en que diversos participantes superan la subjetividad
inicial de sus respectivos puntos de vista y merced a una comunidad de

convicciones racionalmente motivada se aseguran a la vez de la unidad del

Pagina 46 de 129



mundo objetivo y de la intersubjetividad del contexto en que desarrollan sus
vidas” (Habermas, 1989, p. 372)

Este giro tiene implicaciones profundas. La razén ya no es propiedad de un sujeto
individual, sino una practica situada en procesos de comunicacién. La racionalidad,
entonces, se redefine como la capacidad de participar en discursos argumentativos
donde los participantes se reconocen mutuamente y se comprometen con la
busqueda de consensos justificados. El desplazamiento de la racionalidad hacia el
plano intersubjetivo implica también una transformacion en la forma en que

entendemos la subjetividad misma:

“Pues entonces el ego se encuentra en una relacion interpersonal que le
permite referirse a si mismo, desde la perspectiva de alter, como participante
en una interaccion. Y esta reflexion sobre si mismo, emprendida desde la
perspectiva del participante, escapa, ciertamente, a aquel tipo de objetivacion
que es inevitable desde la perspectiva del observador cuando ésta se torna
reflexiva” (Habermas, 1989, p. 354).

En el modelo liberal clasico, el sujeto es una instancia autosuficiente que piensa,
juzga y actua desde una posicion de exterioridad frente al mundo y a los otros. Para
Habermas, en cambio, el sujeto solo se constituye como tal en el seno de relaciones
comunicativas, es decir, en el reconocimiento reciproco de interlocutores que se
presuponen iguales en el ejercicio de la argumentacion. En este sentido, la

subjetividad no desaparece, pero pierde su caracter solipsista:

“Esta actitud de los participantes en una interaccién linguisticamente mediada
permite una relacién del sujeto consigo mismo distinta de aquella actitud
meramente objetivante que adopta un observador frente a las entidades que le

salen al paso en el mundo” (Habermas, 1989, p. 354).

Este proceso de reconstruccion de la racionalidad presupone también un trasfondo
compartido que posibilita el entendimiento. Habermas lo denomina mundo de la
vida, un conjunto de saberes, practicas, expectativas y normas acumuladas

histéricamente, que sirven como base para la interpretacion mutua y la accién

Pagina 47 de 129



comunicativa. El mundo de la vida no es un sistema de reglas explicitas, sino un
horizonte cultural tacito que garantiza la continuidad de la comprensién sin
necesidad de constante tematizacion. Desde esta perspectiva, la razén
comunicativa no opera en el vacio, sino enraizada en una red de significados
compartidos que orientan la interaccidon cotidiana y dan sentido a la practica
argumentativa. Asi, el lenguaje no solo media la comunicacién, sino que estructura
y reproduce ese trasfondo normativo que sostiene el vinculo social. (Habermas,
1989, pp. 104-106)

La comunicacién no solo transmite significados; configura formas de vida, orienta la
accion y estructura el horizonte normativo en que se inscriben nuestras practicas.
Las normas no emergen de una voluntad subjetiva soberana, sino del intercambio
discursivo entre personas comprometidas con la posibilidad de justificar sus
afirmaciones ante otros. La racionalidad, entonces, se convierte en una capacidad
compartida, distribuida entre los participantes en la comunicacion, lo cual introduce
una concepcion mas democratica y abierta del juicio normativo. El logos ya no reside

en una mente individual, sino en la interaccidn comunicativa como tal.

Habermas sefala que esta forma de racionalidad, que €l denomina razén
comunicativa, es capaz de sostener un proyecto ilustrado no autoritario, no centrado
en un sujeto que domina, sino en una comunidad de hablantes que deliberan. La
critica a la razén instrumental, entonces, no implica su rechazo, sino su superacion
en un modelo de interaccién simbdlica donde las pretensiones de verdad, correccion

normativa y veracidad puedan ser discutidas publicamente.

De este modo, Habermas propone una via intermedia entre el dogmatismo
racionalista y el relativismo posmoderno. La razdn sigue siendo valida, pero solo en
la medida en que se actualiza en contextos discursivos. La universalidad no es
impuesta desde fuera, sino emergente de procesos de argumentacion abierta. El
sujeto ya no es el centro, sino uno entre otros en un espacio normativamente

estructurado por el lenguaje.

Pagina 48 de 129



La apuesta de Habermas consiste, en ultima instancia, en salvar lo que considera
valioso del proyecto moderno —su impulso emancipador, su orientacion a la critica,
su universalismo normativo— sin repetir sus errores: el formalismo, la abstraccion,
la clausura sobre si mismo. Para ello, traslada la fuente de la racionalidad al espacio
intersubjetivo del discurso, abriendo asi la posibilidad de una critica fundamentada

desde dentro de la practica comunicativa.

Esta concepcién de la razén como practica comunicativa ofrece una via para pensar
la normatividad sin recurrir a principios trascendentales ni renunciar al ideal de
universalidad. El caracter normativo de la razén no esta dado de antemano, sino
que emerge del ejercicio mismo de argumentar ante otros, bajo condiciones de
simetria. Es en ese espacio discursivo —abierto, plural, dinamico— donde se puede
fundar legitimamente el vinculo social, asi como las reglas que orientan nuestras
acciones. En este sentido, la razén comunicativa no es solo una herramienta critica,

sino también una fuente posible de integracion social.

Este horizonte normativo, sin embargo, no esta garantizado por el solo hecho de
hablar o de convivir. La posibilidad de la critica y del entendimiento depende de
condiciones histéricas, sociales e institucionales que deben ser constantemente
reconstruidas. Por ello, la teoria habermasiana no es unicamente una epistemologia
0 una pragmatica del lenguaje, sino una apuesta politica y ética por la posibilidad
de una sociedad donde el poder ceda ante la fuerza del mejor argumento. En esta

apuesta se juega, precisamente, la vigencia del proyecto moderno en el presente.

Pero incluso esta reconstruccion critica de la modernidad, centrada en el potencial
emancipador del discurso, no esta exenta de limites. La teoria de la accion
comunicativa presupone una cierta simetria entre interlocutores, una igualdad de
condiciones que dificilmente se verifican en contextos atravesados por relaciones
histéricas de dominaciéon, marcadas por desigualdades estructurales, memorias
coloniales y exclusiones histéricas. La universalidad discursiva corre el riesgo de

convertirse en una abstraccién vacia si no se confronta con las experiencias

Pagina 49 de 129



concretas de quienes han sido sistematicamente silenciados o representados desde

fuera.

Es aqui donde la voz de las criticas poscoloniales toma relevancia, ya que a
diferencia de la critica posmoderna que socava al sujeto desde su interior
fragmentado, la critica poscolonial lo interroga desde una exterioridad epistémica:
la colonialidad se entiende como condicidn de posibilidad del proyecto moderno. La
critica poscolonial sefala que no basta con replantear la racionalidad en términos
comunicativos si no se interroga al mismo tiempo el lugar de enunciacién, los
marcos coloniales que configuran el saber legitimo y las exclusiones constitutivas
de la modernidad occidental. En este sentido, el ideal de un consenso libre de
coaccion corre el riesgo de reproducir las condiciones de silenciamiento que
pretende superar. El desafio, entonces, no es s6lo normativo, sino epistémico y
politico: ¢,como construir una racionalidad verdaderamente inclusiva sin cuestionar

la matriz historico-cultural desde la cual se establece lo que cuenta como razén?

2.3 Edward Said: el saber como poder

La critica poscolonial ofrece una de las mas incisivas interpelaciones a los
fundamentos epistémicos, politicos y culturales de la modernidad occidental. A
diferencia de aquellas perspectivas que aun presuponen la posibilidad de una
comunicacion simétrica entre sujetos, el pensamiento poscolonial enfatiza las
condiciones historicas de desigualdad, exclusién y violencia sobre las que se ha
erigido el proyecto moderno. En este marco, el palestino Edward Said despliega una
critica radical al modo en que el saber occidental ha producido, representado y
subordinado a las culturas no europeas, revelando la imbricacion estructural entre
conocimiento y poder. Su obra Orientalismo (1978) constituye un punto de inflexion
en la reflexidbn contemporanea sobre la racionalidad moderna, en tanto muestra
coémo la produccion de saber académico, lejos de ser neutral o desinteresada, ha

estado al servicio de un proyecto geopolitico de dominacion.

Pagina 50 de 129



De este modo, la critica de Said al saber occidental puede entenderse también como
una impugnacion de la racionalidad moderna en su modalidad instrumental. Al
mostrar que el conocimiento académico ha operado como herramienta de control y
subordinacion geopolitica, sugiere que el poder de la razon moderna no reside sélo
en su capacidad de conocer, sino también —y, sobre todo— en su funcién de

disciplinar y organizar el mundo segun criterios de utilidad colonial.

Said parte de una tesis provocadora: el orientalismo no es simplemente un conjunto
de ideas erréneas o estereotipadas sobre el “Oriente”, sino un dispositivo discursivo
coherente, sistematico y funcional al poder imperial. Este dispositivo articula
saberes, practicas institucionales, imaginarios culturales y politicas coloniales,
construyendo una representacion del otro que legitima la hegemonia occidental. Asi

lo formula:

“El orientalismo se puede describir y analizar como una institucion colectiva que
se relaciona con Oriente, relacion que consiste en hacer declaraciones sobre
el, adoptar posturas con respecto a él, describirlo, ensefarlo, colonizarlo y
decidir sobre él. El orientalismo es un estilo occidental que pretende dominar,

reestructurar y tener autoridad sobre Oriente” (Said, 2008, p. 21).

Esta critica cuestiona uno de los supuestos centrales del discurso ilustrado: la
universalidad del conocimiento racional. Para Said, ese conocimiento esta
histéricamente situado, atraviesa relaciones asimétricas de poder, y se constituye
desde un punto de enunciacion que —aunque no siempre explicito— esta marcado
por la supremacia cultural de Europa. En este sentido, su propuesta se inscribe en
una critica que busca desmantelar el eurocentrismo como matriz epistémica.
Occidente no se presenta sélo como productor de verdades, sino como norma,
como centro desde el cual se define lo humano, lo civilizado, lo legitimo. Esta
operacion se realiza a través de una representacion del Oriente como su opuesto:
exotico, pasivo, atrasado, irracional. De esta forma, el otro no sélo es construido,
sino también disciplinado, reducido a una imagen que puede ser administrada desde

la metropoli.

Pagina 51 de 129



Said profundiza en la idea de que el orientalismo es un discurso que no solo
representa al Oriente, sino que lo produce y define activamente, desde los
estereotipos eurocéntricos: “El orientalismo respondi6 mas a la cultura que lo
produjo que a su supuesto objeto, que también fue producido por Occidente” (Said,
2008, p. 47). Esta produccidn discursiva del Oriente desde Occidente se manifiesta
en diversos campos: desde la literatura y el arte hasta las ciencias sociales,
consolidando una vision homogénea y estereotipada que sirve a los intereses del
poder colonial. El orientalismo se convierte en una herramienta para ejercer
autoridad sobre el Oriente, al definirlo y representarlo de maneras que refuerzan la

superioridad occidental. Como sefiala Said:

“El orientalismo, pues, no es una fantasia que cre6 Europa acerca de Oriente,
sino un cuerpo de teoria y practica en el que, durante muchas generaciones,
se ha realizado una inversion considerable. Debido a esta continua inversién,
el orientalismo ha llegado a ser un sistema para conocer Oriente, un filtro
aceptado que Oriente atraviesa para penetrar en la conciencia occidental”
(Said, 2008, p. 26).

La critica de Said al orientalismo no solo revela las estructuras de poder que
subyacen en la produccion de conocimiento, sino que también invita a repensar las
formas en que se construyen las identidades culturales y las relaciones entre
Occidente y Oriente. Su analisis pone de relieve la necesidad de una epistemologia
mas reflexiva y consciente de las dinamicas de poder que informan nuestras

concepciones del mundo y del otro.

Este enfoque tiene implicaciones no sélo para la critica cultural, sino también para
la comprensién del lugar que ocupa el saber en la configuracion del orden global
moderno. Said muestra que el conocimiento occidental sobre el Oriente no surge
del encuentro libre entre culturas, “Oriente no es Oriente tal y como es, es Oriente
tal y como ha sido orientalizado” (Said, 2008, p. 149), sino del contexto de

desigualdad estructural que permite a Occidente “hablar por” el otro, definirlo,

Pagina 52 de 129



clasificarlo y, por tanto, dominarlo. La relacién entre conocimiento y poder, en este

sentido, no es accidental ni externa, sino constitutiva:

“Formalmente, el orientalista se ve a si mismo llevando a cabo la unién entre
Oriente y Occidente, pero principalmente lo hace reafirmando la supremacia

tecnoldgica, politica y cultural de Occidente” (Said, 2008, p. 328).

La tesis de Said, por tanto, no se limita a denunciar la distorsién de una cultura por
otra, sino que desestabiliza los propios criterios de legitimidad epistémica. En lugar
de concebir la verdad como un dato objetivo al que cualquier sujeto racional puede
acceder, subraya que la produccion de verdad estd mediada por jerarquias
geopoliticas y por relaciones de fuerza que configuran qué se considera verdadero,
relevante o creible. Este cuestionamiento de la neutralidad epistémica situa a Said
en una posicion critica frente a las promesas ilustradas de universalidad y
racionalidad, no porque niegue la posibilidad del conocimiento, sino porque exige

reconocer sus condiciones materiales e histéricas de produccion.

Esta critica también pone en evidencia la funcion simbdlica del orientalismo como
tecnologia de gobierno. Al construir una imagen del otro como irracional, infantil o
barbaro, se justifica su tutela, su administracion y, en ultima instancia, su
subordinacion. “Ser un orientalista [...] significa ser un autor autorizado a hablar del
Oriente, a representar su realidad, a diagnosticar sus males y a prescribir sus
remedios” (Said, 2008, p. 321). Asi, el saber no s6lo acompafa al poder: lo habilita,

lo reproduce, lo embellece.

En el contexto de este analisis, la critica de Said constituye una poderosa
desestabilizacion del sujeto moderno como instancia neutral y universal. Lo que
Orientalismo desvela es que ese sujeto —ese “nosotros” que habla, interpreta y
conoce— esta situado, cargado de historia, y en muchos casos, de complicidad con
estructuras imperiales. La razon, por tanto, no puede entenderse como una facultad
abstracta y universal, sino como una practica histérica que debe ser sometida a

revision critica.

Pagina 53 de 129



Frente a este diagndstico, la propuesta de Said no se agota en la denuncia. Implica
también la apertura a otras formas de conocimiento, otras voces, otras narrativas:
la creacién de una identidad —Occidente, Oriente o Latinoamérica— ha implicado
la creacion de antagonistas, de ofros, contra quienes se reinterpreta contantemente
el nosotros: “la identidad de uno mismo o la del «otro» es un muy elaborado proceso

histdrico, social, intelectual y politico” (Said, 2008, p. 436).

La tarea, sefiala, no es solo corregir los errores del orientalismo, sino desmantelar
sus estructuras de autoridad y repensar las condiciones en las que el saber se
produce. Said sefiala como ejemplo, y muy pertinente hoy en dia dado el actual

genocidio en Gaza:

“El orientalismo gobierna la politica israeli hacia los arabes [..] Hay arabes
buenos (los que hacen lo que se les dice) y arabes malos (los que no lo hacen
y, por tanto, son terroristas). Pero sobre todo hay arabes, y de ellos se espera
que, una vez derrotados, se sienten obedientemente al otro lado de una linea”
(Said, 2008, p. 404).

Desde esta perspectiva, la critica poscolonial aparece no sélo como una correccion
de las insuficiencias del pensamiento moderno, sino como una interpelacion radical
a su pretension de conocer y hablar por todos. Lo que la postura de Said reclama
es una reconfiguracion del mapa epistémico global, una redistribucion del derecho
a enunciar y a ser escuchado, que no pase por la traduccion forzada al canon
occidental o de la episteme dominante, sino por el reconocimiento de una pluralidad
de racionalidades, memorias y formas de vida. Asi, la critica a la razén instrumental
se enriquece con una dimensién decolonial: no basta con reconstruir la racionalidad
desde la comunicacion simétrica —como propone Habermas—; es necesario
también interrogar quién ha sido histéricamente excluido de ese espacio, quién

define sus reglas y desde donde se instituye lo racional.

La critica de Said revela, entonces, que el saber moderno no sélo esta atravesado
por una racionalidad instrumental, sino también por una légica de dominacién

colonial que configura las condiciones mismas de posibilidad del discurso. Esta

Pagina 54 de 129



dimensién de poder epistémico sera radicalizada por Enrique Dussel, quien plantea
que la modernidad no puede entenderse desde dentro de Europa, sino que debe

ser comprendida desde su exterior constitutivo: la colonialidad.

2.4 Enrique Dussel: colonialidad del poder y modernidad eurocéntrica

Enrique Dussel, figura central de la filosofia de la liberacién latinoamericana,
propone una critica de la modernidad desde su exterioridad epistémica, geopolitica
y ontologica. A diferencia de las criticas formuladas desde dentro del canon filosofico
europeo, Dussel parte de una localizacion histérica situada: la de los pueblos
colonizados, cuyas experiencias no sélo han sido ignoradas, sino sistematicamente
encubiertas por la narrativa hegemonica del progreso occidental. En 1492: El
encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito de la modernidad (1992), afirma que
la modernidad no es un proceso auténomo de autoconstitucion europea, sino un
proyecto geo-histéricamente definido por la conquista, la colonizaciéon y el
exterminio. Para él, la primera experiencia de la modernidad la vivieron Espana y
Portugal al ser la primera region europea en tener la experiencia de constituir al Otro
como dominado por el conquistador, constituyendo a Europa como el Centro del
Mundo. Como Dussel lo sefala: “jEs el nacimiento de la Modernidad y el origen de
su ‘Mito’!” (Dussel, 1994, p. 12).

“Esto permitira [...] una nueva visidn mundial de la Modernidad, lo que
nos descubrird no soélo su ‘concepto’ emancipador (que hay que
subsumir), sino igualmente el ‘mito’ victimario y destructor, de un
europeismo que se funda en una ‘falacia eurocéntrica™ (Dussel, 1994, p.
22).

Desde esta premisa, Dussel problematiza el corazén mismo del pensamiento
moderno. A través del concepto de “encubrimiento del otro”, denuncia un gesto
fundacional de la modernidad: la negacion activa de la alteridad como condicion

para la afirmacién del yo europeo. Este encubrimiento no es meramente politico o

Pagina 55 de 129



histdrico, sino filoséfico: implica una operacion ontoldgica mediante la cual el otro
es despojado de su plena humanidad y subsumido bajo categorias abstractas

construidas desde la normatividad occidental:

“La experiencia no sélo del ‘Descubrimiento’, sino especialmente de la
‘Conquista’ sera esencial en la constitucion del ‘ego’ moderno, pero no sdlo
como subjetividad, sino como subjetividad ‘centro’ y fin’ de la historia” (Dussel,
1994, p. 21).

Este vinculo estructural entre subjetividad moderna y dominacién se traduce en una
forma particular de racionalidad, que Dussel identifica como eurocéntrica, abstracta
y totalizante. Esta razon moderna, lejos de ser neutral o universal, esta atravesada
por un discurso enunciativo que invisibiliza sus propias condiciones histéricas y
materiales de posibilidad. La critica de Dussel, en este punto, coincide con la de
Edward Said y otros pensadores poscoloniales, pero introduce un matiz decisivo: la
dimension ontoldgica del encubrimiento. El otro no soélo es representado como
inferior; es negado como sujeto epistémico. La modernidad, en lugar de abrirse al
reconocimiento del otro, lo convierte en objeto de conocimiento, de redencién o de
exterminio. Desde este punto de vista, el proyecto moderno no es originariamente
emancipador, sino constitutivamente violento: se funda sobre la expropiacion, la

esclavitud y el silenciamiento epistémico de los otros mundos.

Al identificar la l6gica del encubrimiento como estructura constitutiva de la
modernidad, Dussel no s6lo impugna su pretension de universalidad, sino que exige
una relectura radical de sus categorias fundamentales: razén, sujeto, libertad,
progreso. Estas categorias, en su formulacién moderna, estarian marcadas por una
intencionalidad de dominio que debe ser desmantelada. La critica a la razén,
entonces, no se limita a su funcionalizacion técnica (como en Horkheimer), ni a su
reduccion comunicativa (como en Habermas), sino que apunta a su origen
excluyente: a la violencia fundacional que instituy6 al yo europeo como medida de

lo humano.

Pagina 56 de 129



Sin embargo, esta diferenciacion no implica una oposicion con Habermas. Dussel
reconoce en él una interlocucion valiosa, sobre todo en su intento por rescatar una
dimension normativa de la razon. De hecho, en varios de sus escritos, Dussel sefiala
que la teoria de la accidn comunicativa puede ser una herramienta util si se
descentralizan sus supuestos eurocéntricos y se inscribe en una historia mundial
que reconozca la exterioridad colonial. En esta clave, mas que rechazar a
Habermas, Dussel lo complementa: reinscribe su propuesta en un marco geopolitico
mas amplio, donde la racionalidad se redefine desde el sur global y desde las luchas

concretas por la justicia.

Asi, la razon instrumental denunciada por Horkheimer y Adorno aparece en Dussel
no como un desvio técnico de la razén, sino como su forma constitutiva dentro del
proyecto moderno-colonial. El yo moderno no solo piensa de manera instrumental;
piensa asi porque esta constituido en oposicién al otro, como sujeto dominante que
organiza el mundo en funcidn de su propio beneficio. La racionalidad eurocéntrica

es, por tanto, estructuralmente funcional a la l6gica de la exclusion y la dominacion.

En La ética de la liberacion en la edad de la globalizacion y la exclusion (1998),
Dussel articula su critica ontologica y epistémica en un plano normativo. Frente al
encubrimiento del otro y la clausura del pensamiento moderno en su propia
autocomplacencia, propone una ética que parte de la exterioridad: del sufrimiento
de las victimas del sistema, de los sujetos histéricamente negados por la
modernidad capitalista-colonial. Esta ética no se funda en la autonomia del sujeto
ilustrado, sino en la interpelacién del otro, en su capacidad de reclamar justicia

desde un lugar de exclusion. En palabras de Dussel:

“Proponemos la siguiente descripcidn del que llamaremos principio material
universal de la ética [...] El que actua éticamente debe (como obligacion)
producir, reproducir y desarrollar autorresponsablemente la vida concreta de
cada sujeto humano, en una comunidad de vida, desde una «vida buena»
cultural e historica (su modo de concebir la felicidad, con una cierta referencia

a los valores y a una manera fundamental de comprender el ser como deber-

Pagina 57 de 129



ser, por ello con pretension de rectitud también), que se comparte pulsional y
solidariamente teniendo como referencia ultima a toda la humanidad, es decir,
es un enunciado normativo con pretension de verdad practica y, ademas, con

pretension de universalidad”. (Dussel, 1998, p. 140).

Esta reformulacion radical del fundamento ético desplaza el eje del discurso
filosdfico desde la normatividad abstracta hacia la responsabilidad concreta. Dussel
concibe la ética como respuesta al rostro del otro: un otro que no puede ser reducido
ni asimilado, sino que exige ser reconocido. La ética de la liberacion es, por tanto,
una ética material: se pregunta por las condiciones de posibilidad de la vida digna,
no desde la teoria ideal, sino desde la praxis historica de los excluidos.

El sujeto moderno, en esta clave, no desaparece, pero pierde su centralidad
ontologica. No es el punto de partida de la reflexion moral, sino su lugar de
cuestionamiento. La subjetividad se reconstruye desde una relacion asimétrica: no
desde la igualdad formal entre interlocutores (como en Habermas), sino desde el

reconocimiento del otro como herido, como vulnerado:

“Esta es una ética de la vida. La negacién de la vida humana es ahora nuestro
tema. El punto de arranque fuerte, decisivo, de toda la critica [...] es la relaciéon
que se produce entre la negacién de la corporalidad, expresada en el
sufrimiento de las victimas, de los dominados [...] y la toma de conciencia de
dicha negatividad” (Dussel, 1998, p. 308).

Esta formulacién permite a Dussel inscribir la critica de la razén instrumental en una
matriz descolonial. La racionalidad no debe ser abandonada, sino resignificada

desde una légica de la vida, de la comunidad y de la toma de conciencia histdrica.

En este horizonte, que Dussel proyecta mas alla del canon eurocéntrico, se perfila
una modernidad critica releida “desde las victimas” y en clave de mundializad: la
racionalidad se reubica a partir de la negatividad y la exigencia de vida de quienes

han sido histéricamente negados (Dussel, 1998, p. 309).

Pagina 58 de 129



De ahi, la politica ya no puede pensarse como mera administracion del sistema ni
como deliberacion entre iguales. Se trata de una praxis liberadora que parte del
conflicto, de la asimetria, de la violencia estructural. La democracia, en esta clave,
no es solo procedimiento, sino transformacion: el paso de una sociedad fundada en
la exclusidbn a una comunidad capaz de reconocer y reparar sus injusticias
fundacionales. La ética de la liberacion no propone simplemente un deber abstracto
de justicia, sino un compromiso histérico con las victimas del sistema-mundo

moderno.

2.5 Bolivar Echeverria: reforma del sujeto y hegemonia cultural

La propuesta de Bolivar Echeverria, sin renunciar a la centralidad de la critica a la
economia politica, amplia el analisis hacia las dimensiones simbdlicas, éticas y
culturales de la reproduccién social. En particular, Echeverria se interesa por el
modo en que la modernidad configura subjetividades, estilos de vida y formas de
eticidad, y por las posibilidades de resistencia cultural desde los margenes.

Una de sus tesis centrales es que la modernidad no debe entenderse
exclusivamente como un proceso europeo, ni como un proyecto univoco. En su
lectura, la modernidad es un campo de disputa entre diferentes ethos o formas de
vida, determinadas por el modo en que los sujetos se relacionan con las condiciones
materiales e histéricas del capitalismo. Asi, el capitalismo no impone una unica
forma de subjetividad, sino que permite —aunque subordinadamente— la
emergencia de estilos de vida alternativos dentro de su marco. Como sefala

Echeverria:

“[La modernidad] se trata de una modalidad civilizatoria que, si bien domina en
términos reales sobre otros principios estructuradores no modernos o
premodernos con los que se topa, esta sin embargo lejos de haberlos anulado,
enterrado y sustituido. La modernidad se presenta como un intento que esta
siempre en trance de vencer sobre ellos, pero como un intento que no llega a

cumplirse plenamente, que debe mantenerse en cuanto tal, y que tiene por

Pagina 59 de 129



tanto que coexistir con las estructuraciones tradicionales de ese mundo social
[...] es como si algo en ella la incapacitara para ser lo que pretende ser: una

alternativa civilizatoria ‘superior’” (Echeverria, 2009, pp. 12—-13).

En este sentido, Echeverria critica tanto la vision eurocéntrica que identifica la
modernidad con el modelo liberal-burgués occidental, como el rechazo total a la
modernidad desde posiciones reaccionarias o esencialistas. Lo que propone es una
reapropiacion critica de la modernidad desde su propia incapacidad para
establecerse como “Unica”, orientada por valores distintos a los de la acumulacion,
la eficiencia o la competencia. Esta posibilidad se articula en torno al concepto de

modernidad barroca, que retoma y resignifica la tradicidn cultural latinoamericana.

El ethos barroco, segun Echeverria, es una forma de vida que surge de la
confrontacién entre la imposicion de la modernidad capitalista y las resistencias
culturales de las poblaciones colonizadas. No se trata de una simple hibridacion,
sino de una apropiacion estratégica, una reinterpretacion creativa de los elementos

modernos desde una posibilidad distinta. En palabras del autor:

“Lo que en el ethos barroco aparece es una capacidad de sobrevivencia de
otras formas de vida... que operan como contrapunto frente al discurso
civilizatorio hegemoénico. El ethos barroco permite la disonancia, la

ambigledad, el doble juego” (Echeverria, 2000, p. 16).

Esta lectura del barroco no es estética. Para Echeverria, el ethos barroco encarna
una critica practica a la racionalidad instrumental moderna, en la medida en que se
opone a la homogeneizacion del mundo de la vida y al disciplinamiento del sujeto.
Frente al ideal del individuo auténomo, racional y propietario —propio del
liberalismo—, el barroco propone un sujeto mestizo, irdbnico, comunitario vy
escindido. Esta escision no es un defecto, sino una fuente de creatividad y

resistencia.

En el ethos barroco, la razén no opera como dominio técnico ni como abstraccion

normativa, sino como mediacién sensible entre mundos, como juego de

Pagina 60 de 129



significaciones que permite sostener la vida en condiciones adversas. En este

sentido:

“La estrategia barroca para vivir la inmediatez capitalista del mundo implica un
elegir el tercero que no puede ser: consiste en vivir la contradiccion bajo el
modo del trascenderla y desrealizarla, llevandola a un segundo plano,
imaginario, en el que pierde su sentido [...] El calificativo ‘barroco’ puede
justificarse en razén de la semejanza que hay entre su modo de tratar la
naturalidad capitalista del mundo y la manera en que la estética barroca
descubre el objeto artistico que puede haber en la cosa representada: la de una

puesta en escena.” (Echeverria, 2009, p. 171).

La propuesta de Echeverria no es utdpica en el sentido de un proyecto cerrado o
idealizado. Mas bien, se trata de una tarea inacabada: la busqueda constante de
formas de eticidad no subordinadas al capital, dentro y contra la modernidad. Esta
busqueda se manifiesta en practicas cotidianas, expresiones culturales,
movimientos sociales, pedagogias populares. Lo que esta en juego no es sélo la

redistribucidén de recursos, sino la reconfiguracion del sentido de lo humano.

En el marco de esta tesis, la politica, en tanto que marco normativo de la
sociabilidad, ya no puede entenderse como gestion del Estado ni como lucha entre
clases en términos tradicionales. La politica, para Echeverria, es ante todo una
disputa por la hegemonia cultural, por el sentido de la vida comun ante la crisis

civilizatoria.

“Cuando hablamos de crisis civilizatoria nos referimos justamente a la crisis del
proyecto de modernidad que se impuso en este proceso de modernizacion de
la civilizacion humana: el proyecto capitalista en su versidon puritana y
noreuropea, que se fue afirmando y afinando lentamente al prevalecer sobre
otros alternativos y que domina actualmente, convertido en un esquema
operativo capaz de adaptarse a cualquier sustancia cultural” (Echeverria, 2009,
p. 34).

Pagina 61 de 129



Este enfoque enriquece una dimension fundamental a la critica del paradigma
instrumental, enunciada ya por Said: la cultura deja de ser un mero reflejo del
sistema para convertirse en campo de lucha contra el discurso hegemonico. La

subjetividad no es solo victima del dominio, sino agente potencial de transformacion.

Echeverria reintroduce el conflicto cultural como campo de disputa por el sentido.
En ese gesto, el ethos barroco no se limita a resistir desde fuera, sino que interpela
desde dentro las contradicciones del capitalismo moderno, abriendo un espacio

para formas de racionalidad no calculadoras, simbdlicas y colectivas.

La critica de Bolivar Echeverria a la modernidad capitalista no parte de su
exterioridad geopolitica como en Dussel, ni de una reconstruccién normativa como
en Habermas, sino de una interpretacion cultural de sus contradicciones internas.
Su propuesta de una modernidad alternativa —barroca, mestiza, resistente—
permite pensar la emancipacion no como retorno al pasado ni como abstraccion
universal, sino como invencion historica situada. En un mundo cada vez mas
homogeneizado por el mercado y los medios, esta apuesta por una eticidad
alternativa constituye un aporte indispensable para repensar la politica desde lo

cultural.

Desde esta perspectiva, la propuesta de Echeverria se inscribe en una linea critica
que, como en Horkheimer y Adorno, advierte la instrumentalizacién de la razén y
que, junto con Habermas, reconoce el potencial emancipador de la modernidad
desmantelando la hegemonia cultural occidental; pero a diferencia de ellos,
Echeverria pone la disputa cultural como lugar privilegiado de resistencia,
proponiendo una critica desde dentro de la modernidad misma, pero articulada
desde la experiencia y tradiciones de los pueblos colonizados. Esta apuesta por una
racionalidad barroca, anclada en la vida cotidiana y en la escision del sujeto
moderno, abre una via singular para imaginar una modernidad alterna: no univoca

ni eurocéntrica, sino plural, conflictiva y en constante reapropiacion.

Pagina 62 de 129



*k%*

A lo largo de este capitulo hemos recorrido diversas criticas filosoficas
contemporaneas que interpelan el paradigma sociopolitico instrumental de la
modernidad desde distintos registros tedricos, tradiciones y geografias. Si bien cada
autor analizado —Horkheimer, Adorno, Habermas, Said, Dussel y Echeverria—
parte de su propio horizonte, todos comparten una preocupacién comun: la
racionalidad moderna, lejos de haber consolidado un orden emancipador, ha
producido formas nuevas y mas sutiles de dominacion, tanto a nivel material como

simbdlico.

En primer lugar, inicialmente Horkheimer, y después él junto con Adorno, ofrecen
una critica pionera a la razén instrumental, sefialando como el proyecto ilustrado de
dominio sobre la naturaleza terminé derivando en una forma totalitaria de
racionalidad. La razon, convertida en instrumento técnico, dejo de orientarse a fines
éticos o comunitarios y se subordin6 al calculo, la administracion y la eficiencia. Esta
mutacion produjo no soélo un sistema econémico y politico alienante, sino también
una subjetividad debilitada, incapaz de resistir al conformismo. Su critica de la
industria cultural pone de relieve como la cultura misma se ha convertido en una
herramienta mas del aparato de dominacion capitalista, estandarizando el deseo,

trivializando la experiencia y sofocando la posibilidad de una vida distinta.

Habermas retoma esta critica, pero introduce un giro fundamental: propone
distinguir entre una racionalidad instrumental y una racionalidad comunicativa. Esta
distincidon le permite reconstruir las condiciones normativas de una modernidad
alternativa, en la que el entendimiento intersubjetivo y la deliberacién ocupen el
lugar del calculo y la eficiencia. En este marco, la politica no es ya el arte de
gobernar a través de expertos, sino un proceso de formacion discursiva de la
voluntad colectiva. La ética del discurso y la teoria de la accién comunicativa abren
un horizonte donde la emancipacién no se juega en la técnica ni en la autoridad,
sino en la capacidad de los sujetos de dialogar, argumentar y construir consensos
legitimos.

Pagina 63 de 129



La critica poscolonial de Edward Said expande esta interrogacion al terreno global,
mostrando como el saber moderno no ha sido neutral, sino profundamente
implicado en los procesos de dominacion imperial. El orientalismo, entendido como
un sistema discursivo que produce y mantiene la diferencia colonial, revela que la
razon moderna ha operado también como dispositivo de poder simbdlico, al
construir a los otros como objetos de conocimiento y de intervencién. Said pone asi
en cuestion el supuesto universalismo del pensamiento moderno, revelando su

caracter situado, interesado y eurocéntrico.

Enrique Dussel lleva esta critica aun mas lejos al afirmar que la modernidad misma
se funda sobre el acto violento de la colonizacion. Desde su perspectiva, no puede
haber una critica suficiente al paradigma moderno si no se asume la exterioridad
del mundo colonial como lugar epistémico. La filosofia de la liberacién que propone
parte del reconocimiento del otro oprimido como fuente de normatividad, y exige
repensar la politica, la ética y el conocimiento desde la experiencia historica de los
pueblos subalternos. Resignificando los logros de la modernidad desde las luchas

concretas por la dignidad y la justicia de los oprimidos.

Bolivar Echeverria, por su parte, introduce una dimension esencial para esta critica:
la disputa por el sentido cultural. Su teoria de los ethos de la modernidad, y en
particular del ethos barroco, permite pensar formas de vida que, desde dentro de la
modernidad capitalista, resisten a su légica homogeneizante. La modernidad, en
esta clave, no es un destino cerrado, sino un campo de luchas culturales en las que

se juega la posibilidad de una vida emancipada.

En conjunto, estas criticas desmantelan la imagen hegemédnica de la modernidad
como sinénimo de progreso, racionalidad y universalidad. Lo que aparece, en
cambio, es una modernidad inacabada, contradictoria, profundamente ambigua:
capaz de abrir horizontes de emancipacion, pero también de consolidar nuevas
formas de dominacién. La razon, lejos de ser una garantia de libertad, puede
convertirse en instrumento de opresion. Y la politica, en lugar de realizar la

autonomia colectiva, puede volverse una técnica de control.

Pagina 64 de 129



Frente a este diagnédstico, el desafio radica en no entregarse a un relativismo
posmoderno, sino pensar formas alternativas de racionalidad, de politica y de
subjetividad. Esto exige una critica que no se limite a describir los mecanismos de
poder, sino que sea capaz de imaginar y prefigurar nuevas formas de ser en
sociedad. En este sentido, las criticas aqui exploradas apuntan a una

transformacion radical del orden simbdélico y material de lo moderno.

Esta transformacion pasa por varias tareas convergentes. En el plano ético, se trata
de reubicar al otro como fuente de normatividad, ya no como objeto de asimilacion
o exclusién. En el plano politico, se trata de reconstruir la organizacién social desde
la deliberacion, la participacion y la justicia simbdlica. En el plano epistémico, se
impone la necesidad de una pluriversalidad del saber, que descolonice las
categorias del pensamiento y reconozca la validez de otras racionalidades. Y en el
plano cultural, se trata de resistir la hegemonia del capitalismo con formas de vida

que afirmen la dignidad, la comunidad y el sentido.

El capitulo siguiente —dedicado a la critica desde la antropologia evolutiva— no
abandona esta linea critica, sino que la profundiza desde otro angulo: el de la
biologia de nuestra especie, la evolucion cooperativa y las raices sociales de la
moral humana. Esta aproximacion, empirica y cientifica, complementa las criticas
filosdficas anteriores al ofrecer una base material e interdisciplinaria para cuestionar
el supuesto individualismo natural que propone el paradigma instrumental moderno.
La sociabilidad humana, como mostraremos, no es una imposicién cultural sobre
una naturaleza egoista, sino una herencia evolutiva que hace de la cooperacion y

el cuidado elementos fundamentales de nuestra especie.

Asi, las criticas aqui desarrolladas no solo deconstruyen los fundamentos del
paradigma moderno desde la filosofia, la politica y la cultura, sino que también abren
la posibilidad de pensar otras formas de racionalidad, mas alla del calculo
instrumental. Esta apertura exige una relectura del ser humano que no se limite a
las categorias normativas heredadas de la modernidad, sino que explore también

su dimension material, evolutiva y cooperativa. En este sentido, el transito hacia una

Pagina 65 de 129



critica antropolégica no representa un giro tematico, sino una profundizacién: si la
razon moderna ha sido denunciada por su pretension de universalidad abstracta, es
necesario ahora interrogar su base antropolégica —el supuesto de un individuo
competitivo y autosuficiente— para proponer en su lugar una concepcion del sujeto
como ser relacional, interdependiente y constituido en practicas de colaboracion.

Este sera el objetivo del préximo capitulo

Pagina 66 de 129



CAPITULO 3. CRITICA DESDE LA ANTROPOLOGIA
EVOLUTIVA

Tras haber cuestionado en el capitulo anterior las bases filoséficas del paradigma
moderno desde una critica racional y cultural, este capitulo propone ampliar la
discusiéon desde el campo de la antropologia evolutiva. La critica al modelo
individualista-instrumental no se agota en el plano teérico: puede y debe reforzarse
con argumentos provenientes de las ciencias empiricas, particularmente aquellas
que estudian la historia evolutiva del ser humano y los mecanismos bioldgicos y
culturales de la cooperacion. Estas disciplinas permiten identificar los supuestos
naturalizados sobre el individuo y la competencia que han servido de base para la
justificacion del orden politico moderno. En lo que sigue, se despliega una lectura
critica de dichos supuestos, no desde su genealogia filoséfica, sino desde su
inadecuacion empirica respecto a la evidencia disponible sobre la evolucion de la

moral, la cooperacion y la vida social humana.

La centralidad que el paradigma moderno otorga al contrato como forma fundante
de lo social parte del supuesto de que la convivencia requiere ser “artificialmente”
instituida sobre una naturaleza humana innatamente egoista y aislada. Sin
embargo, investigaciones paleoantropolégicas recientes coinciden en sefalar que
la sociabilidad, la cooperacion y la sensibilidad moral no son superestructuras
culturales impuestas sobre una base individualista, sino capacidades
evolutivamente seleccionadas por su valor adaptativo. Este cuestionamiento no solo
desmonta los supuestos del modelo contractual moderno, sino que permite abrir el
horizonte para pensar instituciones politicas ancladas en relaciones de

interdependencia mas que de subordinacion.

Como ha senalado Bermudez de Castro (2021), la cooperacién social fue clave para
la supervivencia del Homo sapiens: sin vinculos de reciprocidad, cuidado mutuo y

transmision cultural, no hubiéramos podido adaptarnos a entornos ecoldgicos

Pagina 67 de 129



diversos ni desarrollar instituciones complejas. Como veremos, el comportamiento
moral, lejos de ser un adorno tardio de la civilizacién, aparece como una dimensién
constitutiva de la naturaleza humana. Este reconocimiento obliga a repensar los
fundamentos mismos de la politica: si no somos sujetos aislados y egoistas por
defecto, entonces no tiene sentido organizar la vida social a partir de estructuras
basadas en el miedo, el control y la competencia. En lugar de ello, se vuelve
necesario explorar formas de organizacion social que partan de nuestra condicidon

cooperativa y relacional.

Este capitulo se divide en cuatro secciones. En la primera, se analiza como la
sociabilidad y la empatia tienen raices compartidas con otros primates,
particularmente en los trabajos de Frans de Waal. En la segunda, se aborda la
evolucion de las normas morales y de los sistemas de control de la agresién en
humanos, con énfasis en Boehm y Wrangham. La tercera explora la coevolucién
entre genes y cultura, incorporando las ideas de Tomasello, Henrich, Bowles y Gintis
sobre cooperacion institucionalizada y aprendizaje social acumulativo. La cuarta
examina los aportes de la neurobiologia del desarrollo y la ecologia evolutiva al
entendimiento de la moralidad humana, a partir de Narvaez y Booch. El conjunto de
estas perspectivas permite desmontar definitivamente el mito del individuo asocial
y reforzar las bases para una politica sustentada en la interdependencia, lo que
abrira el camino para discutir, en el capitulo siguiente, las posibilidades de una

politica de la autogestion.

3.1 Sociabilidad como herencia evolutiva

La critica al paradigma politico moderno —basado en la idea del individuo racional,
autosuficiente y autbnomo— encuentra una poderosa refutacion en el campo de la
antropologia evolutiva. Los estudios de primatologia y paleoantropologia han
demostrado que la sociabilidad, la empatia y la cooperacion no son anadidos

culturales, sino rasgos profundamente arraigados en nuestra biologia. Esta

Pagina 68 de 129



perspectiva invierte la premisa liberal moderna: no es la sociedad la que reprime
una naturaleza violenta, sino que es la naturaleza social del ser humano la que hace
posible toda forma de organizacion politica. Este giro, mas que meramente
descriptivo, se convierte en un fundamento critico para repensar las formas
institucionales que han sido justificadas en nombre de esa supuesta violencia

originaria.

Uno de los principales exponentes de esta visidon es el primatélogo Frans de Waal,
quien ha dedicado buena parte de su obra a desmentir la idea de que la moralidad
es una construccién exclusivamente humana o racional. Como comenta en Primates
y Filosofos (2006): “de haberse tomado cualquier decision de crear sociedades, el
mérito deberia atribuirse a la madre naturaleza y no a nosotros mismos” (de Waal,
2007, p. 28).

En este libro de Waal plantea que las bases de la ética —empatia, reciprocidad,
sentido de justicia— estan ya presentes en otros primates. Su trabajo con
chimpancés y bonobos muestra comportamientos que pueden describirse como
protoéticos: consuelo a individuos heridos, reconciliacion tras conflictos, actos de
ayuda espontanea y reacciones ante la inequidad en la distribucién de

recompensas. Como €l comenta:

“La seleccion natural puede dar lugar a un increible espectro de organismos,
desde los mas asociales y competitivos a los mas amables y benévolos. Puede
que este mismo proceso no haya especificado nuestras normas y valores
morales, pero nos ha dotado de la estructura psicologica, las tendencias y las
habilidades necesarias para desarrollar una brujula que tenga en cuenta los
intereses de la comunidad en su conjunto capaz de guiarnos en la toma de
decisiones vitales. Aqui reside la esencia de la moralidad humana” (de Waal,
2007, p. 87).

Este planteamiento desafia frontalmente la tradicién filosdfica moderna, en
particular las visiones de Hobbes y Kant. Para Hobbes, en el estado de naturaleza
el ser humano es un lobo para el hombre (homo homini lupus), y solo el pacto social,

Pagina 69 de 129



garantizado por un soberano, permite superar esta condicion. La cooperacion seria
asi un artificio institucional, una renuncia estratégica a la violencia originaria. En
cambio, de Waal muestra que, incluso en ausencia de estructuras formales de
autoridad, los primates son capaces de gestionar conflictos, mantener vinculos

duraderos y regular su comportamiento con base en la reciprocidad y la empatia.

Por su parte, Kant concebia la moralidad como el producto de una razén auténoma
que se impone a las inclinaciones naturales. La ética kantiana es, en ultima
instancia, una ética de la superacion de lo bioldgico. En contraste, de Waal propone
que la moralidad esta enraizada en disposiciones afectivas y sociales, donde la
empatia, la afiliacion y el cuidado no son obstaculos a superar, sino condiciones
necesarias para la vida moral. Esta critica no niega el valor de la reflexion moral,

pero sostiene que su fundamento no es trascendental, sino evolutivo.

Uno de los puntos clave en la obra del autor es su rechazo a lo que denomina la
veneer theory —o la teoria de la capa—: la idea de que la moralidad humana es
apenas una capa superficial que cubre una naturaleza esencialmente egoista y
violenta. Esta teoria, que ha tenido gran influencia en la tradicion filoséfica y politica
occidental, asume que los humanos solo actuan moralmente por imposicion externa
o por calculo estratégico: “presupone que, en el fondo, no somos verdaderamente
morales. Considera que la moralidad es un revestimiento cultural, una fina capa que

oculta una naturaleza egoista y brutal” (de Waal, 2006, p. 30).

De Waal responde que esta concepcidén es no solo pesimista, sino empiricamente

insostenible:

“Se trata de un pensamiento por entero dualista: en lugar de un todo
bien integrado, somos parte naturaleza, parte cultura. La moralidad humana se
presenta como una fina corteza bajo la cual bullen pasiones antisociales,
amorales y egoistas. [En realidad,] nunca ha existido la gente libre e igual. Los
humanos empezamos siendo si es que se puede distinguir un punto de partida-

seres interdependientes, unidos y desiguales” (de Waal, 2007, pp. 34, 28)

Pagina 70 de 129



Como ha mostrado también José Maria Bermudez de Castro en Dioses y Mendigos
(2021), la sociabilidad no es un rasgo accesorio del ser humano, sino un elemento
definitorio de nuestra especie desde sus origenes evolutivos y que ha sido un
proceso profundamente colectivo. Lejos de la imagen del individuo autonomo que
sobrevive por sus propios medios, el ser humano primitivo dependia de vinculos
comunitarios estables para alimentarse, criar a sus crias, protegerse y transmitir
conocimientos. La larga infancia humana, la necesidad de cooperacion entre
adultos, y la organizacién en grupos con memoria colectiva, fueron condiciones

bioldgicas previas a cualquier institucionalizacion politica.

“El éxito evolutivo de los grupos humanos que sobrevivieron en épocas remotas
se baso en la cooperacion, que precisa de un intercambio de datos sobre el
medio: predadores, competidores, alimento, condiciones climaticas, refugios,
etc.” (Bermudez de Castro, 2021, p. 416).

Estos hallazgos obligan a revisar criticamente las bases antropoldgicas del
pensamiento moderno. Si la sociabilidad no es una imposicion externa ni un calculo
racional, sino una disposicion natural, entonces el modelo del contrato social como
fundacion artificial de la vida politica pierde credibilidad. La idea hobbesiana de que
sin Leviatan estariamos en guerra permanente se revela como una proyeccion

ideoldgica mas que como una constatacion empirica.

Ademas, el reconocimiento de que compartimos predisposiciones sociales con otros
primates no disminuye nuestra singularidad como especie, sino que la ubica en un
continuo evolutivo. La capacidad humana de construir instituciones, transmitir
normas morales y cooperar a gran escala no niega nuestras raices biologicas, sino
que las prolonga. En este sentido, como senala de Waal, la moralidad humana no
surge como un fendmeno abrupto o exclusivamente cultural, sino como el resultado
progresivo de una sociabilidad evolutiva cada vez mas compleja. Lejos de aparecer
en el vacio, la ética se desarrolla como una extension refinada de mecanismos de
cooperacién, cuidado y regulacion social ya presentes en nuestros parientes
primates (de Waal, 2007, pp. 6-8).

Pagina 71 de 129



Desde una perspectiva filosofica, este argumento obliga a repensar la idea de que
la moralidad requiere una fundacion racional trascendental o una imposicion
externa. Si la ética surge de la sociabilidad evolutiva, entonces lo moral no es una
superestructura ideal, sino una dimensiéon encarnada de nuestra condicion

interdependiente.

Estos hallazgos no solo muestran que la empatia, la cooperacion y la aversion al
dafio tienen una base evolutiva compartida con otras especies, sino que obligan a
repensar los supuestos filoséficos sobre el origen de la normatividad. Si los
comportamientos morales surgen de la interaccion social y no de una decision
racional individual, entonces el sujeto moderno —auténomo, egoista y contractual—
pierde su fundamento como nucleo de la vida politica. En su lugar, emerge una
imagen del ser humano como un ente interdependiente, cuyas capacidades

normativas son inseparables del vinculo con los otros.

Este reconocimiento tiene profundas implicaciones politicas. Si el ser humano es,
por naturaleza, un animal moral y social, entonces el disefio de nuestras
instituciones no debe partir de la desconfianza, el control ni la competencia, sino de
la posibilidad de potenciar nuestras capacidades cooperativas. La autogestion,
como veremos en el capitulo siguiente, se presenta entonces no como utopia, sino

como actualizacién institucional de una predisposicion evolutiva.

3.2 Seleccidn social y el control de la agresion

Si bien la cooperacion, la empatia y el sentido moral tienen una base evolutiva
profunda, el siguiente paso es comprender cdémo estas disposiciones fueron
institucionalizadas a través de dinamicas sociales de control, seleccién vy
aprendizaje colectivo. Este apartado se concentra en los mecanismos que
permitieron a los grupos humanos modular la agresion, consolidar normas
compartidas y reforzar conductas prosociales, sin necesidad de estructuras

coercitivas centralizadas.

Pagina 72 de 129



Desde esta perspectiva, el origen de la moralidad no debe buscarse en la
racionalidad auténoma ni en la imposicion juridica, sino en procesos histéricos de
seleccién social. Tales procesos permitieron la emergencia de formas normativas
no jerarquicas, basadas en la reciprocidad, la sancion comunitaria y la regulacion

horizontal del conflicto.

Esta transicion desde la prosociabilidad biolégica hacia la conformacion de
estructuras éticas colectivas sienta las bases para comprender cémo la cooperacion
puede volverse estable, normativamente orientada y culturalmente transmisible. Los
conceptos de seleccion social, control moral y domesticacion de la agresién, que se
analizan a continuacion, seran clave para articular —en las secciones siguientes—
una nocion mas compleja de institucion cooperativa, y para pensar las condiciones

evolutivas y culturales que hacen posible una politica de la autogestion.

Una de las criticas mas solidas al paradigma moderno de la competitividad y el
egoismo fundacional proviene de la nocion de seleccién social, desarrollada por
Christopher Boehm. En su obra Moral Origins (2012) analiza el origen de la
sociabilidad humana realizando observaciones directas de las sociedades primitivas

de cazadores recolectores.

Boehm plantea que los grupos humanos de cazadores-recolectores ejercieron
histéricamente un control normativo sobre las conductas antisociales, dando lugar
a formas tempranas de moralidad basadas en la cooperacion y en la supervivencia
del grupo. Lejos de requerir una autoridad soberana para evitar el caos, estas
comunidades mantenian la cohesiéon mediante mecanismos sociales informales

pero efectivos, estructurados en torno a vinculos densos de interdependencia.

“Hoy, las sociedades de cazadores-recolectores igualitarios parecen apreciar
las ventajas de tener una banda con mas cazadores, ya que esto obviamente

significa que las grandes presas, que se deberan compartir, vendran mas a

Pagina 73 de 129



menudo, y, por lo tanto, habra menos pausas o periodos donde la gente no

tenga carne que comer”! (Boehm, 2012, p. 142).

Boehm parte de la observacion de sociedades actuales de cazadores-recolectores
como modelos plausibles de organizacion social prehistérica. En estas
comunidades, la autonomia individual coexistia con una fuerte presién de grupo
contra el egoismo, la violencia y el acaparamiento. A través de lo que él llama
estrategias de igualacion —como el ridiculo, el ostracismo o el castigo colectivo—,
los individuos que ponian en riesgo la cooperacion grupal eran sistematicamente

corregidos o, en ultima instancia, eliminados.

Teniendo en cuenta estas observaciones y la evidencia fésil encontrada, concluye
que hace aproximadamente 250,000 afios los Homo sapiens primitivos comenzaron
a desarrollar armas y tacticas de caza mas complejas, lo que les permitié acceder
a presas mayores y asi obtener mas carne. De esta situacién, y dadas las
observaciones en sociedades actuales con estas caracteristicas, el autor concluye
que nuestra especie tuvo también una seleccidn natural de tipo social; es decir, una
seleccion derivada de los efectos de las preferencias humanas. Lo que él explica es
cdmo nuestra especie, de provenir de un ancestro altamente jerarquico y dominador
como el Pan Ancestral, desarrollé las caracteristicas sociables que son observadas

en las sociedades mas primitivas actualmente.

“Lo que podemos decir con un alto grado de certeza es que el Pan Ancestral
era jerarquico -y en algun punto del camino, pero con certeza hace 45,000 afios
cuando la modernidad cultural ya se habia introducido por completo, los seres
humanos se convirtieron en decididamente igualitarios. También podemos decir
que esto sucedid porque los tipos Alpha estaban siendo derribados o
ejecutados si fallaban en controlarse a si mismos y restringir sus propias

demostraciones de poder” (Bohem, 2012, p. 154).

' Esta y todas las traducciones de los libros citados en este capitulo escritos en inglés, son propias.

Pagina 74 de 129



Esta seleccion social, implica |la preferencia por personas con las que se puedan
tener asociaciones Uutiles (lo que permite cazar grandes presas y tener una
reparticion relativamente igualitaria de la carne, por lo que la actividad puede ser
sostenible en el tiempo), asi como el rechazo de las personas “desviadas” (los
matones, los tramposos y los ladrones) aunque estos fueran mas fuertes, ya que

las coaliciones eran capaces de atacar a este tipo de miembros. De este modo:

“Cuando el castigo grupal se hizo mas severo y frecuente nuestro pool de genes
se vio afectado, ya que el castigo redujo la aparicion de actitudes desviadas [lo
que] cred una presion en la seleccion para favorecer individuos con un mejor

control de si mismos” (Boehm, 2012, p. 149).

Para Boehm, el instrumento que desarroll6 nuestra especie para este mejor
autocontrol fue la evolucion de la consciencia, que bien pudo haber sido
seleccionada “por la fuerza [...] y pudo haber comenzado de manera abrupta [...]
ya que el castigo colectivo a los intimidadores pudo haberse intensificado

principalmente como un desarrollo cultural” (Boehm, 2012, p. 152).

El origen evolutivo de la moral, segun Boehm, esté ligado a la capacidad de anticipar
la desaprobacion del grupo y de sentir culpa por transgredir normas compartidas o
miedo por sus consecuencias, o que habria sido clave para la conformacion de
sujetos morales. Esta forma de seleccion no actua sobre la biologia directa del
individuo (como en la seleccion natural clasica), sino sobre su comportamiento

social dentro del grupo, como una respuesta adaptativa a la vida grupal intensiva.

Del mismo modo, Richard Wrangham, en su articulo Hypotheses for the Evolution
of Reduced Reactive Aggression in the Context of Human Self-Domestication
(2019), realiza un estudio acerca de la reduccion de lo que él llama agresion reactiva
—Ila agresioén directa, inmediata, sin premeditacion—. Parte también, como Bohem,
del estudio de sociedades de cazadores-recolectores primitivos, asi como de la
evidencia que proporciona la paleoantropologia. Pero para Wrangham, la mejor
explicacion sobre la presion de seleccidon que condujo a una reduccion de la

agresion reactiva —que empez6 hace aproximadamente 300,000 afios— es la

Pagina 75 de 129



aparicion de “la intencionalidad colectiva en forma de conspiracion basada en el
lenguaje. [...] Esta nueva y sofisticada capacidad cognitiva habria llevado a los
subordinados a seleccionar socialmente contra los luchadores agresivos”
(Wrangham, 2019, p. 9).

Esta conspiracion basada en el lenguaje es explicada como un cambio del tipo de
dominacion, pasando de un macho alfa dominador y jerarquico a sociedades
igualitarias de cazadores-recolectores. El lenguaje permite mecanismos de control
qgue no implican la agresion fisica, como son los reganos, el ridiculo o el ostracismo;
pero que, en caso de ser inefectivos, legitima la ejecucion del individuo, evitando la
propagacion de su pool de genes particular; es decir, al eliminar a los desviados no
se le permite la reproduccion, por lo que sus caracteristicas genéticas especificas
—o0 pool de genes— no se heredan a las generaciones futuras, con lo que da lugar
al fenémeno de la seleccidn social. Con el uso de armas ya siendo cotidiano en
aquella época, la ejecucion de los indeseados habria sido relativamente facil. Una
vez que se comenzo a seleccionar contra la agresion reactiva, los efectos esperados
habrian incluido, como subproducto, el aumento de la tolerancia social y mejores

habilidades para comunicar y cooperar:

“‘Después de que se hubiera iniciado el sistema selectivo, probablemente
habria habido un bucle de retroalimentacién positiva que conduciria a una
evolucion acelerada de los rasgos asociados con la domesticacién, como
parece indicar el registro fésil. El declive evolutivo de la agresion reactiva habria
abierto posibilidades crecientes para que la seleccién social y el autocontrol

contribuyeran al desarrollo de tendencias prosociales” (Wrangham, 2019, p. 9).

La seleccidon natural, pero sobre todo la seleccion social, ha tenido un impacto
significativo en la especie humana: ha permitido a través de la cooperacion, la
distribucion y el lenguaje una progresiva seleccién de individuos con capacidades
comunicativas y cooperativas, con una propensién a la reduccion de la agresion
reactiva. Esto explica, hasta cierto punto, el salto tan grande que hizo el Homo
sapiens respecto al jerarquico Pan Ancestral, de quién también descendemos y con

Pagina 76 de 129



quién necesariamente compartimos algo de nuestro pool de genes. Es por ello que
no es extrafno encontrar individuos con caracteristicas de “macho alfa”, que, sin
embargo, estan forzados a ejercer un autocontrol si quieren participar de la
sociabilidad en su comunidad, a fuer de arriesgarse a ser sometido al castigo

colectivo.

Esta seleccion social es interiorizada dentro de la especie primero como una
determinacion cultural, propia y especifica un grupo de personas; es decir, que antes
de operar como un factor de seleccion para la especie, lo fue para un determinado
grupo. Este comportamiento, probablemente por aprendizaje, se fue propagando
por el resto de los grupos humanos de una manera abrupta (segun las evidencias
paleoantropoldgicas), con lo que se fue abandonando el modelo jerarquico. Es por
ello que podemos decir que una de las estrategias principales de sobrevivencia de
nuestra especie ha sido ha sido la cooperacion, la accion grupal y colectiva, y no el
ejercicio vertical del poder, como algunas teorias de la filosofia politica pretenden

afirmar.

Lo notable de este articulo es que muestra como la cultura tiene el poder de
modificar patrones evolutivos. Si las sociedades humanas eliminaron a los
individuos mas agresivos, no solo estaban moldeando su cultura, sino también su
biologia social. El resultado fue una especie mas propensa a la cooperacion, con
mecanismos emocionales y cognitivos adaptados para la vida en comunidad. Esta
autodomesticacion esta correlacionada con rasgos como la reduccién del
dimorfismo sexual, el incremento del control emocional y la capacidad para
compartir normas, lo cual sugiere que los fundamentos de la vida politica no se

encuentran en la dominacion, sino en la coordinacion y el aprendizaje colectivo.

La conjuncién entre Boehm y Wrangham permite sostener que la moralidad humana
no solo es una capacidad evolutiva, sino un producto histérico de seleccion social.
No se trata de un universal abstracto ni de una imposicion juridica externa, sino de
un conjunto de disposiciones sociales cultivadas por la experiencia vivida en grupo

y sostenidas por vinculos afectivos y expectativas normativas compartidas. Este

Pagina 77 de 129



argumento ataca directamente al paradigma liberal-instrumental, que parte del
supuesto de sujetos peligrosos, egoistas y violentos que solo pueden convivir bajo

amenaza de castigo institucional y bajo estructuras centralizadas de autoridad.

Desde esta perspectiva, el orden moral no requiere una autoridad centralizada ni
una instancia soberana que garantice el cumplimiento de normas. Las propias
dinamicas sociales —cuando estan basadas en vinculos densos, reciprocidad y
participacion colectiva— pueden generar y sostener estructuras normativas
estables. El castigo, la exclusion o la desaprobacién no requieren ser
monopolizados por un Estado: pueden ser ejercidos las comunidades en

condiciones de simetria relacional.

Esta interpretacion exige desplazar la pregunta filosofica tradicional ¢,qué justifica la
autoridad moral? hacia otra mas radical: ¢ qué condiciones sociales hacen posible
que emerja? La normatividad deja de entenderse como un mandato externo y pasa

a concebirse como una construccion afectiva y comunitaria.

Asi, estos autores nos ofrecen una base empirica y tedrica para pensar una politica
que no parta del miedo ni del control autoritario, sino de la confianza en nuestras
capacidades morales ancestrales. El ser humano no necesita ser domesticado por
instituciones externas: ya ha sido domesticado —por si mismo— a través de su

historia evolutiva compartida.

En suma, la evidencia proveniente de la seleccion social y la autodomesticacién
cuestiona la necesidad de un poder soberano externo para garantizar el orden
moral. La capacidad de autorregulacién afectiva y sancion colectiva que muestran
estas comunidades de cazadores-recolectores indica que la cohesion social no
depende del monopolio institucional de la violencia, sino de estructuras de
convivencia basadas en la reciprocidad, la equidad y la vigilancia compartida. Esta
lectura nos obliga a reconsiderar el nucleo normativo del Estado moderno y abre la
posibilidad de pensar una politica fundada en la cooperacion autonoma y en el juicio

moral distribuido.

Pagina 78 de 129



A partir de aqui, cabe preguntarse como esta predisposicidén cooperativa pudo
escalar a través del tiempo y dar lugar a formas mas complejas de organizacion
social. ;De qué modo la cultura, el lenguaje y las instituciones normativas
moldearon y amplificaron la moralidad evolutiva? Comprender esta dimension exige
ampliar el foco: ya no basta con analizar las emociones morales o los mecanismos
de sancion, sino que debemos atender a como los seres humanos han construido
redes simbdlicas, practicas compartidas e instituciones normativas que han
moldeado, a su vez, nuestra propia biologia social. Estas preguntas orientan la
siguiente seccién, dedicada a explorar los procesos de coevolucion entre lo

bioldgico y lo simbdlico que sustentan la cooperacion institucionalizada.

3.3 Cultura cooperativa y evolucion gen-cultura

La comprension de la cooperacion humana no puede limitarse a las raices
biolégicas comunes con otros primates ni al control social de las actitudes
consideradas “desviadas”. Como se ha mostrado en la seccion anterior, la moralidad
emerge de la interaccion social sostenida, sin necesidad de estructuras jerarquicas.
Sin embargo, para entender como esa moralidad se estabiliza, se expande y se
transmite mas alla del pequefio grupo, es necesario considerar una dimension clave
del comportamiento humano: la cultura. No se trata de un simple entorno simbdlico,
sino de un sistema dinamico de transmision acumulativa de conocimientos, normas
y practicas, que ha transformado profundamente la arquitectura cognitiva y
emocional de nuestra especie. Esta perspectiva ha sido desarrollada por autores
como Michael Tomasello, Herbert Gintis, Samuel Bowles y Joseph Henrich, quienes
han articulado el concepto de coevolucion gen-cultura para explicar como los rasgos

culturales afectan la evolucion bioldgica y viceversa.

Michael Tomasello, en Why We Cooperate (2009), plantea que la capacidad de
cooperacidon humana no se basa unicamente en una disposicion empatica o en la

necesidad de evitar la violencia, sino en una estructura cognitiva profundamente

Pagina 79 de 129



social, resultado de la coevolucion entre capacidades mentales y contextos
culturales colaborativos. Segun Tomasello, nuestra especie desarrolld una
intencionalidad compartida: una capacidad unica para crear con otros intenciones y
acuerdos comunes en entornos de esfuerzos compartidos que se estructuran en
procesos de atencidon comun y conocimiento mutuo, delimitados por motivaciones

cooperativistas para ayudar y compartir con otros (Tomasello, 2009, p. XIII).

Esta competencia cognitiva posibilitdé el surgimiento de practicas como el
aprendizaje por instruccion directa, la normatividad compartida y la
institucionalizacion de la cooperacién. No se trata solo de que los humanos
cooperen mas que otros animales, sino que lo hacen de manera normativamente
estructurada: se espera que los demas cooperen, se sanciona cuando no lo hacen,

y se valoran las conductas altruistas.

Herbert Gintis, Carel van Schaik y Christopher Boehm, en su articulo Zoon politikon:
The evolutionary origins of human socio-political systems (2019), llegan a una
conclusion muy interesante: si bien nuestra herencia biolégica y genes nos
determinan en tanto que no podemos ser algo diferente a lo que esta inscrito en
ellos (por ejemplo, no podemos respirar bajo el agua, volar o ser hermafroditas), es
importante resaltar que como especie hemos tenido también un proceso de
evolucion cultural, como lo fue la domesticacién del uso del fuego y su posterior
dispersion por toda la especie; esto permitié una ingesta mayor de proteina animal
derivada de la mejor digestion que se tiene de la carne cocida, lo que redundo en
una readaptacion de nuestro cuerpo. Otro ejemplo de esta evolucién cultural es la

seleccién social, que ya tratamos en el capitulo anterior.

Para estos autores, existe una evolucion gen-cultura: hemos evolucionado como
especie tanto por nuestros genes, como por los aprendizajes que han sido
comunicados y difundidos desde tiempos primitivos hasta nuestros dias. El
escenario que plantean sobre la evolucion sociopolitica del ser humano es el

siguiente:

Pagina 80 de 129



“Nuestros antepasados primates desarrollaron un orden sociopolitico complejo
basado en una jerarquia de dominacion social dentro de grupos de varios
hombres y varias mujeres. Posibilitado por el bipedismo, los cambios
ambientales hicieron que una dieta de carne de animales grandes mejorara la
aptitud fisica en la linea de los hominidos. [...] El nicho de los hominidos requirié
una coordinacién cada vez mas sofisticada para la proveeduria colectiva de
carne, la dependencia ocasional, pero critica, de los recursos producidos por
otros, una voluntad complementaria de proporcionar recursos a otros y
procedimientos para el reparto justo de la carne y los deberes colectivos. La
disponibilidad de armas letales en la sociedad primitiva de los hominidos podria
haber ayudado a estabilizar este sistema porque socavo las tendencias de los
dominantes a explotar a otros en la sociedad. De este modo, surgieron dos
estructuras sociopoliticas exitosas para mejorar la flexibilidad y la eficiencia de
la cooperacion social en los seres humanos y probablemente en sus
antepasados hominidos. La primera era la jerarquia de dominacion inversa, que
requeria un cerebro lo suficientemente grande como para permitir a las bases
de una banda crear coaliciones efectivas que pudieran poner fin definitivamente
a la hegemonia de los machos alfa y reemplazarla con un orden igualitario
duradero. Los lideres se mantenian débiles, y su éxito reproductivo dependia
de la capacidad de persuadir y motivar, junto con la capacidad de las bases
para llegar a un consenso con ese liderazgo. El segundo era la crianza
cooperativa de los nifios y la caza, que proporcionaban una fuerte
predisposicion psicoldgica hacia la prosocialidad y favorecian las normas
internalizadas de justicia. Este sistema persisti6 hasta que los cambios
culturales del Holoceno tardio fomentaron la acumulacion de riqueza material,
a través de la cual se hizo posible una vez mas mantener una jerarquia de
dominacioén social basada en la coercion” (Gintis, van Schaik y Boehm, 2019,
p. 27).

Como puede verse, este escenario tiene importantes implicaciones para la filosofia
politica, ya que, si bien las personas pudieran tender hacia el dominio individual,
heredado del Pan Ancestral, del mismo modo pueden formarse alianzas para

deponer a otras personas que pretendan dominar. Los seres humanos somos

Pagina 81 de 129



mucho mas capaces de formar alianzas duraderas que otros primates, debido
principalmente a nuestras propensiones psicolégicas a colaborar, lo que promovié
la cooperacion en la caza y la proteccion mutua. Lo anterior, en realidad, implica
que, como seres humanos, “‘muchas formas de organizacién sociopolitica son
compatibles con la particular amalgama humana de predisposiciones jerarquicas y
antijerarquicas” (Gintis et al., 2019, p. 27); por lo anterior, podemos afirmar que aun

falta mucho que decir al respecto en el campo de la filosofia politica.

Esta aproximacion a la antropologia evolutiva nos permite ver que, ahi en los
registros fosiles y en las sociedades mas primitivas que pueden ser observadas y
estudiadas, existe una tendencia hacia la formacion de grupos con estructuras de
accion colectiva, cooperativa e igualitaria; es decir, sociedades. Pareciera, pues,
que es éste, junto con el lenguaje, uno de los rasgos mas distintivos de la evolucion
de nuestra especie. Nos es natural, diriamos de manera coloquial; no existe ningun
ser humano que no haya nacido en sociedad, que no haya requerido de la
cooperacion de los otros (cuidados, proteccidn, sustento), ni que haya sido, en
ningun sentido, autosuficiente. Nuestra humanidad esta definida, entre otras cosas,
por ser gregarios: nuestra especie ha evolucionado con estrategias de
interdependencia y de cooperacion sin las cuales el estado primitivo donde sélo hay
energia para la reproduccién de los aspectos materiales mas basicos de la

existencia nunca hubiera sido superado.

Esta tesis cuestiona nuevamente el supuesto moderno de que el orden politico
necesita ser impuesto desde fuera. Si los humanos han coevolucionado como
especie normativamente cooperativa, entonces la autoridad externa no es una
condicion de posibilidad de la vida social, sino una respuesta histérica contingente,
derivada de contextos de ruptura o desconfianza. Las normas, las sanciones y la
deliberacion no son artificios externos, sino componentes integrados en nuestra
biologia cultural, sostenidos por estructuras cognitivas y afectivas que han

evolucionado para facilitar la vida en comun.

Pagina 82 de 129



La importancia de esta vision radica en que permite imaginar formas politicas
fundadas en la cooperacion institucionalizada sin coercion centralizada. Si la
cooperacion puede emerger entre extrafios a través de normas compartidas,
reputacién y reciprocidad indirecta, entonces es posible pensar en sistemas
politicos descentralizados y participativos, sostenidos por vinculos de confianza,
deliberacion y control mutuo, que no reproduzcan la légica del control vertical ni la
dependencia en una autoridad soberana. Se trata, en ultima instancia, de desplazar
el eje de la politica desde la obediencia a la co-construccion de lo comun.

*k%x

El recorrido desarrollado a lo largo de este capitulo ofrece un contundente
desmentido empirico a los supuestos del paradigma sociopolitico instrumental
moderno. La antropologia evolutiva ofrece una perspectiva basada en evidencia
cientifica sobre la naturaleza intrinsecamente gregaria y cooperativa del ser
humano, minando las premisas individualistas que han dominado la filosofia politica
moderna. A través del estudio de nuestras sociedades prehistoricas y de nuestros
antepasados primates, esta disciplina arroja luz sobre los origenes de nuestra

especie que ha evolucionado con precursores prosociales y de cooperacion.

Contrariamente a la vision del individuo egoista y competitivo que busca su propio
beneficio a expensas de los demas —impulso que debe de ser regulado para vivir
en sociedad— la antropologia evolutiva revela que, desde nuestros inicios como
especie, hemos sido seres interdependientes y cooperativos. Nuestra sociabilidad
no es simplemente un acuerdo voluntario entre individuos libres y autbnomos, sino
una caracteristica innata que se remonta a millones de afios de evolucion. Desde
nuestros ancestros primates hasta las sociedades de cazadores-recolectores,
hemos dependido de la colaboracién y la ayuda mutua para sobrevivir y prosperar
como especie. La teoria contractualista de la filosofia politica, que postula que
renunciamos a parte de nuestra libertad individual en aras de la sociedad, parece
no sostenerse. No somos seres que nacen aislados y luego deciden unirse a la

sociedad, sino que nacemos y nos desarrollamos en un entorno social y cultural que

Pagina 83 de 129



nos moldea y define como individuos sociales desde el momento mismo de nuestro

nacimiento.

Hemos visto que Frans de Waal y Bermudez de Castro mostraron que la sociabilidad
y la empatia no son invenciones culturales, sino disposiciones evolutivas
compartidas con otros primates y profundizadas en el linaje humano. Christopher
Boehm y Richard Wrangham revelaron como el control colectivo de la agresion y la
domesticacion social han moldeado nuestras disposiciones morales. Tomasello,
Henrich, Bowles y Gintis explicaron la emergencia de instituciones cooperativas a
partir de procesos de coevolucion gen-cultura. En conjunto, estas contribuciones
delinean una concepcion del ser humano cuya orientacion hacia la cooperacién no

es una excepcion a domesticar, sino una potencialidad a cultivar.

Si bien es cierto que existen jerarquias de dominacion en algunas sociedades,
también es verdad que nuestra especie ha desarrollado mecanismos de control
social y normas de cooperacidon que permiten la convivencia pacifica sin necesidad

de imposicion autoritaria.

La cooperacion en la caza, el reparto equitativo de recursos y la formacion de
coaliciones para enfrentar amenazas externas son practicas que se remontan a
nuestros ancestros mas primitivos y que han sido fundamentales en nuestra
supervivencia como especie. Estas estrategias de colaboracion han sido
favorecidas por la seleccién natural y la seleccion social, que dan lugar a una

predisposicidn innata hacia la prosocialidad y la justicia.

La evolucion cultural, que es un producto de la seleccion social y que incluye el
desarrollo del lenguaje y la transmision de conocimientos y normas sociales, ha sido
tan importante como la evolucién bioldgica en la configuracion de nuestra especie.
Nuestra capacidad para formar alianzas duraderas y cooperativas, asi como para
internalizar normas de comportamiento y justicia, ha sido clave en la organizacién

de nuestras sociedades y en la resolucion de conflictos de manera pacifica.

Pagina 84 de 129



En resumen, hemos visto que la cultura ha sido determinante en la evolucion del
ser humano. Nuestra sociabilidad no es un producto de la voluntad individual, sino
una caracteristica inherente a nuestra naturaleza que ha sido moldeada por millones
de anos de evolucion cultural y biolégica. Reconocer esta realidad es esencial para
comprender nuestra condicibn humana y construir sociedades mas justas,

equitativas y sostenibles en el futuro.

Lejos de proponer una idealizacion ingenua de la naturaleza humana, esta
perspectiva reconoce los riesgos, ambivalencias y limites del comportamiento
moral. Pero lo hace sin negar que existen en nuestra biologia, en nuestra cultura y
en nuestras practicas sociales mas fundamentales las bases suficientes para
pensar en una organizacion politica no centrada en la competencia, el miedo o el
control vertical. La autogestion social, como se explorara en el préximo capitulo, no
es una proyeccion utdpica, sino una posibilidad real inscrita en nuestra historia

evolutiva.

Este capitulo ha propuesto asi un cambio de lente: mirar la politica no desde el
paradigma de la escasez y el conflicto permanente, sino desde la abundancia de
vinculos, la capacidad de empatia y la fuerza estructurante de la colaboracién. Esta
mirada exige redibujar los contornos de lo politico, y situar la vida en comun —no

su ruptura— como el punto de partida de toda teoria critica de la organizacién social.

Pagina 85 de 129



CAPITULO 4. AUTOGESTION SOCIAL, PODER Y FORMAS
DE LO COMUN

Los dos capitulos anteriores han puesto en crisis los fundamentos antropoldgicos,
epistemoldgicos y normativos del modelo politico moderno. La imagen del ser
humano como un individuo esencialmente egoista, competitivo y movido por el
interés personal ha sido desmantelada desde multiples frentes. La primatologia, la
antropologia moral y la biologia evolutiva muestran que la cooperacion, la empatia
y la normatividad no son accidentes culturales ni logros civilizatorios tardios, sino
dimensiones constitutivas de nuestra historia evolutiva y de nuestra ontogénesis

COMo especie.

Esta revision no solo tiene implicaciones descriptivas, sino que exige una profunda
reconsideracion del modo en que concebimos y organizamos la vida politica. Si las
instituciones modernas descansan sobre una concepcion negativa del sujeto —
como carente de moralidad espontanea, incapaz de autogobierno y necesitado de
coercion externa— entonces las estructuras jerarquicas, centralizadas vy
representativas que dominan nuestros regimenes politicos no son simplemente

técnicas neutrales, sino encarnaciones de una antropologia falsa.

Este capitulo propone explorar las consecuencias normativas de estos hallazgos.
¢, Qué tipo de organizacién politica es coherente con una concepcion del ser humano
como cooperativo, empatico y normativamente competente? ;Qué alternativas
existen a la racionalidad instrumental y al modelo vertical de poder que han definido
la modernidad? Para responder a estas preguntas, este capitulo se estructura en
tres secciones. La primera examina criticamente las formas tradicionales del poder
politico y su logica jerarquica; la segunda desarrolla el concepto de racionalidad
colaborativa como una epistemologia politica alternativa; la tercera propone el
paradigma de la autogestién social como forma institucional coherente con las

capacidades y disposiciones humanas descritas en el capitulo anterior.

Pagina 86 de 129



4.1 Critica a la verticalidad institucional

La politica moderna se ha construido sobre una profunda desconfianza hacia la
capacidad de los seres humanos de organizarse sin jerarquia. Desde Hobbes hasta
la teoria liberal contemporanea, la autoridad politica aparece como una necesidad
técnica frente a una condicion humana esencialmente conflictiva. Esta lectura, que
postula que el orden debe ser impuesto desde fuera del cuerpo social, ha justificado
formas de representacién que suplantan la participacion, aparatos administrativos
que concentran la decision, y estructuras juridicas que naturalizan la separacion

entre gobernantes y gobernados.

Pero si aceptamos, como se ha argumentado previamente, que los seres humanos
poseen capacidades innatas de cooperacién, que el juicio moral emerge
precozmente, y que la vida social se organiza en torno a formas compartidas de
sentido y reconocimiento, entonces la necesidad de estructuras verticales se vuelve,
al menos, discutible. Las instituciones jerarquicas ya no se presentan como el unico
modo posible de coordinar la vida colectiva, sino como una solucién histéricamente

contingente a un problema mal planteado.

Ademas, la verticalidad institucional no es neutral: tiende a clausurar el conflicto
social bajo la apariencia de estabilidad, y a excluir a los sujetos comunes de los
procesos donde se decide lo comun. La representacién politica no es simplemente
una herramienta funcional, sino una tecnologia de la separacién que desplaza la
agencia colectiva hacia élites técnicas, partidos o burdcratas. Esta arquitectura del
poder, lejos de resolver el conflicto, lo convierte en una cuestion gestionable,

eliminando su potencia transformadora.

Ahora bien, esta estructura no solo organiza las funciones del poder: también
moldea la subjetividad de los miembros de la comunidad. Las instituciones politicas
no solo regulan comportamientos, sino que inciden en la manera en que los sujetos
se perciben a si mismos como agentes. Un entorno institucional que externaliza

sistematicamente la decision politica forma individuos habituados a delegar, a

Pagina 87 de 129



obedecer y a no implicarse de los procesos colectivos. En lugar de cultivar la
reflexion, el juicio y la responsabilidad compartida, la verticalidad fomenta la

pasividad, el desinterés y la percepcion de impotencia.

Esto tiene consecuencias directas sobre la capacidad de los sujetos para determinar
y ejercer su moralidad. Como ya se ha argumentado, la normatividad no se impone
desde fuera, sino que emerge en contextos de interaccion simétrica, donde los
sujetos deliberan, coordinan expectativas y reconocen al otro como interlocutor
valido. Si las instituciones bloquean estas condiciones —por ejemplo, sustituyendo
el didlogo por érdenes, o la deliberacion por gestidn técnica—, entonces inhiben el

desarrollo mismo de la moralidad.

Mas aun, este efecto formativo de la verticalidad reproduce el orden que lo genera.
A medida que se profundiza la separacién entre quienes deciden y quienes
obedecen, se consolida la creencia de que la participacion directa es inviable, que
el conflicto debe ser administrado por expertos y que el juicio colectivo es un riesgo
que debe limitarse. Asi, la jerarquia institucional no solo limita lo posible, sino que
produce subjetividades que internalizan esos limites como inevitables. La
dominacion, entonces, ya no necesita imponerse por la fuerza: opera como una
pedagogia silenciosa que modela lo que los sujetos consideran normal, necesario

o deseable.

Rechazar la verticalidad no implica abrazar el caos, sino abrir la posibilidad de
formas organizativas que partan de la igualdad epistémica y moral de los sujetos,
de su capacidad de deliberar, de establecer normas y de sostener compromisos
mutuos. Las condiciones para ello —como se ha mostrado— no son ideales lejanos,
sino dimensiones concretas de la vida humana. Repensar la arquitectura del poder
desde wuna concepcion distinta de la subjetividad es fundamental. Esta
reconstruccion no puede limitarse a cambiar quién detenta el poder, sino que exige
interrogar desde qué tipo de racionalidad pensamos la sociabilidad, el poder, la
organizacion y la subjetividad. Solo desde ahi es posible imaginar formas politicas

verdaderamente igualitarias.

Pagina 88 de 129



4.2 Racionalidad colaborativa

La critica al paradigma sociopolitico moderno que hemos venido desarrollando a lo
largo de esta tesis —desde su concepcion del sujeto, su nocién de racionalidad,
hasta sus dispositivos institucionales— no apunta a una destrucciéon total del
pensamiento moderno, sino a la posibilidad de reconstruir sus fundamentos en una

clave distinta

Uno de los ejes centrales de esta critica es que a lo largo de la modernidad se ha
consolidado un paradigma de racionalidad instrumental: una légica orientada a la
eficiencia, la maximizacién de beneficios y la previsibilidad del comportamiento. Este
modelo, nacido del pensamiento econdmico y técnico-administrativo liberal, ha
permeado profundamente el disefno institucional, orientando las decisiones politicas
hacia la optimizacion de medios en funcion de fines dados, sin cuestionar

criticamente la legitimidad de esos fines ni su procedencia.

La racionalidad instrumental se presenta como neutral y objetiva, pero en realidad
implica una vision del sujeto como actor individual y calculador, cuya accion se
orienta por incentivos externos mas que por compromisos normativos compartidos.
Este modelo relega la dimensién deliberativa, afectiva y moral de la especie
humana, reduciendo el espacio publico a una serie de problemas técnicos que
deben ser gestionados por expertos. La politica, bajo esta légica, deja de ser un
ejercicio colectivo de autocomprensién y decisién, para convertirse en una

administracion de lo existente.

Frente a esta concepcion estrecha, resulta necesario recuperar y desarrollar otra
nocion de racionalidad, que aqui llamaremos razon colaborativa: una forma
epistémica y politica que se despliega en contextos de interaccion, deliberaciéon y
construccién mutua de sentido. Esta racionalidad no busca simplemente alcanzar
fines de manera eficaz, sino definir en comun los fines mismos de la vida
compartida. Se basa en una concepcion del sujeto como ser relacional, capaz de

juicio moral, de empatia y de comunicacion significativa con otros. Esta redefinicion

Pagina 89 de 129



de la racionalidad requiere, sin embargo, un andamiaje conceptual mas robusto que

permita fundamentarla tedrica y politicamente.

La racionalidad colaborativa, en este sentido, no es simplemente una reaccién moral
al individualismo moderno, sino una forma distinta de concebir lo politico, lo ético y
lo comun. Se trata de una racionalidad que, a diferencia de la instrumentalidad
dominante, no persigue la eficacia del medio respecto al fin, sino que se configura
en y desde la relacion con otros, reconociendo que el sentido, la accion y la

normatividad emergen en contextos compartidos.

Esta racionalidad encuentra un primer respaldo tedrico en la propuesta de
Habermas, cuya teoria de la accibn comunicativa replantea el fundamento de la
racionalidad en términos intersubjetivos. Para el autor aleman, la razén no se agota
en su funcién técnica ni se reduce al interés individual, sino que halla su expresion
mas plena en el lenguaje, en la posibilidad de argumentar, comprender y validar
pretensiones de verdad, correccion y autenticidad en el marco del dialogo. Desde
esta perspectiva, la racionalidad no se ejerce en soledad ni contra el otro, sino con
el otro. Este desplazamiento es fundamental para pensar una politica no fundada
en el mandato ni en la imposicion, sino en el entendimiento mutuo. Sin embargo,
como hemos senalado en el capitulo correspondiente, la propuesta habermasiana
corre el riesgo de quedar anclada en un ideal comunicativo que, si bien valioso como
horizonte normativo, requiere ser encarnado en experiencias sociales concretas. La
racionalidad colaborativa que aqui se propone parte de esta nocién intersubijetiva,
pero busca radicalizarla, inscribiéndola en contextos donde el didlogo no es solo
una aspiracion regulativa, sino una practica cotidiana de construccién de sentido y

organizacion colectiva.

La colaboracién no es aqui un complemento de la racionalidad, sino su condicidon
de posibilidad. Colaborar no implica simplemente cooperar en funcién de un objetivo
comun, sino abrirse a una relacion de reconocimiento mutuo, en la que los fines
mismos se construyen de forma compartida. La racionalidad colaborativa no

presupone la existencia de sujetos previamente constituidos que deciden cooperar,

Pagina 90 de 129



sino que concibe la subjetividad como algo que se forma en y a través del vinculo.
Esta idea se encuentra también en la critica de Dussel a la racionalidad moderna,
cuya pretension de universalidad neutral suele invisibilizar los lugares de
enunciacion concretos y las asimetrias historicas que atraviesan las relaciones
humanas. Desde su ética de la exterioridad, Dussel propone una racionalidad critica
capaz de acoger la interpelacion del otro no como una amenaza, sino como una
oportunidad de transformacion. En este sentido, la racionalidad colaborativa es
también una racionalidad ética, que parte del reconocimiento del otro como fuente

de sentido, y no como simple interlocutor funcional.

Por su parte, Bolivar Echeverria ofrece una clave indispensable para ampliar esta
perspectiva, al mostrar que toda racionalidad se encarna en un ethos, en un modo
de vida histéricamente situado. La modernidad, tal como él la analiza, no impone
una unica forma de racionalidad, sino que genera un campo de disputa entre
distintos proyectos culturales que interpretan y viven de modo diferente la
experiencia moderna. La racionalidad colaborativa, en este marco, puede pensarse
como un ethos alternativo: no simplemente una postura argumentativa, sino una
forma de estar en el mundo que resiste al aislamiento del sujeto moderno y la
instrumentalizacion del vinculo social. Se trata de una racionalidad que no niega la
técnica, pero se niega a subordinar la vida a su eficiencia. Una racionalidad que no
evade el conflicto, pero rechaza su gestién vertical. Una racionalidad que no idealiza

lo comun, pero lo propone como horizonte deseable y organizador.

Desde esta lectura, la racionalidad colaborativa no se opone al pensamiento
moderno de forma frontal, sino que opera una torsion critica desde dentro: cuestiona
su forma dominante —individualista, competitiva, autorreferencial— y rescata su
potencial emancipador desde claves alternativas. La razén no desaparece ni es
negada: se reubica. Ya no es el atributo de un sujeto autosuficiente que legisla
desde su aislamiento, sino el ejercicio compartido de busqueda de sentido y
orientacién en la accion colectiva. Aqui se vuelve relevante también el diagndstico

de Horkheimer, quien ya advertia sobre el vaciamiento normativo de la razén cuando

Pagina 91 de 129



esta se convierte en instrumento del poder y deja de ser critica. La racionalidad
colaborativa recoge este sefalamiento, pero no se detiene en la denuncia: propone
una reactivacion del potencial critico de la razén desde una practica social que la

vincule con el cuidado, la responsabilidad y la escucha.

Esta forma de racionalidad no es puramente ideal ni abstracta. Tiene
manifestaciones concretas en multiples experiencias de organizacion social que,
desde los margenes o desde espacios comunitarios, ensayan otras formas de toma
de decisiones, distribucién del trabajo, y cuidado de lo comun. Algunas de estas
experiencias se retomaran en el siguiente capitulo, como la Sala de Lectura del
tianguis de Monte Sacro, donde se hace visible una racionalidad no estatal, no
instrumental, pero profundamente politica. Estas formas de organizacién no replican
el modelo contractual moderno, sino que lo desbordan, mostrando que lo comun no

es una ficcion nostalgica, sino una posibilidad concreta y en construccién.

No se trata de idealizar la colaboracion ni de suponer que toda practica colectiva es
emancipadora. La racionalidad colaborativa no niega la existencia del conflicto, nila
necesidad de estructuras organizativas. Lo que propone es una forma distinta de
pensarlos: no como imposicion desde arriba, sino como construccién desde abajo.
Esto implica una transformacion en la forma de entender el poder, el conocimiento
y la subjetividad. Implica reconocer que la autonomia no se juega en la separacion
del otro, sino en la capacidad de actuar con otros; que la libertad no se agota en la
eleccion individual, sino que se amplia en la construccion compartida de fines y
medios. En suma, que la politica no es solo representacion o gestion, sino una

practica cotidiana de sentido.

La racionalidad colaborativa, en este marco, es un horizonte normativo que se
construye en tension con el mundo, una apuesta por otra forma de habitar lo comun.
Recupera, resignifica y articula criticamente los aportes de diversas tradiciones
tedricas, pero sobre todo se funda en la experiencia: en la posibilidad de que los
vinculos sociales no se reduzcan al intercambio, la competencia o la subordinacion,

sino que puedan organizarse en torno a la solidaridad, la reciprocidad y el

Pagina 92 de 129



reconocimiento mutuo. En este sentido, no se trata solo de pensar de otro modo,
sino de vivir y organizarse de otro modo. Y esa posibilidad, aunque no esté
garantizada, ya esta en marcha: se prefigura en practicas concretas como la
autogestion social, que dislocan la l6gica dominante y abren otros horizontes de lo

comun.

4.3 Autogestion social como paradigma politico

La autogestion social no es simplemente una forma organizativa entre otras, sino
un paradigma politico que encarna, desde nuestra O6ptica, una racionalidad
especifica: la racionalidad colaborativa. Lejos de concebirse como una técnica
neutral de administracion colectiva, la autogestion social supone una comprensiéon
alternativa del poder, del sujeto y de la normatividad, que se articula directamente
con la critica desarrollada en el apartado anterior. En este sentido, la autogestion
social puede entenderse como la traduccién institucional y practica de una
racionalidad que no domina ni calcula desde fuera, sino que se construye desde
dentro, en el vinculo, el dialogo y la co-creacidon de sentido. Por autogestion social
entenderé, aqui, el modo de organizacion politica por el cual una comunidad decide,
ejecuta y evalua sus asuntos comunes sin una autoridad externa jerarquica,

mediante reglas producidas y revisadas por los propios participantes.

Frente al modelo representativo y jerarquico, que concentra las decisiones en
instancias separadas del cuerpo social, la autogestién social propone un principio
de organizacion basado en la participacion directa, la rotacion de funciones, la
deliberacion simétrica y la construccion colectiva de normas. Esta ldgica
organizativa no surge del vacio, sino que reposa en una concepcion del sujeto como
agente relacional, capaz de juicio moral y deliberacion. Asi, autogestién social y
racionalidad colaborativa no son conceptos paralelos, sino mutuamente

constitutivos: sin sujetos capaces de colaborar y deliberar, no hay autogestion social

Pagina 93 de 129



posible; y sin estructuras autogestivas sociales que sostengan el juicio distribuido,

la razdén colaborativa queda relegada a la abstraccién normativa.

Desde esta perspectiva, la autogestion social no es solo una estrategia funcional,
sino una practica que organiza la inteligencia colectiva desde la cooperacion, la
escucha y el reconocimiento mutuo. Activa una racionalidad que no busca la
eficiencia en términos técnicos, sino la generacion de sentido comun desde el
encuentro entre sujetos situados, histoéricamente marcados pero dispuestos al
didlogo. En tanto horizonte normativo, presupone que los sujetos son capaces de
organizar su vida comun sin necesidad de una autoridad exterior que monopolice la
decision. Esta presuposicion no es ingenua: se funda en las capacidades morales,
cognitivas y cooperativas descritas en los capitulos previos, y especialmente en la

idea de que la politica no es delegacidn, sino implicacion activa y situada.

Uno de los principales desafios que enfrenta la autogestion social es la cuestion de
la escala. ¢Es posible sostener estructuras horizontales en contextos de gran
tamano, complejidad y diversidad? Este problema no debe ser subestimado. Sin
embargo, puede abordarse reconociendo que la escala no impone necesariamente
jerarquia, siempre que se desarrollen mecanismos de articulacion colectiva,
representacion rotativa y mandatos revocables. La clave esta en distribuir el poder
sin fragmentar la comunidad, y en evitar que la coordinacion se transforme en

subordinacion.

La distincion entre autogestion social como practica efectiva y como horizonte
regulativo también permite matizar su aplicacion. Incluso en contextos donde no es
posible su implementacién plena, la autogestién social puede operar como principio
normativo que guia la organizacion institucional hacia mayores niveles de
participacion, transparencia y corresponsabilidad. En este sentido, no se trata de
oponer una utopia pura a una realidad inmodificable, sino de generar
transformaciones concretas orientadas por una concepcién mas justa y democratica
del poder. La racionalidad colaborativa ofrece aqui un horizonte te6rico que permite

repensar la institucionalidad no solo en funcidn de su eficiencia, sino de su

Pagina 94 de 129



capacidad de generar vinculos sociales, de cultivar subjetividades abiertas al otro,
y de sostener procesos éticos de mutuo reconocimiento. Esta forma de razon,
cuando se traduce en practicas organizativas como la autogestion social, se vuelve

una herramienta de reapropiacion del poder por parte de los propios sujetos.

Finalmente, la autogestion social no solo implica una redistribucién de funciones
politicas, sino una transformacion del sujeto. Participar en la elaboracion de las
normas comunes, deliberar con otros en condiciones de igualdad, asumir la
responsabilidad por las decisiones colectivas: todo ello forma parte de una
pedagogia politica que construye sujetos autébnomos, reflexivos y comprometidos
con su comunidad. La autogestion social no es solo una forma de organizacion: es

una forma de subjetivacion politica.

*k%x

A lo largo de este capitulo se ha argumentado que el modelo politico moderno —
construido sobre la base de una antropologia negativa y una racionalidad
instrumental— no solo es normativamente objetable, sino empiricamente
insostenible. La evidencia proveniente de la antropologia evolutiva y de la teoria
critica muestra que los seres humanos poseen disposiciones cooperativas,
capacidades deliberativas y competencias normativas que contradicen la idea de
que el orden solo puede imponerse desde fuera. Lejos de necesitar una autoridad
soberana que regule el conflicto, los grupos humanos han desarrollado
histéricamente formas de organizacion fundadas en la reciprocidad, la

corresponsabilidad y la regulacion comunitaria.

En este marco, la critica a la verticalidad institucional no se limita a una denuncia
funcional de la concentracion del poder: revela los efectos formativos que las
estructuras jerarquicas ejercen sobre los sujetos. Al fomentar que las personas
externalicen o terciaricen sistematicamente su facultad de tomar decisiones, estas
instituciones moldean subjetividades pasivas, habituadas a delegar y a no

implicarse del juicio colectivo. Asi, la dominacion se perpetua no solo por medio de

Pagina 95 de 129



normas, sino a través de formas de vida, percepciones y afectos que naturalizan la

separaciéon entre gobernantes y gobernados.

La racionalidad colaborativa aparece entonces como una alternativa epistemoldégica
y politica. Frente a la logica instrumental que clausura el conflicto y tecnifica la
politica, esta forma de razén reconoce al otro como interlocutor moral y epistémico;
al desacuerdo se le toma como una oportunidad para la creacion colectiva. No se
trata de una racionalidad ingenua o utdpica, sino de una capacidad empiricamente
constatada y normativamente deseable que puede y debe ser institucionalizada. Al
colocar la cooperacion, la escucha y el juicio compartido como ejes de la accion

comun, esta racionalidad permite repensar las condiciones mismas de lo politico.

Desde esta doble critica —estructural y subjetiva—, la autogestion social se afirma
como un paradigma politico coherente con nuestra historia evolutiva, con nuestras
competencias cognitivas y con una ética de la corresponsabilidad. No se trata
simplemente de un modelo organizativo alternativo, sino de una forma de
subjetivacion que pone en practica la racionalidad colaborativa y habilita a los
sujetos a reconocerse como coautores del mundo comun. En realidad, la
autogestion social se devela como una posibilidad antropologica que ha sido
recurrentemente actualizada a lo largo de la historia y que puede operar hoy como

principio normativo orientador.

Mas que una técnica de organizacion, la autogestion social es una forma de habitar
lo comun, de reconstruir la politica como ejercicio colectivo de juicio, deliberacion y
cuidado compartido del mundo. En un tiempo atravesado por el descrédito de lo
politico y el repliegue individualista, este horizonte no sélo resulta deseable, sino

urgente.

Pagina 96 de 129



CAPITULO 5. LA SALA DE LECTURA PARA LAS
INFANCIAS TRABAJADORAS DEL TIANGUIS DE
MONTE SACRO COMO ESPACIO AUTOGESTIVO Y
DE ETICIDAD SITUADA

Este capitulo propone un giro metodoldgico y epistémico de esta tesis. El objetivo
es desplazar el foco desde la critica y la conceptualizacion hacia la reconstruccion
situada de una practica concreta de organizacion comunitaria, donde la cooperacion
y la autonomia no son principios abstractos, sino formas vividas. Nos referimos a la
Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte Sacro,
ubicada en “La Bodeguita”, un pequeno pero vital espacio autogestivo localizado en
la colonia Ricardo Flores Magdn, en el municipio de Querétaro, a la que nos

referiremos en adelante como “Sala de Lectura”.

La hipdtesis que orienta este capitulo sostiene que experiencias como la de la Sala
de Lectura no deben leerse como intervenciones educativas ocasionales ni como
dispositivos asistenciales. Por el contrario, constituyen formas incipientes y
encarnadas de autogestion social: expresiones colectivas donde se materializan
practicas de cuidado, corresponsabilidad, deliberacion horizontal y bien comun. En
ellas se pone en juego una racionalidad colaborativa que desborda tanto la légica

instrumental como la verticalidad institucional del paradigma instrumental moderno.

Lo que acontece en La Bodeguita no puede reducirse a una infraestructura ni a un
programa. Se trata de una trama relacional, configurada por vinculos afectivos,
memorias compartidas y decisiones colectivas que permiten sostener, en medio de
la precariedad, un espacio ético, pedagogico y politico de sentido. En ese marco,
proponemos comprender esta experiencia como una forma de eticidad situada, es
decir, como una practica donde lo moral y lo politico se enraizan en la cotidianidad,

en la presencia mutua, en el compromiso afectivo y en la imaginacion comunitaria.

Pagina 97 de 129



Lo comun, en este sentido, no es una categoria tedrica impuesta desde fuera, sino

una praxis que se instituye desde la base.

El capitulo se organiza en tres secciones. La primera delimita el enfoque
metodoldgico adoptado para abordar el caso, articulando la perspectiva general de
esta tesis con una aproximacion situada a las voces y practicas de los participantes.
La segunda reconstruye el origen y la evolucion de la Sala de Lectura, prestando
atencion a las trayectorias personales, las alianzas comunitarias y las estrategias
autogestivas que sostienen el proyecto. La tercera ofrece una interpretacion critica
de la experiencia, articulando las categorias desarrolladas en los capitulos
anteriores con los hallazgos del trabajo de campo, para pensar las condiciones de
posibilidad de una politica de lo comun encarnada en lo cotidiano.

5.1 Consideraciones metodoldgicas y ubicacion situada del caso

Este caso de estudio no busca ofrecer un modelo replicable ni una evaluacion
cuantitativa de resultados, sino una reconstruccion situada de una experiencia
concreta de autogestion social. Para ello, se adopta una perspectiva metodoldgica
cualitativa, fundamentada en entrevistas en profundidad y observacién participante,
en sintonia con el enfoque genealdgico y reconstructivo que orienta esta tesis. Se
trata de comprender como se instituye lo comun desde abajo, en condiciones de

precariedad material, pero de alto contenido relacional y simbdlico.

La Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte Sacro no
puede entenderse fuera de la trayectoria personal y afectiva de su fundador, Ernesto
Galan. Su vinculo con el espacio es organico, no instrumental: “Mis papas eran
tianguistas, toda mi infancia fue entre los puestos, ayudando y vendiendo” (Ernesto,
entrevista, 2024). Esta pertenencia no es meramente biografica, sino epistémica:
constituye una forma situada de conocimiento sobre las condiciones de vida, las
necesidades y los afectos que configuran el mundo del tianguis. Desde esta

experiencia vital se gesta el proyecto: “yo vivi esa infancia, vivi en el tianguis y se lo

Pagina 98 de 129



que implica trabajar desde morro, por eso la idea siempre fue dar algo a quienes

viven lo mismo que yo vivi” (Ernesto, entrevista, 2024).

En este sentido, la Sala de Lectura no nace de una planificacién externa ni de un
programa institucional, sino de un proceso afectivo de autoorganizacion: “De ahi
nacio todo esto. No es que viniera con una idea desde afuera, sino que es algo que
se fue gestando con la banda del tianguis® (Ernesto, entrevista, 2024). Esta
perspectiva desafia los esquemas tradicionales de intervencidn social, al poner en
el centro una racionalidad colaborativa que no separa teoria y practica, sujeto y
comunidad, cuidado y politizacién, sino que los integra hacia una accién colectiva

por el bien del otro.

5.2. Génesis comunitaria de la Sala de Lectura
Origenes, motivaciones y vinculos primordiales

Hablar del origen de la Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis
de Monte Sacro es hablar de una historia vivida desde adentro. Ernesto Galan, su
fundador, no llegé a la comunidad como observador externo ni como agente
institucional. Su vinculo con el tianguis es profundamente personal y esta tejido con
las experiencias de su propia infancia: “Mis papas eran tianguistas. Yo creci en el
tianguis, vendia, cargaba, ayudaba desde nifio. Toda mi vida ha estado atravesada

por eso” (Ernesto, Entrevista, 2024).

Esta vivencia no solo configura una biografia, sino una forma particular de
conocimiento: Ernesto conoce la légica del tianguis desde dentro, su ritmo, sus
silencios, sus rutinas. Y, sobre todo, comprende lo que significa trabajar desde nifo,
habitar el espacio como parte de la vida cotidiana y no como un lugar transitorio.
“Sé lo que es estar ahi parado desde temprano, aguantando, ayudando, sin que
nadie te pregunte si estas cansado. Yo vivi eso, por eso sé lo que implica trabajar

desde morro” (Ernesto, Entrevista, 2024).

Pagina 99 de 129



La figura del nifio trabajador no aparece, entonces, como una categoria abstracta,
sino como una presencia encarnada en su propia trayectoria. Esta condicion vital,
marcada por la cercania y la empatia, sera el punto de partida de su proyecto: “La
idea siempre fue hacer algo que respondiera a lo que yo vivi. No desde el reproche
ni desde el juicio, sino desde el reconocimiento. No somos victimas, pero si

necesitamos otras formas de estar acompafnados” (Ernesto, Entrevista, 2024).

El gesto inaugural: de la memoria al proyecto

La Sala de Lectura no nacié como una idea previamente articulada ni como parte
de una convocatoria institucional. Tampoco respondié a una agenda educativa o
cultural disefiada desde fuera. Su nacimiento fue un gesto modesto pero radical: un
acto personal de Ernesto de recuperacion de sentido a partir de la memoria, el
afecto y el deseo de transformar un espacio familiar en un lugar de encuentro con

sSu comunidad.

Todo comenzd con una donacion de libros. Ernesto recuerda con claridad ese
momento: “Un profesor que sabia de mi interés por los nifios me dio un montén de
libros. Me dijo: ‘tu sabras qué hacer con ellos’. Yo no tenia un plan, pero cuando vi
esos libros juntos, pensé que no podian quedarse guardados” (Ernesto, Entrevista,
2024). Ese pequefio acervo, compuesto por cuentos, novelas infantiles, libros

ilustrados y algunos textos escolares, se convirtié en la semilla del proyecto.

El espacio elegido fue la bodega de su padre, ubicada justo en el corazon del
tianguis de Monte Sacro. Lejos de ser un sitio abandonado, la bodega tenia un uso
definido como espacio de resguardo para los dias del mercado. Pero Ernesto, sin
dejar de respetar ese uso, imaginé que podia cobrar otro sentido los sabados por la
mafana. “Le pregunté a mi papa si podia usarla unas horas. Me dijo que si, ‘Usalo’.
Asi que empecé a limpiar, a sacar cosas, a acomodar libros en cajas. No teniamos

libreros ni sillas. Todo era prestado, improvisado” (Ernesto, Entrevista, 2024).

Pagina 100 de 129



La transformacion del lugar no fue instantanea ni espectacular. Fue un proceso
discreto, casi silencioso, sostenido por la intuicién de que algo era posible. Durante
varias semanas, Ernesto estuvo solo, o acompafado solo por uno o dos amigos.
“Me acuerdo que el primer dia llegd una nifia que me conocia del tianguis. Se quedo
mirando los libros, me preguntd si podia tocar uno. Le dije que si. Se sent6 en el

piso, lo hojed, se fue. Y asi empezamos” (Ernesto, Entrevista, 2024).

Los primeros dias estuvieron marcados por la incertidumbre. No habia horarios fijos,
ni materiales suficientes, ni una rutina clara. Ernesto acudia cada sabado con la
esperanza de que alguien mas llegara. A veces pasaban horas sin que nadie
entrara. Otras veces llegaban dos o tres nifilos, miraban, preguntaban, hojeaban un
cuento. Poco a poco, se fue corriendo la voz: “Los nifios se decian entre ellos que
habia libros. A veces solo venian a dibujar o a estar sentados, porque también eso
se vale. Era importante que sintieran que podian venir, aunque no supieran leer”
(Ernesto, Entrevista, 2024).

Ese momento germinal fue también una forma de pedagogia encarnada. No habia
reglas explicitas, pero si una atmdésfera que se iba construyendo: respeto, escucha,
cuidado. Ernesto no asumia una posiciéon de autoridad, sino de acompafiante.
“‘Nunca me gust6 decirles qué hacer. Mas bien era: ‘aqui esta esto, si te interesa,
adelante. Si no, puedes dibujar, o contarme algo’” (Ernesto, Entrevista, 2024). Esa
disposicion no directiva fue clave para que la Sala comenzara a adquirir un tono

propio.

También hubo momentos de desanimo. “Habia sabados en que no venia nadie. Me
preguntaba si valia la pena seguir. Pero luego recordaba que, si al menos un nifio
tenia un espacio para sentarse y mirar un cuento, ya habia valido [la pena]’
(Ernesto, Entrevista, 2024). Esa persistencia —que no estaba sostenida por el
reconocimiento, ni por apoyos econdmicos, ni por una obligacién institucional— fue

lo que permitié que el espacio se consolidara.

Pagina 101 de 129



La llegada de libros, la habilitacion de un rincon, el estar ahi cada semana, fueron
actos pequefios, pero decisivos. Ese fue el verdadero inicio del proyecto: no un
programa, sino una presencia. Y esa presencia, encarnada en una trayectoria
biografica marcada por el trabajo infantil, fue configurando un espacio donde las
infancias del tianguis podian, al menos por un rato, habitar otra temporalidad, otros

vinculos y otras formas de reconocimiento.

La llegada de Guadalupe y la consolidacién de la Sala como entramado social

La Sala de Lectura comenzé a transformarse significativamente con la llegada de
Guadalupe, conocida como Lupita, una profesora universitaria amiga de Ernesto,
que se integro al proyecto desde una disposicion de escucha y acompafiamiento.
Su incorporacion no obedecioé a una convocatoria ni a una légica de voluntariado
formal; mas bien fue un encuentro fortuito, tejido por relaciones previas y por el

reconocimiento de una afinidad con el proyecto que Ernesto venia gestando.

“Yo llegué porque Ernesto me hablé del proyecto. Me dijo que estaban haciendo
algo con nifios en un tianguis y que tal vez me interesaba. Fui un sabado, conoci y
me quedé” (Guadalupe, Entrevista, 2024). Esta primera visita no implicé un
compromiso inmediato, pero si despertdé en Lupita un interés que rapidamente se
convirtié en implicacion activa. “No habia mucho. Los libros estaban en cajas, habia
pocos nifios, y todo era muy improvisado. Pero senti que habia algo muy valioso
ahi, como un respeto profundo por los nifios y sus tiempos. Me quedé porque senti

que ese espacio era necesario” (Guadalupe, Entrevista, 2024).

La relacion entre Ernesto y Lupita no fue jerarquica ni instrumental. No se dividieron
funciones ni establecieron protocolos. Mas bien, compartieron el espacio desde una
l6gica de cuidado mutuo, afinando en la practica un modo de hacer basado en la
confianza, el afecto y la deliberacion cotidiana. “Nunca me dijo qué hacer. Solo me
dijo: ‘haz lo que sientas’. Y eso me marcé mucho. Me hizo pensar que también era

mi espacio, que podia proponer cosas” (Guadalupe, Entrevista, 2024).

Pagina 102 de 129



La presencia de Lupita trajo nuevas dinamicas a la Sala. Su formacién académica,
centrada en la educacion, le permitio observar con otra mirada las interacciones que
se daban en el espacio. Pero no intenté imponer una metodologia. “Me di cuenta de
que aqui no se trataba de aplicar teorias, sino de estar. De escuchar. De mirar como
los nifios iban tomando confianza. Cémo llegaban, primero con recelo, y luego con
entusiasmo” (Guadalupe, Entrevista, 2024). Esa actitud contribuyd a consolidar una
atmosfera de acogida y respeto, donde la presencia adulta no operaba como control,

sino como acompafiamiento sensible.

La dupla Ernesto—Lupita fue encontrando una armonia propia. Mientras Ernesto
aportaba el conocimiento situado del tianguis, los vinculos comunitarios y la
memoria afectiva del lugar, Lupita traia la sensibilidad pedagogica, la atencion al
detalle y la capacidad de contener emocionalmente a los nifios. “A veces llegaban
muy cargados, con historias duras, con el cuerpo tenso. Y lo primero era que se
sintieran tranquilos. A veces solo querian dibujar o estar callados. Era importante no

forzar nada” (Guadalupe, Entrevista, 2024).

Este vinculo entre ambos no solo potencio el proyecto, sino que instituyé una forma
de hacer en la que las decisiones se tomaban colectivamente, aunque de forma
organica. No hay asambleas ni registros, pero si una escucha atenta de las
necesidades del otro, una disposicion constante a ajustar lo que hiciera falta. “Si un
sabado no podia llegar, sabia que todo seguiria. Si Ernesto no llegaba, yo igual
abria. Estamos sostenidos por lo que el espacio significaba para los nifios y para
nosotros” (Guadalupe, Entrevista, 2024).

La llegada de Lupita también tuvo un impacto en la percepcién de las infancias. Su
manera de hablar con los nifios, de escuchar sus relatos, de celebrar sus dibujos y
sus preguntas, fue reforzando un clima de confianza que permitié que el espacio
comenzara a consolidarse. “Los nifos la quieren mucho. Sabian que pueden
contarle cosas, que ella no se iba a reir ni a reganarlos. Eso para mi es muy
importante. Que sepan que aqui nadie los va a hacer menos” (Ernesto, Entrevista,
2024).

Pagina 103 de 129



Este momento de consolidacion afectiva —marcado por el trabajo compartido, la
presencia sostenida y la validacién mutua— fue decisivo para que la Sala pasara
de ser un proyecto incipiente a una practica colectiva. El vinculo entre Ernesto y
Lupita no fue solo operativo, sino politico en el sentido profundo del término: encarné
una forma de hacer comunidad sin jerarquias, sin autoridad impuesta, sin plan de

desarrollo, pero con una ética densa de presencia, responsabilidad y cuidado.

Como afirma Lupita, “yo nunca pensé que iba a estar tanto tiempo aqui. Pero una
vez que entras, no puedes irte asi nomas. Porque este lugar no es solo un proyecto,
es un vinculo. Es un compromiso con los nifos, pero también con nosotros mismos”
(Ernesto, Entrevista, 2024).

La Sala como espacio formativo: vinculos con la universidad y pedagogia

encarnada

Un giro relevante en la historia reciente de la Sala ha sido su apertura como espacio
de formacién para estudiantes universitarios. Esta transformacion ha sido impulsada
principalmente por Guadalupe, quien ademas de su rol en la Sala, es docente en la
Universidad Autbnoma de Querétaro. Gracias a su iniciativa, estudiantes de teatro
han comenzado a realizar practicas en la Sala, sumandose a sus dinamicas no
como técnicos que aplican un programa, sino como personas dispuestas a aprender

desde el contacto con lo real.

Este vinculo ha generado una forma inédita de intersecciéon entre el mundo
académico y el territorio popular. “Para muchos chavos que han venido a hacer
practicas aqui, esta experiencia les revuelve muchas cosas. No es solo venir a dar
un taller, es encontrarse con otra forma de ensefar, otra forma de estar con los
nifos” (Guadalupe, Entrevista, 2024). Lejos de reproducir una logica de
intervencion, los estudiantes se ven interpelados por las practicas del lugar, por la

dimension emocional del vinculo, por la improvisacion ética que exige cada jornada.

Pagina 104 de 129



Ernesto lo expresa con claridad: “Muchos [de los estudiantes] llegan aqui pensando
que vienen a ensenfar, pero terminan aprendiendo. Aprenden a estar, a escuchar, a
dejarse tocar por lo que pasa aqui. La Sala también los transforma a ellos” (Ernesto,
Entrevista, 2024). Esta inversion de roles pone en cuestion las jerarquias
pedagogicas tradicionales y da lugar a una pedagogia encarnada, donde el

conocimiento no se impone, sino que se construye en la relacion.

No existen convenios institucionales ni certificaciones oficiales. La relacién con la
universidad es informal, horizontal, basada en la confianza y la ética del cuidado.
Esta informalidad, lejos de ser una limitacion, ha permitido preservar la autonomia
del proyecto y evitar su colonizacién técnica. Los estudiantes se insertan en un
espacio vivo, donde no hay guias ni rubros, pero si una ética clara: escuchar,

acompanar, implicarse.

Desde una perspectiva filoséfica, esta experiencia puede leerse como una
manifestacion de racionalidad colaborativa: un modo de generar saber que no
depende de la autoridad académica ni del dominio técnico, sino de la capacidad de
construir significados compartidos en contextos concretos. Lo que ocurre en la Sala
con los universitarios no es una practica educativa en sentido estricto, sino un
proceso formativo en el sentido profundo del término: una formaciéon mutua, situada,

transformadora.

Este cruce entre universidad y territorio también ha ensanchado los limites
simbalicos de la Sala. Ya no se trata solo de las infancias trabajadoras del tianguis,
sino también de los jovenes universitarios que, desde otros mundos sociales,
aprenden a mirar, a vincularse, a cuidar. La Sala, en este sentido, deviene un
espacio de encuentro entre mundos, una plataforma de hibridacion ética y
pedagogica que pone en juego lo comun como horizonte de formacion.

Pagina 105 de 129



Los sentidos de comunidad: vinculos, afectos y narrativas compartidas

Mas alla de sus dinamicas cotidianas o de las actividades pedagogicas que realiza,
la Sala de Lectura ha devenido en una forma encarnada de comunidad. No como
una unidad homogénea, sino como una trama de vinculos diversos, atravesados
por afectos, memorias, conflictos y reciprocidades que exceden las coordenadas de
la politica institucional. La comunidad que se configura en torno a la Sala no es
preexistente al proyecto: se va haciendo con él, desde él, en una co-institucion

constante entre sujetos, cuerpos y narrativas.

Ernesto, en su testimonio, lo expresa con palabras sencillas pero densas: “Aqui se
ha hecho comunidad, pero no porque todos pensemos igual. Mas bien, porque hay
confianza, hay historia, hay ganas de estar y de hacer algo juntos” (Ernesto,
Entrevista, 2024). Esta confianza no surge de un mandato ni de un programa, sino
de una practica compartida de estar juntos en la diferencia, de convivir sin

jerarquias, de crear algo desde lo que se tiene.

La Sala es, en este sentido, un espacio de relacionalidad densa. Las nifias y nifios
no son usuarios ni beneficiarios, sino participantes activos: deciden qué hacer,
cuando jugar, cuando leer, cuando descansar. A veces llegan con hambre, otras con
rabia, otras con alegria. Y el equipo responde desde el cuidado, no desde el control.
“Hay dias en que no hacemos nada de lo planeado, pero igual pasa algo. A veces
una conversacion, un dibujo, un abrazo es mas valioso que una hora de lectura”
(Guadalupe, Entrevista, 2024).

Esta sensibilidad para lo contingente, para lo afectivo, para lo inestable, configura
una pedagogia del vinculo. No se trata de aplicar metodologias, sino de habitar el
espacio de lo comun con una ética situada. Cada nifo, cada madre que pasa, cada
estudiante que se suma, trae consigo una historia, una herida, una esperanza. Y lo
que se produce en la Sala no es solo conocimiento, sino memoria compartida,

narrativas cruzadas, vinculos que perduran mas alla de la actividad puntual.

Pagina 106 de 129



Los testimonios dan cuenta de estos lazos: “Mi hija llega feliz, dice que aqui se
siente segura, que aqui no la reganan por preguntar” (madre, conversaciéon informal
registrada en observacion participante); “aqui aprendi que leer no es tarea, es
descubrir cosas” (nifia de 9 afos, entrevista breve); “me gusta venir porque siento
que aqui nos toman en cuenta” (nifio de 6 afos, testimonio espontaneo). Estas
frases no son solo anécdotas: son huellas de una forma distinta de relacién, donde

la palabra circula sin miedo, sin castigo, sin correccion inmediata.

Esta comunidad no estd exenta de tensiones: hay ausencias, desacuerdos,
momentos dificiles. Pero la forma en que se tramitan estos conflictos es parte del
aprendizaje colectivo. No hay manuales ni sanciones predefinidas. Lo que hay es
conversacion, cuidado, disposicion a escuchar. “A veces hay que parar, sentarnos y
hablar. No siempre se soluciona todo, pero al menos nos escuchamos” (Ernesto,
Entrevista, 2024). Esta ética de la palabra —fragil, pero insistente— es uno de los

pilares de la comunidad que se ha ido gestando.

En términos filoséficos, 1o que se configura aqui es una forma de eticidad situada.
No se trata de normas abstractas ni de principios universales aplicados desde fuera.
La norma, el deber, el cuidado, emergen de la situacion, de la relacidn, del estar-
con-el-otro. Esta eticidad no exige adhesién ni obediencia: convoca a una co-
presencia comprometida, a una disponibilidad afectiva, a una implicacién sensible.
En esta clave, la comunidad no es un ideal normativo, sino una practica encarnada,

un proceso continuo de co-institucion desde lo comun.

Lo comun, aqui, no es solo el libro compartido o el espacio abierto. Es también —y,
sobre todo— el vinculo que se construye al aprender juntos, al cuidarse
mutuamente, al sostenerse en medio de la precariedad. Es la posibilidad de
imaginar una forma de vida en la que nadie quede fuera. Es la afirmacion —sutil
pero poderosa— de que otro modo de estar juntos es posible, aun en medio de las

condiciones mas adversas.

Pagina 107 de 129



Estas dinamicas organizativas de la Sala de Lectura encarnan, de forma situada,
varios de los principios discutidos a lo largo de esta tesis. En primer lugar, la
horizontalidad deliberativa que estructura las decisiones recuerda la critica de
Habermas a los modelos de accion estratégica: aqui, la accidon no se orienta por la
eficacia sino por el entendimiento intersubjetivo. La participacion de todos —adultos
y ninos— en las decisiones cotidianas encarna una forma de racionalidad

comunicativa, no como ideal abstracto, sino como practica situada.

En segundo lugar, esta organizacion confirma los planteamientos de De Waal y
Tomasello respecto a la cooperacién humana como base evolutiva. La toma de
acuerdos en la Sala, el reparto de tareas, y los mecanismos espontaneos de
regulacion mutua, dan cuenta de que la cooperacién no necesita ser impuesta
verticalmente, sino que puede surgir de la interaccion cuando existen condiciones

minimas de igualdad, respeto y reconocimiento.

Por otro lado, la practica cotidiana de la Sala también ejemplifica lo que Bolivar
Echeverria denominaba un ethos alternativo moderno: una forma de habitar lo
comun que no reproduce la légica dominante de competencia, fragmentacion o
instrumentalidad. Por el contrario, la Sala produce subjetividades que se sienten
parte de un proyecto comun, donde la palabra, el afecto y la corresponsabilidad

estructuran la vida colectiva.

Finalmente, estas practicas permiten ver en accion la nocion de racionalidad
colaborativa propuesta en el capitulo anterior. La forma en que se construyen los
acuerdos, se valoran las emociones, y se reparten las funciones no responde a una
l6gica técnica ni utilitaria, sino a un ejercicio de sentido compartido y reconocimiento
mutuo. La Sala no funciona porque obedece reglas impuestas, sino porque quienes
participan se reconocen unos a otros como agentes legitimos de la palabra, la

decision y el cuidado.

Pagina 108 de 129



5.3 Practicas de cuidado, aprendizaje y autogestiéon cotidiana

La Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte Sacro no
funciona a partir de una planificacion técnico-administrativa ni de protocolos
institucionales estandarizados. Su organizacion cotidiana emerge de la experiencia
compartida, del vinculo afectivo entre quienes la sostienen y del reconocimiento
practico de las necesidades que surgen en el dia a dia. Este modo de operar no
debe entenderse como improvisacion, sino como una forma situada de autogestion

social, en la que el cuidado y el aprendizaje estan profundamente entrelazados.

Cuidado como principio organizador

El cuidado no es aqui un complemento afectivo a una intervencién educativa, sino
el eje organizador del proyecto. Las practicas cotidianas —ir por ellos, dar la
bienvenida, ofrecer bebidas, sostener la escucha, acompanar emocionalmente—
constituyen el entramado a partir del cual se vuelve posible la lectura, el juego, el
aprendizaje y la construccion de vinculos. Como sefiala Guadalupe, “a veces los
niRos no vienen a leer, vienen a estar, a descansar, a saber que hay un lugar donde

se les cuida” (Guadalupe, Entrevista, 2024).

Este enfoque se alinea con una concepcion relacional de la moralidad: la ética no
deriva de maximas universales ni de prescripciones normativas externas, sino de
una practica encarnada de co-presencia, respuesta y responsabilidad mutua. En
este sentido, la Sala de Lectura opera como una forma de eticidad situada: no
impone una forma de ser nifio o de aprender, sino que se adapta a las singularidades
de cada experiencia, reconociendo la dignidad de quienes participan sin reducirlos

a destinatarios de una intervencion.

Pagina 109 de 129



Aprendizaje relacional y horizontalidad

El aprendizaje que ocurre en la Sala no se estructura en torno a contenidos
curriculares, evaluaciones formales o jerarquias pedagodgicas. Se trata de un
aprendizaje relacional, situado y horizontal, en el que las nifias y los nifios participan
activamente de la construccion del espacio y de las dinamicas que en él se
desarrollan. “Nosotros no llegamos con un plan rigido. Escuchamos, vemos cémo

estan ese dia, y desde ahi pensamos qué hacer” (Ernesto, Entrevista, 2024).

Esta forma de pedagogia encarna una racionalidad colaborativa en sentido fuerte:
no parte de la aplicacion de reglas preexistentes, sino de la coproduccion de sentido
a partir de la interaccion, la observacion y la empatia. Los saberes no se transmiten
verticalmente, sino que se construyen colectivamente a través del juego, la lectura
compartida, la escritura espontanea o el simple estar juntos. Asi, se rehuye tanto de
la imposicién como del relativismo, afirmando un espacio normativo que se funda

en la deliberacién practica y en el reconocimiento mutuo.

Espacialidad autogestiva: habitar lo comun

El modo en que el espacio de La Bodeguita se organiza y se habita también expresa
una logica autogestiva. No hay un “duefo” del lugar, aunque Ernesto sea quien
facilita el acceso. Las decisiones sobre como disponer los materiales, cdmo recibir
a las infancias, qué actividades realizar o cuando intervenir ante un conflicto, son
siempre resultado de una conversaciéon entre quienes estan presentes. “Nos
organizamos entre todos. Si un dia no puedo estar, los demas saben qué hacer,

nadie tiene que pedir permiso” (Guadalupe, Entrevista, 2024).

Esta dinamica no elimina los conflictos, pero los aborda desde una racionalidad no
coercitiva. No se impone una autoridad externa, sino que se busca una solucion
consensuada, muchas veces a través del didlogo con los nifios mismos. Se cultiva,
asi, una practica del poder no como mando, sino como cuidado distribuido. Este

principio se inscribe en la concepcion de lo comun desarrollada previamente: no

Pagina 110 de 129



como recurso compartido, sino como practica instituyente de relaciones
horizontales, capaces de generar y sostener normas colectivas desde la

participacion activa.

Economia afectiva y sostenibilidad relacional

A diferencia de los proyectos que dependen de la légica del financiamiento externo
o del capital institucional, la Sala de Lectura se sostiene en lo que podriamos llamar
una economia afectiva. No hay salarios, ni recursos garantizados, ni reconocimiento
formal. El sostén material y simbdlico del proyecto proviene de los vinculos que se
han tejido: amistades, estudiantes universitarios que participan por compromiso
mas que por obligacion. “Aqui nadie viene por curriculum. Vienen porque quieren,

porque quieren formar parte” (Guadalupe, Entrevista, 2024).

Esta forma de sostenibilidad no es ideal, pero si profundamente politica. Expresa
una concepcién del compromiso que no se basa en el deber contractual, sino en la
reciprocidad afectiva y en la voluntad compartida de sostener lo comun. En este
sentido, la autogestién social no se limita a un modelo organizativo, sino que
encarna una ética de la responsabilidad mutua, una politica del cuidado como forma

de relacion.

Habitar lo comun desde el cuidado, la horizontalidad y la coproduccion de sentido
no solo constituyen una practica pedagdgica distinta, sino que encarnan una forma
de racionalidad colaborativa en sentido pleno. Como se argumenté en el capitulo
cuatro, esta racionalidad no remite a la mera cooperacion funcional, sino a una
disposicion epistémica, ética y politica que reconoce al otro como interlocutor valido
en la construccion de normas comunes. La Sala de Lectura opera, en este sentido,
como un microespacio de subjetivacidn politica en el que las capacidades morales
y deliberativas descritas en el capitulo tres encuentran condiciones concretas de
expresion. A contracorriente de la l6gica institucional vertical criticada en el capitulo

dos, aqui se actualiza una forma de poder no coercitivo, fundada en el

Pagina 111 de 129



reconocimiento mutuo, la corresponsabilidad y la posibilidad de generar sentido

compartido sin mediaciones jerarquicas.

5.4. Tensiones, limites y sostenibilidad: una ética situada en disputa

El caso de la Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte
Sacro es ejemplar no solo por su potencia instituyente, sino también por las
tensiones que atraviesa cotidianamente. Lejos de idealizar la autogestion, esta
seccion se propone pensarla en su dimension conflictiva, contingente y vulnerable,
reconociendo que toda forma de organizaciéon horizontal y afectiva esta expuesta a

limites estructurales que ponen a prueba su continuidad y legitimidad.

Precariedad estructural y autonomia fragil

Uno de los desafios mas persistentes tiene que ver con la precariedad material. La
Sala no cuenta con financiamiento fijo, infraestructura formal ni respaldo
institucional sostenido. Su existencia depende de la voluntad y el esfuerzo de sus
integrantes, quienes muchas veces deben sostener su participacion a costa de

tiempo, recursos personales o desgaste emocional.

Esta condicidn de fragilidad revela una paradoja: mientras mas autogestivo es un
proyecto, mas expuesto queda a las logicas de desproteccion que produce el mismo
orden que pretende cuestionar. La autogestion social no es una forma pura ni
autosuficiente: necesita condiciones minimas para sostenerse, espacios de
resguardo y reconocimiento, sin que ello implique su captura institucional. La ética
situada que emerge en la Sala no desconoce esta tensidn; la asume como parte de

su realidad cotidiana.

Este punto de inflexion revela con fuerza el nucleo del problema politico abordado
en esta tesis: la tension entre las formas instituidas del poder y las posibilidades de

una praxis instituyente que brota desde abajo. Tal como se argumentd en el capitulo

Pagina 112 de 129



dos, el paradigma instrumental moderno se ha construido sobre una vision
antropoldgica que privilegia la desconfianza, la competencia y la necesidad de
control externo. Autores como Horkheimer y Adorno han mostrado cémo la razén se
ha degradado en razon instrumental, es decir, en una racionalidad orientada al
dominio y a la eficiencia técnica, que despoja al sujeto de su capacidad critica y lo
convierte en engranaje de sistemas funcionales. Desde esa perspectiva, la
organizacion social autogestiva aparece como una anomalia, como un desorden
que debe ser corregido o subsumido bajo estructuras jerarquicas que garanticen
estabilidad.

Sin embargo, el analisis antropologico y politico desarrollado en el capitulo tres
permite cuestionar esta premisa. Lejos de ser intrinsecamente conflictivo, el ser
humano posee disposiciones cooperativas y una notable capacidad para generar
normas compartidas. Las formas de vida que operan bajo esquemas de
reciprocidad, corresponsabilidad y deliberacion practica no son utopias marginales,
sino expresiones empiricas de nuestra plasticidad moral y cognitiva. Desde esa
mirada, la autogestidén no solo es deseable, sino posible. Pero su posibilidad no es
abstracta: esta siempre condicionada por las estructuras en las que se inscribe, por
los cuerpos que la encarnan y por las tensiones que debe negociar en su

cotidianidad.

Es precisamente lo que muestra el caso de la Sala de Lectura: la ética situada que
se despliega en su practica no remite a una doctrina moral, sino a una racionalidad
encarnada, afectiva y relacional que desafia los supuestos del modelo politico
moderno. Como se expuso en el capitulo cuatro, esta racionalidad colaborativa
implica una forma distinta de comprender el conflicto, la autoridad y el vinculo
comunitario. No se trata de eliminar las tensiones, sino de hacerlas pensables y
tratables desde una légica no coercitiva. Esta logica —aunque vulnerable—
contiene una potencia instituyente real, que reconfigura la politica como un hacer

comun, una deliberacion situada y una apuesta por sostener el mundo en comun.

Pagina 113 de 129



La asimetria en la reciprocidad

Aunque el proyecto se sustenta en una légica de horizontalidad y co-
responsabilidad, no todas las relaciones son simétricas. Las figuras de Ernesto y
Guadalupe ocupan un lugar central, no solo por su constancia y experiencia, sino
por el respeto y la autoridad afectiva que han construido en el tiempo. Esto plantea
un dilema recurrente: jcomo evitar que el liderazgo afectivo se convierta en

dependencia? § Codmo compartir la responsabilidad sin diluir el compromiso?

En sus propias palabras, Ernesto expresa esta inquietud: “A veces siento que, si yo
no estoy, todo se cae. Y eso no esta bien. Quisiéramos que mas banda se apropiara
del espacio, que sintieran que es suyo también” (Ernesto, Entrevista, 2024). La
autogestion, entendida como practica colectiva, enfrenta aqui su limite practico: el
equilibrio entre la iniciativa personal y la distribucion efectiva del poder es siempre
inestable. No hay garantia de equidad, solo un ejercicio constante de reflexion y

reajuste.

El desgaste emocional y los limites del cuidado

Otra dimension critica es el desgaste emocional que conlleva sostener una practica
basada en el cuidado continuo. El trabajo con infancias en condiciones de
vulnerabilidad exige una disponibilidad afectiva intensa, que no siempre puede
mantenerse sin consecuencias. “Hay dias en los que todo te rebasa. Escuchar
historias, contener llantos, ver la violencia que viven... no es facil. Pero tampoco
quieres irte porque sabes que, si tu no estas, ellos se quedan sin ese espacio”
(Guadalupe, Entrevista, 2024).

Este testimonio pone de relieve la dimension corporal y afectiva del trabajo
autogestivo de la Sala de Lecturas: no se trata solo de organizacion ni de militancia,
sino de vinculos que atraviesan la subjetividad. La ética situada que se despliega
en la Sala implica un compromiso radical, pero también finito. La sostenibilidad de

estas practicas exige pensar el cuidado no como sacrificio silencioso, sino como

Pagina 114 de 129



relacion compartida, en la que también es legitimo poner limites, pedir apoyo y

reconocer el propio agotamiento.

Tensiones con el entorno: indiferencia y resistencia

La relacion con el entorno inmediato —el tianguis, la colonia, las autoridades
locales— es compleja. Aunque la Sala nace en el corazon del tianguis y mantiene
fuertes lazos con varias familias, también enfrenta momentos de indiferencia o
resistencia. Algunos comerciantes no comprenden el proposito del proyecto, lo
consideran innecesario o incluso lo ven con desconfianza. “No falta quien dice que
aqui solo se viene a jugar, o que estamos perdiendo el tiempo” (Ernesto, Entrevista,
2024).

Esta ambivalencia muestra que lo comun no se da por hecho, sino que debe
construirse y sostenerse constantemente. La comunidad no es un conjunto
homogéneo ni armonico: esta atravesada por disputas simbdlicas, desigualdades
materiales y memorias divergentes. En este sentido, la politica de lo comun es una
apuesta siempre en tension, una lucha por instituir formas de vida colectivas en un

terreno marcado por la fragmentacion, el escepticismo y la precariedad.

Conclusiones del caso de estudio: potencia instituyente y filosofia desde abajo

La Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte Sacro no
es solo un proyecto educativo, ni un simple dispositivo de intervencion social: es
una forma de institucion que se genera desde abajo, en el cruce entre lo afectivo, lo
politico y lo comun. En este espacio —precario, intermitente, pero sostenido con
conviccion— se hace visible una potencia instituyente que no responde a los
esquemas de planificacion estatal ni a las formas tradicionales de autoridad, sino

que emerge del encuentro, del vinculo y del compromiso cotidiano.

Pagina 115 de 129



La experiencia de la Sala encarna muchas de las ideas que han sido trabajadas a
lo largo de esta investigacion. En primer lugar, pone en evidencia la posibilidad de
una racionalidad colaborativa, entendida no como calculo estratégico ni como
deliberacion formal, sino como una forma situada de inteligencia practica, donde la
toma de decisiones, la distribucion de tareas y la construccion de sentido se realizan
a partir del reconocimiento mutuo, la confianza relacional y la escucha constante.
No hay un plan maestro, sino una coordinacion abierta, sensible a las
circunstancias, que reconoce el saber de cada quien —adultos, jovenes, infancias—

como fuente legitima de orientacion.

En segundo lugar, la Sala de Lectura constituye una forma concreta de autogestion
social, es decir, una organizacién colectiva no subordinada a marcos jerarquicos ni
mediada por una instancia exterior de validacion. Lo que aqui ocurre no es la simple
ausencia del Estado, sino la afirmacion de una forma de apropiacion politica
diferente, en la que el poder no se delega, sino que se comparte. Las decisiones se
toman en dialogo, los conflictos se abordan con negociacion, y las iniciativas se
sostienen con una mezcla de esfuerzo personal, afecto comunitario y
responsabilidad compartida. Lo politico no se agota en las instituciones dadas:
también vive en los gestos minimos que reconfiguran el sentido de lo comun desde

la base.

A su vez, esta forma de organizacion encarna una eticidad situada que no puede
ser comprendida desde categorias normativas abstractas. El cuidado que se ejerce
en la Sala no obedece a un mandato moral universal, sino que brota de la
experiencia compartida, del reconocimiento del otro en su fragilidad y en su
potencia. Esta ética no se impone desde fuera, ni responde a un deber formal, sino
que se despliega en cada vinculo, en cada decision, en cada limite que se respeta
0 se negocia. La politica, aqui, no se separa de lo afectivo: es precisamente el
espesor de los lazos lo que permite sostener una practica comun frente a la

indiferencia o el desgaste.

Pagina 116 de 129



Por todo ello, la Sala no debe ser leida como un caso excepcional, sino como un
indicio. Es la manifestacion de una posibilidad que habita en lo cotidiano: la
posibilidad de instituir lo comun sin recurrir a los esquemas de control, de crear
organizacion sin jerarquia, de generar normas sin recurrir a la exterioridad de una
autoridad trascendente. En un contexto atravesado por la precariedad, el
desencanto institucional y la fragmentacion social, esta practica muestra que otras

formas de lo politico son no solo deseables, sino también posibles.

Lejos de idealizar, este capitulo ha mostrado también las tensiones y los limites que
acompanan toda experiencia autogestiva. La fragilidad material, la centralidad de
ciertos liderazgos, el desgaste emocional, la ambivalencia del entorno: todos estos
factores interpelan cualquier intento de romantizar el poder desde abajo. Pero al
mismo tiempo, lejos de invalidar la experiencia, estas tensiones la dotan de
densidad ética y politica. Porque la autonomia no es ausencia de conflicto, sino
capacidad de sostenerlo; no es plenitud normativa, sino disposicién permanente a

crear, revisar y reformular el nosotros.

Asi, la Sala de Lectura no es solo objeto de andlisis, sino interlocutora epistémica.
Su historia, sus formas de organizacion, sus desafios y sus logros nos invitan a
repensar los marcos desde los cuales entendemos la politica, la comunidad y la
normatividad. No se trata de aplicar una teoria a la practica, sino de pensar desde
la practica, de dejar que ella hable, que nos ensefie, que desplace nuestras
categorias heredadas y abra nuevos caminos para una filosofia que no se conforme

con interpretar el mundo, sino que quiera transformarlo junto a otros.

Desde esta perspectiva ampliada, puede decirse que la experiencia de la Sala de
Lectura no solo encarna una forma alternativa de organizacion, sino que plantea un
desafio tedrico mayor: pensar una normatividad derivada del vinculo; una politica
sin fundamentos autoritarios, pero no por ello carente de criterios; una eticidad que
no rehuye el conflicto, sino que se ejerce en su interior, como practica de cuidado,

escucha y reajuste continuo.

Pagina 117 de 129



En este sentido, la racionalidad colaborativa no puede entenderse como una mera
estrategia organizativa, sino como una modalidad distinta de la razén, que emerge
del entrelazamiento entre lo afectivo, lo politico y lo epistémico. Frente a la
racionalidad instrumental que domina los marcos institucionales modernos —tal
como la caracterizaron Horkheimer, Adorno y Bolivar Echeverria—, esta forma de
racionalidad se funda en la deliberacion situada, en la co-construccion de sentido, y
en la apertura a una pluralidad de voces. No busca imponer un orden, sino sostener
un espacio de convivencia conflictiva, pero no coercitiva. No parte de la
desconfianza, sino del reconocimiento mutuo como condicion de posibilidad de lo

comun.

A la luz de las tesis antropoldgicas revisadas en el capitulo tres, la Sala de Lectura
permite visibilizar practicas que cuestionan los presupuestos individualistas y
competitivos del sujeto moderno. Aqui encontramos a un sujeto relacional, vinculado
a otros no por contrato, sino por compromiso afectivo, por cuidado mutuo, por deseo
de sostener la vida comun. Esta forma de subjetividad no es ideal, ni libre de
tensiones, pero si configura un horizonte de posibilidad para la reinvencién de lo

politico.

Desde ahi, puede comprenderse a la Sala de Lectura no solo como objeto de
estudio empirico, sino como productora de saber. Una filosofia que quiera situarse
en el presente no puede contentarse con interpretar la crisis de las instituciones
modernas: necesita atender a los gestos minimos, a las practicas emergentes, a las
formas fragiles pero insistentes en que se ensayan otros mundos posibles. La Sala
de Lectura, en su precariedad y en su potencia, en sus limites y en su capacidad de
instituir, se ofrece como interlocutora epistémica para una filosofia politica desde
abajo, una filosofia que reconoce a los sujetos populares y subalternos como
agentes epistémicos, y que toma en serio sus modos de organizacién, sus conflictos
y sus invenciones cotidianas como fuentes legitimas de reflexién politica. No busca
representar al otro, sino dejarse interpelar por él; no aspira a totalizar, sino a
acompanar; no prescribe desde la altura, sino que aprende en la horizontalidad de

lo comun.

Pagina 118 de 129



CONCLUSIONES GENERALES

La presente tesis ha partido de una inquietud fundamental: ;es posible imaginar y
fundamentar formas de organizacion politica que no se basen en la verticalidad, la
racionalidad instrumental y la desconfianza estructural? Esta pregunta, mas que una
simple provocacién tedrica, responde a una crisis epistémica, institucional y
existencial de los regimenes politicos contemporaneos. Frente a la desafeccion
creciente hacia las instituciones gubernamentales, el debilitamiento de los vinculos
comunitarios y la intensificaciéon de formas de control y exclusién, se impone la
necesidad de revisar criticamente los supuestos que han fundado la modernidad
sociopolitica occidental.

Lo que esta investigacidon ha puesto de relieve es que el problema no radica
unicamente en las deficiencias técnicas o coyunturales de los sistemas actuales,
sino en una arquitectura mas profunda que combina una antropologia negativa —
centrada en la desconfianza hacia el sujeto—, una epistemologia instrumental —
que privilegia la administracién sobre la deliberacibn— y una normatividad
jerarquica —que naturaliza la separacion entre gobernantes y gobernados—. A lo
gue se suma una hegemonia cultural que, como advierten Said y Bolivar Echeverria,
modela las formas de vida y subjetividad bajo un ethos capitalista dominante,
limitando las posibilidades de imaginar otros modos de estar juntos. Asi es como se
sostiene la forma dominante de entender lo politico: como un espacio separado,
delegado, vertical, donde la decisidn se ejerce por otros y sobre otros.

Desmontar este paradigma exige un esfuerzo multidimensional: no basta con
reformular programas de accion ni con proponer reformas institucionales. Es
necesario repensar desde sus cimientos la imagen del sujeto politico, los modos de
conocer y decidir en lo comun, y las condiciones que hacen posible una convivencia
justa, plural y verdaderamente democratica. En esta clave, los cinco capitulos que
componen esta tesis han ofrecido un recorrido articulado entre critica y proposicion,

Pagina 119 de 129



entre genealogia filosofica y fundamentacidn empirica, entre diagndstico del

presente e imaginacién de lo posible.

El capitulo uno trazé una critica al individualismo metodoldgico que sustenta las
teorias politicas modernas. A través de un analisis del pensamiento contractualista
—especialmente en Hobbes y Locke— y su prolongacion en el liberalismo politico
contemporaneo, se mostro como la figura del individuo autosuficiente, racional y
competitivo ha funcionado como una ficcion fundacional que justifica estructuras de
dominacion. Esta figura, construida desde una logica de escasez moral, presupone
que la vida en comun es imposible sin una instancia externa que imponga orden, y
por ello legitima la soberania vertical y la representacién como mecanismos técnicos
de control. Lo politico, asi concebido, se distancia de la comunidad y se vuelve un

espacio de gestion sobre cuerpos y voluntades ajenas.

El capitulo dos propuso una alternativa a esta antropologia politica desde una
lectura relacional del sujeto. En dialogo con la critica filosofica contemporanea —
especialmente con autores como Habermas, Said y Dussel—, se reconstruy6 una
concepcion del sujeto como ser interdependiente, constituido por vinculos,
narrativas y practicas compartidas. Desde esta perspectiva, la politica ya no es
simplemente administracién del conflicto, sino espacio de reconocimiento,

deliberacion y construccion mutua de sentido.

El capitulo tres llevo esta reconstruccion al terreno de la antropologia evolutiva,
mostrando que la cooperacion, la empatia y la sensibilidad normativa no son
adiciones culturales tardias, sino rasgos constitutivos de nuestra especie. A partir
de los aportes de autores como de Waal, Boehm, Wrangham y Tomasello, se
argumentd que la moralidad humana surge de procesos de seleccién social,
domesticacion de la agresidn y coevolucidn gen-cultura, en los que la vida en comun
y el juicio compartido son condiciones de sobrevivencia. Esta evidencia empirica
refuerza la tesis central de la investigacidén: no somos por naturaleza seres violentos

que deben ser gobernados, sino agentes cooperativos que pueden autogobernarse.

Pagina 120 de 129



El capitulo cuatro exploré las implicaciones normativas de estos hallazgos,
criticando la verticalidad institucional moderna y desarrollando el concepto de
racionalidad colaborativa. Se mostr6 como las instituciones jerarquicas no solo
excluyen a los sujetos del poder, sino que moldean subjetividades despolitizadas,
habituadas a delegar y obedecer. Frente a ello, se defendié la necesidad de una
forma de racionalidad que parta de la igualdad entre interlocutores, reconozca el
conflicto como motor creativo y habilite condiciones para la deliberacion simétrica.
La autogestion social aparece asi no como una utopia marginal, sino como una
actualizacion institucional coherente con nuestras capacidades evolutivas y

morales.

El capitulo cinco, a través del estudio del caso de la Sala de Lecturas, analiz6 los
desafios filoséficos y practicos de pensar la autogestion como paradigma politico.
Se sostuvo que la autogestion social implica una transformacion simultanea de las
instituciones, de las practicas y de los sujetos. Para que funcione, requiere
condiciones materiales, estructuras simbdlicas y pedagogias colectivas que
sostengan la participacion, el juicio distribuido y la responsabilidad mutua. Lejos de
ser una mera técnica organizativa, la autogestion social es una forma de construir
lo comun que reclama una profunda transformacion cultural y normativa. Como se
mostro en el caso de la Sala de Lectura, incluso cuando no es posible implementarla
plenamente, puede operar como horizonte regulativo que guie reformas vy

resistencias dentro de los marcos actuales.

*k%x

Esta tesis ofrece algunos aportes al pensamiento politico contemporaneo. En primer
lugar, ha contribuido a redefinir la figura del sujeto politico como agente relacional,
normativo y cooperativo. Contra la tradicion individualista, ha mostrado que el ser
humano no es una moénada aislada, sino un ente constituido en vinculos, afectos y
narrativas compartidas. Esta redefinicion permite desplazar el foco de la politica

desde la obediencia a la construccion activa de lo comun.

Pagina 121 de 129



En segundo lugar, la investigacion ha propuesto un desplazamiento del eje de
legitimidad politica: de la representacién técnica a la participacién deliberativa. No
se trata simplemente de distribuir el poder de manera mas justa, sino de reconstruir
las condiciones mismas en las que se decide lo que cuenta como comun. Esto
implica reconocer que lo politico es una capacidad distribuida, cultivada

histéricamente y sostenida por la prosocialidad de nuestra especie.

En tercer lugar, se ha elaborado una conceptualizacion filosofica de la autogestion
social, partiendo de una racionalidad colaborativa, que va mas alla de sus
aplicaciones practicas actuales. Se le ha comprendido como un paradigma
normativo, institucional y subjetivante, capaz de articular formas de vida que
reconozcan la igualdad epistémica y moral de los sujetos, y que habiliten estructuras

organizativas horizontales, rotativas y deliberativas.

Los resultados de esta investigacion desafian uno de los mitos fundacionales de la
filosofia politica moderna: la idea de que la moralidad y la cooperacion son escasas
y que, por lo tanto, el orden requiere imposicion. Frente a este supuesto, esta tesis
ha mostrado que el juicio moral, la empatia y la disposicion cooperativa estan
profundamente arraigados en nuestra evolucion como especie. La escasez no es
moral, sino institucional: hemos construido sistemas que bloquean, inhiben o

delegan nuestras capacidades éticas y politicas.

En este sentido, la tesis aporta fundamentos tedricos y empiricos para imaginar una
politica basada en la autogestion social y en el juicio distribuido. Esta politica no
niega el conflicto, sino que lo reconoce como dimensidon constitutiva de lo comun;
no elimina la diferencia, sino que la acoge como fuente de invencién colectiva; no

busca la obediencia, sino la implicacion reflexiva.

Pero este trabajo no se limita a proponer una relectura de conceptos desde la teoria:
ha intentado pensar desde las practicas, desde las experiencias concretas que
desafian las formas politicas establecidas. En este sentido, se ha asumido una

filosofia politica desde abajo: una forma de pensar situada, que no parte de modelos

Pagina 122 de 129



ideales ni de abstracciones universales, sino de procesos reales en los que los
sujetos organizan lo comun, disputan el sentido de la vida colectiva y generan
formas de legitimidad no delegada. Pensar desde abajo implica reconocer a las
practicas instituyentes como fuentes legitimas de saber politico, y a los sujetos
subalternos como agentes epistémicos capaces de disputar y rehacer el orden. Este

gesto metodoldgico es también una apuesta politica.

Las implicaciones de esta perspectiva son profundas. Afectan no solo la teoria
politica, sino también nuestras practicas cotidianas de deliberacién, organizacion y
conflicto. Si es posible construir instituciones que no se basen en la desconfianza,
si es viable organizar lo comun sin estructuras de dominacion, entonces los

horizontes de la politica se ensanchan considerablemente.

Sin embargo, la tesis también ha reconocido los limites y desafios de esta
propuesta. La autogestion social no consiste en un modelo exportable
mecanicamente ni una solucidon magica a todos los problemas institucionales.
Requiere condiciones de posibilidad materiales, simbdlicas y pedagdgicas que no
siempre estan dadas. Pero incluso en su imposibilidad parcial, funciona como un
principio orientador, una brujula ética y politica para repensar nuestras formas de

vida colectiva.

Esta tesis no pretende clausurar el debate, sino abrir caminos. Varias lineas de

investigacion quedan abiertas a partir de los hallazgos aqui desarrollados.

Una primera linea se refiere a los limites materiales y simbdlicos de la autogestion
social. ¢Como se enfrenta este paradigma a los desafios de la escala, la
especializacion o la pluralidad profunda? ;Cdomo resistir su captura por formas
burocraticas o por nuevas jerarquias encubiertas? Estudiar experiencias concretas,
histéricas y actuales, puede ofrecer claves para pensar estas tensiones sin

abandonar el horizonte normativo.

Una segunda linea apunta a la articulacion con debates contemporaneos en

ecologia politica, feminismos y justicia global. Si lo comun no es solo lo humano,

Pagina 123 de 129



sino también lo mas-que-humano, entonces la autogestion debe extenderse a
formas de cuidado del territorio, de las generaciones futuras y de las condiciones
ecologicas que sostienen la vida. Pensar la politica desde la interdependencia no

implica solo una ética entre iguales, sino también una politica del cuidado ampliado.

Una tercera linea, mas transversal, apunta a la transformacién cultural necesaria
para que la autogestion social sea viable como modelo. Esto incluye reconfigurar la
educacion, repensar las practicas de socializacidén politica, problematizar el lugar
del saber técnico, y transformar el lenguaje mismo con el que nos narramos como
sujetos politicos. La autogestion social no es nueva institucion: es una nueva forma

de subjetivacidn, una pedagogia del juicio, de la responsabilidad y del vinculo.

En esta tesis se ha mostrado que otra politica no solo es deseable, sino posible:
una politica sin miedo, sin delegacion ciega, sin jerarquias naturalizadas. Una
politica fundada en la cooperacion, en el juicio compartido y en la construccién
colectiva de lo comun. En un contexto global donde la desafeccion democratica
crece, los autoritarismos se renuevan y los genocidios se multiplican, recuperar esta

posibilidad es un acto filosofico y politico urgente.

La modernidad sociopolitica nos legé la separacion. Esta tesis apuesta, en cambio,
por el reencuentro: entre sujetos, entre saberes, entre generaciones. En ese
reencuentro, quizas, no solo se juega el porvenir de lo politico, sino también el

sentido mas pleno de lo humano.

Pagina 124 de 129



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Adorno, T. W., & Horkheimer, M. (2016). Dialéctica de la llustracion. Madrid: Trotta.

Bermudez de Castro, J. M. (2021). Dioses y mendigos. La gran odisea de la

evolucion humana. Barcelona: Critica.

Boehm, C. (2012). Moral Origins: The Evolution of Virtue, Altruism, and Shame.

New York: Basic Books.

Bowles, S., & Gintis, H. (2011). A Cooperative Species: Human Reciprocity and Its
Evolution. Princeton: Princeton University Press.

de Waal, F. (2006). Primates and Philosophers: How Morality Evolved. Princeton:
Princeton University Press.

Dussel, E. (1994). 1492: El encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito de la

modernidad. La Paz: Plural editores.

Dussel, E. (1998). Etica de la liberacién en la edad de la globalizacién y la

exclusion. Madrid: Trotta.
Echeverria, B. (2000). La modernidad de lo barroco. México: Era.

Echeverria, B. (2009). ¢ Qué es la modernidad? México: Universidad Nacional
Auténoma de México.

Hobbes, T. (1980). Leviatan. México: Fondo de Cultura Econémica.
Habermas, J. (1989). El discurso filosofico de la modernidad. Madrid: Taurus.
Habermas, J. (1999). Teoria de la accion comunicativa, |. Madrid: Taurus.

Hegel, G. W. F. (1971). Fenomenologia del espiritu. México: Fondo de Cultura

Econdmica.

Hegel, G. W. F. (1999). Principios de la Filosofia del derecho. Barcelona: Edhasa.

Pagina 125 de 129



Henrich, J. (2016). The Secret of Our Success: How Culture Is Driving Human
Evolution, Domesticating Our Species, and Making Us Smatrter.

Princeton: Princeton University Press.
Horkheimer, M. (2010). Critica de la razén instrumental. Madrid: Trotta.
Kant, I. (2002). Filosofia de la historia. México: Fondo de Cultura Econémica.
Kant, |. (2003). Critica de la razén practica. Buenos Aires: Losada.

Kant, I. (2012). Fundamentacion para una metafisica de las costumbres. Madrid:

Alianza.
Locke, J. (2006). Segundo tratado sobre el gobierno civil. Madrid: Tecnos.
Said, E. W. (2008). Orientalismo. Barcelona: DeBolsillo.

Tomasello, M. (2019). Becoming Human: A Theory of Ontogeny. Cambridge:

Harvard University Press.

Wrangham, R. (2019). The Goodness Paradox: The Strange Relationship Between
Virtue and Violence in Human Evolution. New York: Pantheon.

ENTREVISTAS

Arenas, C. (19 de octubre de 2023). Entrevista.
Galan, E. (25 de septiembre de 2024). Entrevista.
Hernandez, L. (17 de octubre de 2024). Entrevista.
Pizano, G. (19 de octubre de 2024). Entrevista.

Pizano, G. (9 de octubre de 2024). Entrevista.

Pagina 126 de 129



BIBLIOGRAFIA COMPLEMENTARIA

Bakunin, M. (2025). Dios y el Estado. Barcelona: Imperdible.

Brown, W. (2016). El pueblo sin atributos: La secreta revolucién del neoliberalismo.

Barcelona: Malpaso.

Cassirer, E. (1972). La filosofia de la llustracion. México: Fondo de Cultura

Econoémica.
Cortina, A. (2005). Alianza y Contrato. Madrid: Trotta.

de Sousa Santos, B. (2009). Una epistemologia del Sur: La reinvencion del

conocimiento y la emancipacién social. México: Siglo XXI - CLACSO.
Foster, H. (Ed.). (2015). La posmodernidad. Barcelona: Kairos.
Foucault, M. (2009). Vigilar y castigar. México: Siglo XXI.
Garcés, M. (2013). Un mundo comun. Barcelona: Bellaterra.

Gonzalez, J. (1996). El ethos, destino del hombre. México: Fondo de Cultura

Econdmica — Universidad Nacional Autonoma de México.
Habermas, J. (2010). Ciencia y técnica como ideologia. Madrid: Tecnos.
Han, B.-C. (2014). Psicopolitica. Barcelona: Herder.
Kant, I. (2001). Critica de la razon practica. México: Signos.
Marcuse, H. (2021). El hombre unidimensional. México: Austral.
Rousseau, J. J. (2000). E/ contrato social. México: Gernika.
Sloterdijk, P. (2020). En el mismo barco. Madrid: Siruela.

Stuart Mill, J. (2002). EI utilitarismo. Madrid: Alianza.

Pagina 127 de 129



ANEXO: UBICACION DE LA SALA DE LECTURAS Y
REGISTRO FOTOGRAFICO DEL ESPACIO Y SUS
ACTIVIDADES

Ubicacién aproximada de la Sala de Lecturas para las infancias trabajadoras del
tianguis de Monte Sacro, en la colonia Ricardo Flores Magon, al norte de la ciudad

de Querétaro. Omitimos la ubicacion exacta por privacidad de los usuarios y a
solicitud de los organizadores:

Ao~
Jelér een - o Tianguis Monte Sacro
2 Av. =1 Visitados recientemente
8
Av. Belén b4 ] Cail (e} Av. Beyg
2 = #4.C Sanding
%, .cerero 2 = i DePog,aq
“9 T g - J0sé dg Sucre
- %...cedro g g ¢
£ g 0 Mar
2 g Saly,
= & ador Allen gq
s Roble Ern
€sto.ch
2 ® Guevary
o Emis
S “mii,
z ’ Rub, .’a"‘ﬂ Zﬂpma
Caoba €N Jaramijjg C py
acer
Federj,
Calle Nogal ederico Montes
C.6

tados recientements

S
& Coppel
O Oxxo Praxedis = i 0
Av. Praxedis Guerrero Visit ementa
o
@ Paseo de Rodas El Castafio Il Q _5
=
>
<

Feligityg del Rig

C: Costurerag
i & 10 Martires, g, a4 Colegio de (=)
¢ AME-C Terapias Bachilleres #13 ™
2 = IE- apias @ Min,
] 3 - fisicas )y holisticas "res de 1y Dempg,
P % RioJalpan.... ., s ey
&) Motel Deseo ) 5
5 =
Piry| & ¥ Fiscalia General
Riviera 1o L
aiTul f = g del Estado de @
-] L
@
= Salud Digna @
>
<

Bivd, g la Nacigp

Bhg, de g Nacign
@ Soriana Hiper Pefiuelas Bivd. de la Nacigpy
0 Portal Querétaro

Pagina 128 de 129



Registro fotografico de las actividades en la Sala de Lecturas:

Pagina 129 de 129



	PORTADA
	LICENCIA
	Agradecimientos
	Índice
	Resumen
	Introducción
	CAPÍTULO 1
	CAPÍTULO 2
	CAPÍTULO 3
	CAPÍTULO 4
	CAPÍTULO 5
	CONCLUSIONES GENERALES 
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
	ANEXO

