
Centro Universitario, Querétaro, Qro. 
Septiembre, 2025 

 México 

 Universidad Autónoma de Querétaro 

Facultad de Filosofía 

Maestría en Filosofía Contemporánea Aplicada 

 

 

 

 

La autogestión social como alternativa al paradigma 

sociopolítico instrumental de la modernidad 

Tesis 

Que como parte de los requisitos para obtener el Grado de 

Maestro en Filosofía Contemporánea Aplicada 

 

Presenta 

Lic. Pedro Gómez Vessi 

 

Dirigida por: 

Dr. Juan Francisco García Aguilar 

 

 

Dr. Juan Francisco García Aguilar 

Presidente 

Mtra. Karina Olguín Araujo 

Secretario 

Dr. Mauricio Ávila Barba 

Vocal 

Dra. Julia Corona Chaparro 

Suplente 

Dr. Bernardo García Camino 

Suplente  



 

La presente obra está bajo la licencia:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

CC BY-NC-ND 4.0 DEED

Usted es libre de:

Compartir — copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la licencia

Bajo los siguientes términos:

—

—

—

No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas tecnológicas que 
restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia.

Avisos:

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-appropriate-credit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-indicate-changes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-commercial-purposes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-some-kinds-of-mods
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-technological-measures
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-exception-or-limitation
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-publicity-privacy-or-moral-rights


Página 2 de 129 

 

AGRADECIMIENTOS 

 

 

Al pueblo de México, ya que gracias a su contribución este trabajo ha sido posible. 

 

Al Consejo Nacional de Humanidades, Tecnología y Ciencia, por el apoyo 

institucional y financiero para la realización de esta investigación. 

 

A la Facultad de Filosofía de la Universidad Autónoma de Querétaro, a los docentes 

y a toda la comunidad universitaria, por poner este programa a mi disposición y a la 

de todos los mexicanos. 

 

A mi familia, por estar ahí incondicionalmente. 

 

 

  



Página 3 de 129 

 

ÍNDICE 

 
AGRADECIMIENTOS .............................................................................................. 2 

ÍNDICE ................................................................................................................. 3 

RESUMEN ............................................................................................................. 5 

ABSTRACT ............................................................................................................ 7 

INTRODUCCIÓN ................................................................................................... 9 

CAPÍTULO 1. EL PARADIGMA SOCIOPOLÍTICO DE LA MODERNIDAD ...................... 14 

1.1 Subjetivismo sociopolítico .......................................................................... 16 

Hobbes: el contrato como renuncia en pro de la seguridad ............................. 17 

Locke: la propiedad como bienestar y expresión de la libertad ........................ 20 

1.2 Liberalismo individualista ........................................................................... 23 

Kant: Autonomía y deber ............................................................................... 23 

Hegel: mediación institucional y esfera civil ................................................... 29 

CAPÍTULO 2. CRÍTICAS FILOSÓFICAS CONTEMPORÁNEAS AL PARADIGMA 

INSTRUMENTAL .................................................................................................. 36 

2.1 Horkheimer y Adorno: de la Ilustración al dominio técnico ............................ 37 

2.2 La razón comunicativa: crítica y reconstrucción del proyecto moderno .......... 45 

2.3 Edward Said: el saber cómo poder .............................................................. 50 

2.4 Enrique Dussel: colonialidad del poder y modernidad eurocéntrica ............... 55 

2.5 Bolívar Echeverría: reforma del sujeto y hegemonía cultural .......................... 59 

CAPÍTULO 3. CRÍTICA DESDE LA ANTROPOLOGÍA EVOLUTIVA ............................... 67 

3.1 Sociabilidad como herencia evolutiva .......................................................... 68 

3.2 Selección social y el control de la agresión .................................................. 72 

3.3 Cultura cooperativa y evolución gen-cultura ................................................ 79 

CAPÍTULO 4. AUTOGESTIÓN SOCIAL, PODER Y FORMAS DE LO COMÚN ................ 86 

4.1 Crítica a la verticalidad institucional ............................................................ 87 

4.2 Racionalidad colaborativa .......................................................................... 89 



Página 4 de 129 

 

4.3 Autogestión social como paradigma político ................................................ 93 

CAPÍTULO 5. LA SALA DE LECTURA PARA LAS INFANCIAS TRABAJADORAS DEL 

TIANGUIS DE MONTE SACRO COMO ESPACIO AUTOGESTIVO Y DE ETICIDAD 

SITUADA ............................................................................................................. 97 

5.1 Consideraciones metodológicas y ubicación situada del caso ...................... 98 

5.2. Génesis comunitaria de la Sala de Lectura .................................................. 99 

Orígenes, motivaciones y vínculos primordiales ............................................. 99 

El gesto inaugural: de la memoria al proyecto ............................................... 100 

La llegada de Guadalupe y la consolidación de la Sala como entramado social

 ................................................................................................................. 102 

La Sala como espacio formativo: vínculos con la universidad y pedagogía 

encarnada ................................................................................................. 104 

Los sentidos de comunidad: vínculos, afectos y narrativas compartidas ........ 106 

5.3 Prácticas de cuidado, aprendizaje y autogestión cotidiana .......................... 109 

Cuidado como principio organizador ........................................................... 109 

Aprendizaje relacional y horizontalidad ........................................................ 110 

Espacialidad autogestiva: habitar lo común ................................................. 110 

Economía afectiva y sostenibilidad relacional .............................................. 111 

5.4. Tensiones, límites y sostenibilidad: una ética situada en disputa ................ 112 

Precariedad estructural y autonomía frágil ................................................... 112 

La asimetría en la reciprocidad ................................................................... 114 

El desgaste emocional y los límites del cuidado ........................................... 114 

Tensiones con el entorno: indiferencia y resistencia...................................... 115 

Conclusiones del caso de estudio: potencia instituyente y filosofía desde abajo

 ................................................................................................................. 115 

CONCLUSIONES GENERALES ........................................................................... 119 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS ........................................................................ 125 

BIBLIOGRAFÍA COMPLEMENTARIA ..................................................................... 127 

ANEXO: UBICACIÓN DE LA SALA DE LECTURAS Y REGISTRO FOTOGRÁFICO DEL 

ESPACIO Y SUS ACTIVIDADES ............................................................................ 128 



Página 5 de 129 

 

 

RESUMEN 

 

La presente tesis se propone repensar críticamente el paradigma sociopolítico 

instrumental que ha dominado la modernidad occidental. Este paradigma, basado 

en una antropología negativa, una epistemología instrumental y una normatividad 

jerárquica, concibe al ser humano como un individuo competitivo y autónomo, cuya 

convivencia solo es posible mediante la intervención de una autoridad externa. En 

contraste con esta visión, el trabajo defiende la posibilidad de una política fundada 

en la cooperación, la interdependencia y la autogestión colectiva. 

Desde un enfoque interdisciplinario que articula la filosofía política, la antropología 

evolutiva y la investigación empírica, la tesis desarrolla una crítica a los fundamentos 

del pensamiento moderno —a partir del análisis de autores como Hobbes, Locke, 

Hegel, Kant, Habermas, Dussel y Bolívar Echeverría— y propone una 

reconstrucción alternativa del sujeto político como agente relacional, prosocial y 

normativo. Se argumenta que la moralidad, la empatía y la capacidad deliberativa 

no son productos culturales tardíos, sino condiciones biológicas y evolutivas de 

nuestra especie, lo cual permite fundamentar la viabilidad de formas políticas no 

jerárquicas. 

El núcleo propositivo de la tesis gira en torno al concepto de autogestión social, 

entendido no solo como forma organizativa horizontal, sino como paradigma 

normativo que transforma las relaciones entre sujetos, saberes y decisiones 

colectivas. Esta propuesta se articula con la idea de una racionalidad colaborativa, 

que desplaza la lógica de la obediencia por la corresponsabilidad y el juicio 

compartido. 

Como demostración empírica de esta posibilidad, se incluye un estudio de caso 

sobre la Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte 



Página 6 de 129 

 

Sacro, un espacio autogestivo que encarna en la práctica muchos de los principios 

discutidos teóricamente. A través de observación participante y entrevistas 

semiestructuradas, se reconstruyen las dinámicas organizativas, los vínculos 

afectivos y los desafíos éticos de este proyecto comunitario. El análisis muestra 

tanto la potencia instituyente de esta experiencia como sus tensiones estructurales, 

destacando la importancia de una ética situada en contextos de precariedad. 

En conjunto, la tesis ofrece una contribución al pensamiento político contemporáneo 

al mostrar que la autogestión no es solo una práctica marginal, sino una alternativa 

política real, coherente con nuestra naturaleza prosocial y capaz de inspirar 

transformaciones culturales, normativas e institucionales. Frente a la crisis de 

legitimidad de los regímenes modernos, esta investigación reivindica la posibilidad 

de una filosofía política desde abajo, anclada en el vínculo, el cuidado y la 

construcción colectiva de lo común. 

 

Palabras Clave: Autogestión social, Racionalidad colaborativa, Paradigma 

sociopolítico moderno, Filosofía política crítica. 

  



Página 7 de 129 

 

ABSTRACT 

 

This thesis aims to critically rethink the instrumental sociopolitical paradigm that has 

dominated Western modernity. Grounded in a negative anthropology, instrumental 

epistemology, and hierarchical normativity, this model conceives human beings as 

competitive and autonomous individuals whose coexistence requires external 

authority. In contrast, the thesis defends the possibility of a politics rooted in 

cooperation, interdependence, and collective self-management. 

Through an interdisciplinary approach combining political philosophy, evolutionary 

anthropology, and empirical research, the study critiques the foundations of modern 

political thought —engaging authors such as Hobbes, Locke, Hegel, Kant, 

Habermas, Dussel, and Bolívar Echeverría — and reconstructs an alternative notion 

of the political subject as relational, prosocial, and normatively capable. It argues 

that morality, empathy, and deliberative agency are not late cultural achievements 

but evolutionary traits, thus grounding the viability of non-hierarchical political forms. 

The core proposal centers on the concept of social self-management, not merely as 

a horizontal organizational technique but as a normative paradigm that transforms 

relations among subjects, knowledge, and collective decisions. This is articulated 

with the notion of collaborative rationality, shifting from obedience to shared 

judgment and mutual responsibility. 

To substantiate this alternative, the thesis includes a case study of the Reading 

Room for Working Children at the Monte Sacro Street Market, a self-managed 

community space that embodies many of the theoretical principles discussed. 

Through participant observation and semi-structured interviews, the study 

reconstructs the organizational dynamics, affective bonds, and ethical challenges of 

this collective experience. The analysis highlights both its instituting potential and 

structural tensions, underscoring the relevance of a situated ethics in precarious 

contexts. 



Página 8 de 129 

 

Altogether, the thesis offers a contribution to contemporary political thought by 

showing that self-management is not a marginal practice but a real political 

alternative, consistent with our prosocial nature and capable of inspiring cultural, 

normative, and institutional transformations. In the face of the current legitimacy 

crisis of modern regimes, this work reclaims the possibility of a political philosophy 

from below, grounded in care, relationality, and the collective construction of the 

common. 

 

Keywords: Social self-management, Collaborative rationality, Modern sociopolitical 

paradigm, Critical political philosophy.  



Página 9 de 129 

 

INTRODUCCIÓN  

 

Desde los albores de la modernidad en el siglo XVI, el pensamiento político 

occidental ha estado dominado por un conjunto de ideas que configuran lo que aquí 

denominaremos el paradigma sociopolítico instrumental. Este paradigma se edifica 

sobre una antropología negativa, según la cual el ser humano es un individuo 

esencialmente racional, autónomo y competitivo, que busca maximizar su propio 

beneficio y cuya convivencia con otros no responde a una inclinación natural hacia 

lo común, sino a un cálculo estratégico de intereses. En esta lógica, la sociedad es 

una construcción artificial: una suerte de pacto entre sujetos aislados que, por miedo 

o conveniencia, deciden renunciar a ciertas libertades a cambio de seguridad. Esta 

concepción ha justificado históricamente la existencia del Estado como instancia 

superior, dotada del monopolio legítimo de la violencia, encargada de organizar la 

vida colectiva, prevenir el conflicto y garantizar el orden. 

Filósofos como Hobbes, Locke, Kant y Hegel —cada uno con sus matices— han 

contribuido decisivamente a esta matriz conceptual. En todos ellos, la sospecha 

hacia la naturaleza humana, el miedo al desorden y la prioridad del individuo sobre 

el vínculo social aparecen como elementos fundacionales de lo político. El resultado 

ha sido una concepción vertical y tecnocrática del poder, en la que la ciudadanía se 

reduce a obediencia, la deliberación se transforma en administración, y la política 

se confunde con gestión. Esta racionalidad instrumental ha permeado no solo las 

teorías políticas, sino también la estructura institucional moderna, configurando 

formas de organización social basadas en la jerarquía, la desconfianza y la 

exclusión. 

Sin embargo, es importante distinguir entre el pensamiento filosófico moderno —es 

decir, las elaboraciones teóricas de sus grandes pensadores— y la forma en que 

estos postulados se han encarnado en la experiencia histórica de los sujetos. La 

modernidad no ha sido solo un corpus de ideas, sino una transformación material, 



Página 10 de 129 

 

simbólica y subjetiva de enorme profundidad. Procesos como la urbanización, la 

consolidación del Estado-nación, la expansión de la propiedad privada y la 

normalización del trabajo asalariado han configurado no solo sistemas de gobierno, 

sino también imaginarios, afectos y formas de vida. El sujeto moderno no es 

simplemente un individuo teórico; es un agente modelado por instituciones, 

discursos y prácticas que legitiman la competencia, la productividad, la autonomía 

y la racionalidad como valores supremos. Esta sedimentación cultural del paradigma 

instrumental ha producido subjetividades despolitizadas, habituadas a delegar 

decisiones, y comunidades fragmentadas por la lógica del interés privado. 

Frente a esta hegemonía, la presente investigación parte de una doble necesidad: 

teórica y práctica. Por un lado, cuestionar críticamente los fundamentos filosóficos, 

antropológicos y normativos del paradigma instrumental moderno; por otro, explorar 

alternativas concretas que permitan imaginar formas distintas de organización 

política. La tesis que guía este trabajo sostiene que, lejos de ser una consecuencia 

natural de la condición humana, el paradigma moderno responde a una 

configuración histórica contingente que ha invisibilizado otras formas posibles de lo 

político. Esta configuración ha marginado sistemáticamente dimensiones 

fundamentales de nuestra especie: la capacidad de cooperación, la 

interdependencia, el juicio compartido y el cuidado mutuo. En lugar de partir de un 

sujeto aislado que necesita ser gobernado, proponemos pensar desde una 

antropología relacional, que reconozca la sociabilidad como rasgo constitutivo del 

ser humano y abra camino a nuevas formas de autogobierno. 

En este sentido, la hipótesis central que atraviesa esta investigación es que existen, 

en el presente, prácticas sociales que encarnan una racionalidad política alternativa, 

basada no en el control, la delegación o la obediencia, sino en la colaboración, la 

horizontalidad y la corresponsabilidad. Estas prácticas —aunque frecuentemente 

invisibilizadas o deslegitimadas por las estructuras dominantes— no solo son 

viables, sino que resultan más coherentes con nuestras capacidades evolutivas, 



Página 11 de 129 

 

éticas y cognitivas. La autogestión social aparece, así, no como una utopía marginal, 

sino como un paradigma posible que merece ser pensado, analizado y cultivado. 

La justificación de este enfoque no es meramente conceptual. En un contexto global 

marcado por la polarización, la crisis de legitimidad de las instituciones 

democráticas, el avance de los autoritarismos y la mercantilización de la vida, se 

vuelve urgente revisar los supuestos desde los que organizamos nuestra 

convivencia. Las profundas desigualdades sociales, económicas y ecológicas no 

pueden ser vistas simplemente como fallas técnicas del sistema, sino como 

síntomas de una arquitectura institucional que inhibe nuestras capacidades 

políticas. La escasez no es moral, sino institucional: hemos construido marcos que 

bloquean nuestras disposiciones cooperativas y debilitan nuestra agencia colectiva. 

Por ello, repensar el paradigma moderno no es solo un ejercicio teórico, sino una 

tarea política urgente: implica recuperar formas de organización donde la 

comunidad, la confianza y el juicio compartido ocupen el lugar que hoy detentan el 

cálculo, la imposición y la delegación. 

Esta tesis es de corte interdisciplinario, ya que es una articulación entre crítica 

filosófica, evidencia empírica y estudio de caso. Se parte de una revisión 

genealógica del paradigma sociopolítico moderno, atendiendo tanto a sus raíces 

filosóficas como a su sedimentación institucional. A través del análisis de autores 

como Hobbes, Locke, Kant, Hegel, Habermas, Said, Dussel y Bolívar Echeverría, 

se reconstruyen los supuestos que han configurado la política moderna como un 

campo separado, jerárquico y normativo.  

Esta revisión teórica se complementa con una mirada desde la antropología 

evolutiva, que permite contrastar los supuestos del paradigma sociopolítico 

moderno con los hallazgos científicos sobre la naturaleza prosocial del ser humano. 

Investigadores como de Waal, Tomasello, Boehm y Wrangham han demostrado que 

la cooperación, la empatía, la sensibilidad moral y la normatividad compartida no 

son adiciones culturales tardías, sino dimensiones constitutivas del Homo sapiens. 

Esta evidencia empírica refuerza la necesidad de pensar nuevas formas de 



Página 12 de 129 

 

organización política que partan de nuestras capacidades colaborativas, y no de su 

negación. 

El objetivo general de esta investigación es, por tanto, doble: por un lado, desmontar 

críticamente el paradigma instrumental moderno desde sus fundamentos filosóficos 

y antropológicos; por otro, mostrar que es posible construir alternativas 

organizativas más horizontales y colaborativas, a partir del análisis de una 

experiencia concreta de autogestión social. Para ello, se elige como objeto de 

estudio la Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte 

Sacro, un espacio comunitario autogestionado que encarna muchos de los 

principios aquí defendidos. Esta Sala no es simplemente un proyecto educativo o 

cultural, sino una institución viva, generada desde abajo, en la que se experimentan 

formas no jerárquicas de organización, cuidado y deliberación colectiva. 

La investigación se estructura en cinco capítulos. El primero analiza los 

fundamentos filosóficos del paradigma sociopolítico instrumental, identificando su 

antropología negativa, su lógica jerárquica y su normatividad técnica. El segundo y 

el tercero desarrollan una crítica a este modelo desde la filosofía política y la 

antropología evolutiva, argumentando la posibilidad —y la necesidad— de una 

racionalidad colaborativa. El cuarto capítulo conceptualiza la autogestión social 

como paradigma normativo e institucional, articulando sus dimensiones éticas, 

políticas y pedagógicas. Finalmente, el capítulo quinto presenta el estudio de caso, 

en el que se analizan las prácticas, tensiones y aprendizajes de la Sala de Lectura, 

a la luz del marco teórico previamente desarrollado. 

Desde el punto de vista metodológico, la tesis adopta un enfoque cualitativo e 

interdisciplinario, que combina el análisis filosófico con el trabajo de campo. La 

investigación empírica se realizó a lo largo de un semestre mediante observación 

participante en las sesiones de la Sala, así como entrevistas semiestructuradas a 

coordinadores, facilitadores y participantes habituales. Esta aproximación permitió 

captar tanto las dinámicas organizativas como los vínculos afectivos, las formas de 

decisión colectiva y los desafíos materiales que enfrenta el proyecto. El análisis del 



Página 13 de 129 

 

caso no busca generalizar ni idealizar, sino ilustrar cómo opera en la práctica una 

forma distinta de lo político, y qué condiciones hacen posible —o dificultan— su 

sostenibilidad. 

La apuesta final de esta tesis es filosófica y política: se trata de demostrar que otra 

forma de organización social no solo es deseable, sino posible; que el juicio moral 

y la cooperación no deben ser vistos como recursos escasos, sino como fuentes 

constitutivas de lo común; y que, frente a la crisis de la representación y la 

delegación, es urgente recuperar una política fundada en el vínculo, la deliberación 

y la co-creación de normas. En lugar de resignarnos a un modelo que administra la 

desconfianza, esta investigación invita a pensar lo político desde la participación, el 

juicio compartido y la comunidad construida. Porque tal vez, en un tiempo marcado 

por la fragmentación y el desencanto, pensar desde la colaboración y el cuidado, 

sea la forma más radical de rehacer el nosotros. 

 

  



Página 14 de 129 

 

CAPÍTULO 1. EL PARADIGMA SOCIOPOLÍTICO DE LA 

MODERNIDAD 

 

Este capítulo se propone reconstruir los fundamentos teóricos del paradigma 

sociopolítico de la modernidad, entendido junto con Habermas, como la 

configuración dominante que ha dado forma a nuestras ideas contemporáneas 

sobre el sujeto, la sociedad y el poder desde los inicios de la modernidad hasta 

nuestros días. A través del análisis de figuras clave como Hobbes, Locke, Kant y 

Hegel, se delinean los conceptos que sostienen una racionalidad centrada en la 

subjetividad individual, la autonomía racional y una visión instrumental de la acción. 

Esta racionalidad instrumental, entendida con Horkheimer como una forma de razón 

orientada principalmente a la optimización de medios para alcanzar fines 

individuales, deja de lado consideraciones éticas, relacionales o comunitarias, 

privilegiando la eficiencia por sobre la normatividad. 

Sin embargo, esta reconstrucción no se limita a una revisión histórica. Busca 

también poner en evidencia que la modernidad no puede comprenderse únicamente 

como un proceso de transformación interna de Europa, sino que ha estado desde 

sus orígenes vinculada a dinámicas de colonización, expansión global, y exclusión. 

Como se verá más adelante, lo que llamamos “moderno” está marcado por 

relaciones de poder que han definido quién tiene derecho a enunciar, a representar, 

a decidir. Esta dimensión colonial, que no es periférica sino constitutiva del proyecto 

moderno, será retomada críticamente en los capítulos posteriores, a partir de las 

aportaciones de autores como Edward Said, Enrique Dussel y Bolívar Echeverría. 

En este marco, este capítulo ofrece una reconstrucción genealógica de los 

principales conceptos que definen al sujeto moderno como ente racional, autónomo 

y propietario, y a la sociedad como un agregado de individuos vinculados por un 

pacto racional de intereses. Esta exposición busca situar críticamente el marco 

epistémico desde el cual se han legitimado formas de organización política basadas 



Página 15 de 129 

 

en la individualidad, la propiedad y el cálculo de fines. Más que un ejercicio 

historiográfico, esta reconstrucción asume un carácter genealógico y crítico, 

orientado a desentrañar los supuestos que legitiman ciertas formas de organización 

política modernas, para así preparar el terreno de una crítica filosófica y 

antropológica más profunda. 

Si bien es posible rastrear elementos del pensamiento moderno en autores 

anteriores —como en el caso de Giovanni Pico della Mirandola (1486), con su 

célebre exaltación de la dignidad humana como fundamento de la libertad—, este 

trabajo opta por iniciar su reconstrucción crítica a partir de figuras que marcan un 

punto de inflexión en la configuración del paradigma sociopolítico moderno. Hobbes, 

Locke, Kant y Hegel no solo reflexionan sobre la autonomía del sujeto o la razón 

práctica, sino que formulan las arquitecturas conceptuales que legitimarán el Estado 

moderno, el derecho burgués, la representación política liberal y la centralidad del 

individuo propietario como eje de la vida social. 

La elección de estos autores responde, por tanto, a una delimitación analítica 

precisa: no se trata únicamente de explorar los orígenes filosóficos de la 

modernidad, sino de identificar aquellos momentos en los que la subjetividad 

moderna se convierte en principio de organización y justificación del orden político. 

Desde el contrato como fundamento del poder (Hobbes y Locke), hasta la 

autolegislación moral del sujeto racional (Kant) y su inserción en instituciones 

históricas (Hegel), estas formulaciones consagran una idea de lo político centrada 

en la autonomía de los individuos, la administración del conflicto, la delegación del 

poder y la neutralización de lo común como horizonte normativo. 

Esta tesis no busca agotar la genealogía de la modernidad, sino interrogar el núcleo 

del dispositivo filosófico que hizo posible su institucionalización política. Es allí 

donde estos autores se vuelven fundamentales: porque no solo piensan la 

modernidad, sino que la constituyen. 

 



Página 16 de 129 

 

1.1 Subjetivismo sociopolítico 

Desde la perspectiva filosófica moderna, uno de los mayores retos del pensamiento 

político ha sido el de dar cuenta del fundamento legítimo del poder. A lo largo de la 

tradición, el ejercicio del poder ha sido justificado por la voluntad divina, la 

costumbre o la ley natural. Sin embargo, con el advenimiento de la modernidad -

plenamente instaurada por la Ilustración en el s. XVII-, el debilitamiento de las 

estructuras tradicionales y el encumbramiento del logos, se volvió imperativo 

elaborar una nueva fundamentación del orden político, ya no desde una autoridad 

externa, sino a partir del individuo mismo. La pregunta por el origen y la legitimidad 

del poder ya no puede responderse apelando a una instancia trascendente, sino 

que exige una reconstrucción racional desde los presupuestos de la libertad y la 

igualdad de todos los seres humanos. 

En este contexto, la filosofía política moderna propone una solución contractualista. 

El orden político es presentado como resultado de un acuerdo entre individuos libres 

e iguales que deciden renunciar a ciertas prerrogativas en favor de la garantía de la 

paz y la seguridad. Esta solución contractual parte de una imagen muy específica 

del ser humano: un individuo racional, autónomo, dotado de derechos naturales, 

cuya voluntad es el fundamento último del vínculo social. A partir de este modelo, el 

lazo social deja de ser una condición natural para convertirse en una construcción 

artificial, fruto de una decisión voluntaria. En este desplazamiento se encuentra el 

germen del paradigma sociopolítico moderno: la constitución de la comunidad 

política a partir de individuos previamente aislados, movidos por el cálculo racional 

de sus intereses. 

Este paradigma subjetivista tiene como consecuencia una concepción instrumental 

de la política: la sociedad ya no es vista como un fin en sí misma, sino como un 

medio para la realización de los proyectos individuales. El vínculo social no se basa 

en la amistad, en la pertenencia a una comunidad moral o en la búsqueda del bien 

común, sino en la conveniencia de establecer normas comunes que permitan la 

coexistencia pacífica. Así, lo político se concibe como una técnica de administración 



Página 17 de 129 

 

del conflicto, una herramienta para evitar el daño mutuo y garantizar la seguridad 

de los derechos individuales. La racionalidad que rige este modelo es una orientada 

al cálculo individualista para la obtención de fines, que se usa sólo como 

instrumento. 

Esta concepción subjetivista e instrumental de la política se articula en torno a tres 

grandes desplazamientos: primero, el paso de lo común a lo privado como 

fundamento de lo político; segundo, la disolución del vínculo ético como elemento 

constitutivo de la organización social; y tercero, la configuración de una lógica 

política de delegación que fragmenta lo social, replegando al individuo a la esfera 

de lo doméstico y restringiendo la conducción de lo público a instituciones 

especializadas. Estos tres desplazamientos pueden encontrarse ya en los 

principales autores del contractualismo clásico: Hobbes y Locke, pero también en 

las formulaciones posteriores del liberalismo individualista, como las de Kant y 

Hegel. 

En las siguientes secciones se analizarán, primero, los elementos centrales del 

paradigma subjetivista en Hobbes y Locke, para luego, en la sección siguiente del 

capítulo, examinar su continuidad y transformación en la tradición liberal ilustrada. 

En ambos casos, se mostrará cómo la figura del sujeto moderno —autónomo, 

racional, calculador, propietario— se convierte en el punto de partida de la reflexión 

política, y cómo esta figura excluye de entrada cualquier concepción comunitaria, 

relacional o afectiva de lo político. Frente a esta tradición, en los capítulos siguientes 

se propondrá una crítica que recupere la dimensión intersubjetiva, colaborativa y 

situada del vínculo social. 

 

Hobbes: el contrato como renuncia en pro de la seguridad 

Una de las formulaciones más influyentes del paradigma sociopolítico moderno se 

encuentra en la obra de Thomas Hobbes. En su célebre Leviatán, publicado en 

1651, Hobbes parte de una hipótesis sobre la condición natural del ser humano para 



Página 18 de 129 

 

justificar la necesidad del poder político. Su argumento se articula en torno a una 

antropología negativa: el ser humano, en su estado natural, no está inclinado a la 

convivencia pacífica, sino que se encuentra en una situación de permanente 

conflicto con los demás.  

Este estado de naturaleza es descrito como una guerra de todos contra todos, una 

condición en la que reina la desconfianza, la competencia y la búsqueda incesante 

de poder. En palabras de Hobbes: 

“De esta igualdad [de todos los hombres] en cuanto a la capacidad se deriva la 

igualdad de esperanza respecto a la consecución de nuestros fines. Esta es la 

causa de que, si dos hombres desean la misma cosa, y en modo alguno pueden 

disfrutarla ambos, se vuelven enemigos, y en el camino que conduce al fin (que 

es, principalmente, su propia conservación y a veces su delectación tan sólo) 

tratan de aniquilarse o sojuzgarse uno a otro.” (Hobbes, 1980, XIII, p. 101). 

Hobbes comenta que este estado natural de guerra “no consiste solamente en 

batallar, en el acto de luchar […] la naturaleza de la guerra consiste no ya en la lucha 

actual, sino en la disposición manifiesta a ella” (Hobbes, 1980, XIII, p. 102). Bajo 

esta óptica, el miedo —entendido como la expectativa constante de agresión 

ajena— impulsa a las personas a emprender un cálculo racional de riesgos: como 

no hay nada a lo que los seres humanos no tengan derecho por naturaleza, en tanto 

que todos somos iguales en raciocino como en apetencias, lo que queda es un 

renunciamiento de ciertos derechos en pro de la obtención de ciertos beneficios, 

como la seguridad, lo que implica “despojarse a sí mismo de la libertad de impedir 

a otro el beneficio del propio derecho de la cosa en cuestión” (Hobbes, 1980, XIV, 

p. 107) y señala que el procedimiento mediante el cual se realiza esta renuncia “es 

una declaración o expresión, mediante signo voluntario y suficiente, de que hace 

esa renuncia o transferencia” (Hobbes, 1980, XIV, p. 108), es decir, un contrato.  

Frente a esta situación de anarquía, Hobbes propone la instauración de un poder 

soberano que garantice la seguridad. Este poder surge mediante un contrato entre 

los individuos, quienes, movidos por el temor y el interés, deciden ceder sus 



Página 19 de 129 

 

derechos al Estado. Es importante subrayar que este contrato no se establece entre 

los ciudadanos y el soberano, sino entre los propios ciudadanos. El soberano no es 

parte del pacto, sino su producto. 

“El único camino para erigir semejante poder común capaz de defenderlos 

contra la invasión de los extranjeros y contra las injurias ajenas, asegurándoles 

de tal suerte que por su propia actividad y por los frutos de la tierra puedan 

nutrirse a sí mismos y vivir satisfechos, es conferir todo su poder y toda su 

fortaleza a un hombre o a una asamblea de hombres, todos los cuales, por 

pluralidad de votos, pueden reducir sus voluntades a una voluntad. […] en 

forma tal como si cada uno dijera a todos: autorizo y transfiero a este hombre 

o asamblea de hombres mi derecho de gobernarme a mí mismo, con la 

condición de que vosotros transferiréis a él vuestro derecho, y autorizareis sus 

actos de la misma manera. Hecho esto, la multitud así unida en una persona 

se denomina Estado, en latín, civitas. Esta es la generación de aquél gran 

Leviatán” (Hobbes, 1980, XIV, pp. 140-141). 

En el razonamiento hobbesiano las personas son concebidas como individuos con 

independencia, autosuficiencia y voluntad que existen fuera de la sociedad, capaces 

únicamente de evaluar riesgos, costos, beneficios y medios. El miedo al peligro y la 

búsqueda de la conservación personal motivan un cálculo frío de riesgos, 

sopesando siempre las ventajas, acentuando su carácter aislado y justificando que 

la única forma de cohesión social sea la represión de los egoísmos —por demás, 

innatos— mediante la coacción estatal legitimada por esta transferencia colectiva 

de derechos, que es lo que se denomina el contrato social. 

El modelo hobbesiano inaugura así una concepción profundamente instrumental de 

lo político. La sociedad es concebida como un mecanismo artificial que surge del 

temor y se mantiene por la fuerza. No hay en este esquema espacio para la 

deliberación, la participación o la construcción compartida del sentido. Lo político 

queda reducido a un aparato coercitivo que evita el retorno a la barbarie. 



Página 20 de 129 

 

Esta concepción tendrá una enorme influencia en la tradición moderna, no solo por 

su formulación del contrato social, sino también por su manera de concebir al 

individuo como una unidad autosuficiente, motivada por el interés propio y la 

autopreservación. El vínculo social se construye desde la desconfianza y la 

hostilidad, y no desde la colaboración o la interdependencia. En este sentido, 

Hobbes sienta las bases de un paradigma que hará del individuo autónomo, racional 

y temeroso la unidad fundamental de lo político. 

Frente a este horizonte de seguridad garantizada por un soberano absoluto, el 

pensamiento de Locke introducirá un giro significativo: aunque también 

contractualista, su propuesta se apoya en una confianza en la razón moral del 

individuo y en la propiedad como extensión de la libertad. 

 

Locke: la propiedad como bienestar y expresión de la libertad 

Para John Locke, y como lo expone en el Segundo tratado sobre el gobierno civil 

(1690), el estado natural es, como para Hobbes, un estado de completa libertad 

donde los sujetos están motivados por la preservación individual, pero a diferencia 

de Hobbes, para Locke el miedo al daño o al despojo no es la única motivación, sino 

que para él el sujeto es más complejo, y lo redefine al situar la conservación de la 

propiedad —entendida como vida, libertad y bienes— en el centro de la política.   

La noción de propiedad en Locke trasciende lo meramente material. 

“La razón enseña a toda la humanidad que quiera consultarla, que siendo todos 

igualmente libres e independientes, ninguno debe dañar a otro en lo que atañe 

a su vida, salud, libertad o posesiones” (Locke, 2006, cap. II §6, p. 12).  

Con ello, Locke identifica tres dimensiones de la motivación personal: la 

conservación de la vida-salud, la autonomía de la voluntad y la posesión de bienes. 

La libertad es entendida como el derecho natural a actuar sin coacción, mientras 



Página 21 de 129 

 

que la propiedad —en sentido amplio— incluye tanto los recursos materiales como 

la propia integridad física. 

Al unir estas dimensiones, Locke sitúa la conservación de la propiedad en el centro 

del diseño político: “El grande y principal fin que lleva a los hombres a unirse en 

Estados y ponerse bajo un gobierno es la preservación de su propiedad” (Locke, 

2006, cap. IX §124, p. 124). Así, la motivación primigenia —aquella que nos lleva 

realmente a hacer sociedad— es la preservación de nuestros propios bienes 

individuales.  

A diferencia de Hobbes, bajo este contrato social de Locke los individuos no 

renuncian a sus derechos individuales, sino que delegan a un cuerpo legislativo y 

judicial la función de custodiar esos bienes esenciales. El Estado, por tanto, no crea 

la propiedad —esta existe inherentemente como consecuencia del trabajo del 

hombre— sino que se erige como su garante fiduciario, obligado a actuar bajo el 

mandato de proteger la esfera privada. 

Así, la igualdad racional fundamenta un conjunto de derechos naturales de los 

individuos —vida saludable, libertad y propiedad— que el contrato social no crea, 

sino que reconoce y debe proteger. La protección de la propiedad no es un fin 

abstracto, sino la vía práctica por la cual cada sujeto alcanza su bienestar, y por ello 

Locke es considerado uno de los fundadores del liberalismo clásico. Nuestro autor 

explica: 

 “La tierra […] pertenece en común a los hombres, sin embargo […] cualquier 

cosa que él saca del estado en que la naturaleza la produjo y la dejó, y la 

modifica con su labor […] es, por consiguiente, propiedad suya” (Locke, 2006, 

cap. V §27, p. 90).  

Ello implica que el trabajo personal proyecta la identidad del individuo sobre el 

mundo físico, convirtiendo la posesión en extensión de la voluntad y del esfuerzo. 

La posesión material es la materialización de la libertad. 



Página 22 de 129 

 

Como Hobbes, Locke también presupone a un ser humano aislado y autosuficiente 

para fundamentar el contrato social. Este sujeto ha decidido voluntariamente, tras 

una valoración racional de los riesgos, delegar parte de sus derechos naturales por 

defender otro derecho que, ha calculado, es más valioso: la propiedad. 

Como se puede notar, estas tres dimensiones apelan a las motivaciones singulares 

de sujetos para formar sociedad, presuponiendo, al igual que Hobbes, que éstos 

existen en “estado natural” como seres autosuficientes e independientes, que sólo 

gracias el ejercicio de su racionalidad llegan a la conclusión que la protección de la 

propiedad privada es el mayor bien y para ello, la vida en sociedad es el mejor 

medio, por lo que terminan uniéndose a ella y sometiéndose a sus designios y 

normas. 

Como hemos visto, para ambos pensadores la constitución de la sociedad descansa 

en un acto de voluntad como expresión de la libertad individual. En Hobbes, la firma 

del contrato remite a un acto libre de cada individuo, que elige ceder sus derechos 

para escapar del temor. De igual modo, Locke subraya que los sujetos son todos 

igualmente independientes y libres, reafirmando la autonomía como fundamento de 

la vida en comunidad. 

Sin embargo, esta primacía de la autonomía individual deja en segundo plano la 

dimensión social de nuestra especie. Al concebir la sociedad como un simple 

agregado de voluntades que se alían por interés propio, Hobbes y Locke omiten la 

naturaleza colaborativa y relacional de nuestra especie, que la antropología 

evolutiva -a través de las investigaciones de De Waal, Boehm y Wrangham- muestra 

como base de la condición humana. La seguridad y la prosperidad que persiguen 

estos contratos sociales no provienen de una elección consciente, sino de 

mecanismos adaptativos y de selección natural gregarios que nos predisponen a 

cooperar y a formar grupos estables. Esta laguna entre la teoría política y las 

evidencias paleoantropológicas abre un espacio interdisciplinario para cuestionar la 

suficiencia de un modelo político que reduce las relaciones humanas a intercambios 



Página 23 de 129 

 

utilitarios y a la razón como mero agente instrumental, discusión que retomaremos 

más adelante. 

Este modelo no solo describe una condición hipotética sobre la génesis de lo 

político, sino que también tiene un efecto performativo: produce instituciones, 

discursos y prácticas sociales que moldean a los sujetos para actuar según esa 

lógica individualista. Así, el sujeto moderno no es únicamente pensado como un 

individuo racional y competitivo, sino que es continuamente formado como tal, a 

través de mecanismos educativos, jurídicos y económicos que refuerzan el 

aislamiento, el cálculo y la competencia como patrones normativos. 

En las siguientes secciones procederemos a examinar cómo estas ideas del 

individualismo y del liberalismo dan paso el planteamiento de la razón como un 

instrumento de los sujetos para la consecución de sus propios intereses.  

 

1.2 Liberalismo individualista 

Kant: Autonomía y deber 

Si en Locke la libertad natural se articula como el derecho a actuar sin coacción, en 

igualdad e independencia respecto de los demás, en Kant la libertad moral consiste 

en la autolegislación por leyes universales. Ambas nociones subrayan la idea de 

que la autoridad legítima reside en el sujeto, pero Kant traslada el centro de 

gravedad de lo político a lo ético. 

La reflexión sobre la autonomía del sujeto, que ocupa un lugar central en la filosofía 

kantiana, encuentra su punto de partida más claro en el célebre ensayo ¿Qué es la 

Ilustración? publicado en 1784. En dicho texto, Kant acuña el imperativo Sapere 

aude —atrévete a saber— para definir la esencia del proyecto ilustrado: “La 

ilustración es la salida del hombre de su autoculpable minoría de edad” (Kant, 2002, 

p. 25). Con esta fórmula, el autor insta a los individuos a ejercer libremente su razón 

en asuntos públicos, desligándose de la tutela de autoridades externas. La promesa 



Página 24 de 129 

 

ilustrada consiste, en consecuencia, en conferir al sujeto el carácter de juez de sus 

propias creencias y acciones, sustentado en la idea de que el uso público de la 

razón promueve la libertad civil y política. 

A partir de este fundamento, Kant desarrolla en la Crítica de la razón práctica los 

principios normativos de la moralidad autónoma, vinculando la libertad de la 

voluntad práctica con la universalidad de la ley moral. Sin embargo, aunque el 

pensamiento kantiano subraya la dignidad y la independencia racional del sujeto, el 

propio pulso ilustrado genera gradualmente una forma de racionalidad instrumental 

orientada a la dominación de la naturaleza y de los hombres. Así, la tensión 

inaugurada por el mandato Sapere aude —la emancipación crítica frente a la 

autoridad— anticipa la dualidad de la razón que, siglos después, será tema central 

en la crítica de la razón instrumental de Horkheimer. 

A fin de establecer un puente con la crítica horkheimeriana que se abordará más 

adelante, conviene subrayar que la promesa de la Ilustración, al situar la razón como 

autoridad suprema, involucra la posibilidad de su desnaturalización en razón 

instrumental. El cambio gradual de la finalidad ilustrada —la emancipación— hacia 

la eficiencia técnica como fin en sí mismo refleja la traición a la promesa kantiana 

de libertad.  

Para Kant, la autonomía se convierte en el fundamento supremo de la moralidad 

precisamente porque desplaza la fuente última de la obligación ética de cualquier 

instancia externa —sea divina, social o empírica— hacia la propia razón práctica del 

sujeto. En la Fundamentación para una metafísica de las costumbres (1785), Kant 

afirma que el ser humano “se [halla] sometido sólo a su propia y sin embargo 

universal legislación, y que sólo está obligado a obrar en conformidad con su propia 

voluntad […] voy a llamar a este axioma el principio de la autonomía de la voluntad” 

(Kant, 2012, p. 145). Esta formulación implica que la autoridad moral no proviene 

de mandatos heterónomos —ni de la tradición religiosa ni de impulsos sensibles— 

sino de la capacidad reflexiva de cada persona para legislar universalmente las 

máximas de su acción. En ese proceso, la voluntad se convierte simultáneamente 



Página 25 de 129 

 

en legisladora y obediente, pues aquello que ella misma determina como principio 

debe ser obedecido como ley válida para todos los sujetos racionales. 

La universalidad del imperativo categórico consagra esta autonomía al exigir que 

las máximas de cada acción puedan elevarse a la condición de ley universal: “Obra 

siempre según aquella máxima cuya universalidad como ley puedas querer a la vez” 

(Kant, 2012, p. 152). Aquí la autonomía no es el simple derecho a elegir entre 

diversos fines, sino la capacidad de evaluar y aprobar racionalmente aquellos fines 

en función de su coherencia normativa y de la posibilidad real de que todos los 

sujetos pudieran adoptar la misma máxima. Gracias a este procedimiento, el sujeto 

kantiano se concibe como un sujeto autodeterminado, incapaz de justificar sus actos 

con base a inclinaciones personales o a la heteronomía de la experiencia, pero 

plenamente capaz de fundamentar la validez de sus propias normas. 

No obstante, esta exaltación de la autonomía introduce una tensión interna en el 

sujeto moderno. Al tiempo que la razón práctica lo capacita para cooperar bajo el 

deber moral, dicha cooperación no nace de un impulso natural sino de un imperativo 

de la razón: desea asociarse con otros bajo principios universales, pero al mismo 

tiempo se resiste a cualquier coacción externa sobre su voluntad autónoma. Esta 

paradoja —el deseo de un orden moral común que, sin embargo, debe respetar la 

independencia absoluta de cada individuo— apunta al límite de la subjetividad 

kantiana: la colaboración en el bien común se entiende como un acto de deber, y no 

como fruto de una disposición natural hacia la sociabilidad, como lo veremos en el 

capítulo tercero. 

Esa misma paradoja reflexiva asienta, sin embargo, la subjetividad moderna. El 

sujeto kantiano ya no es un mero miembro de una comunidad tradicional regida por 

costumbres o estructuras jerárquicas, sino un centro de normatividad capaz de 

cuestionar esas estructuras en nombre de la razón. Esta autolegislación convierte 

al individuo en un sujeto político y moral que encuentra en su propia conciencia el 

criterio último de legitimidad. Así, la modernidad se define como la era de la 



Página 26 de 129 

 

subjetividad, en que la autonomía se erige como principio organizador de la vida 

ética y social. 

Reconocida la facultad de la razón práctica para formular principios universales, la 

razón misma puede volverse un medio técnico para planificar fines y optimizar 

medios. La facultad que antaño sirvió para delimitar la ley moral se convierte en un 

instrumento de eficacia, dispuesto a calcular acciones según criterios de utilidad 

antes que de valor intrínseco. Esta transición —de la autonomía moral a la 

racionalidad técnica— se gesta en la confianza kantiana en la universalidad de la 

razón, pero desemboca en un utilitarismo de la vida cotidiana por esquemas de 

eficiencia y cálculo. 

Este impulso dual se asienta en la autonomía moral: deseamos cooperar por deber 

y respeto a la ley universal (el imperativo categórico), pero simultáneamente 

resistimos cualquier presión externa que comprometa nuestra capacidad de 

autolegislación. Kant describe esta tensión como necesaria para el desarrollo de la 

razón práctica: sin la fricción entre la búsqueda de fines comunes y la afirmación de 

la voluntad individual, no habría estímulo para instituir normas sociales ni para 

perfeccionar nuestras instituciones políticas. 

Esta paradoja de la sociabilidad humana es denominada por Kant como “insociable 

sociabilidad”, aludiendo a la tensión entre nuestra inclinación a cooperar y, al mismo 

tiempo, a afirmar nuestra autonomía frente a los demás. En Idea de una historia 

universal en sentido cosmopolita (1784), Kant expone el principio que articula esta 

idea:  

"El medio del que se sirve la Naturaleza para lograr el desarrollo de todas sus 

disposiciones es el antagonismo de las mismas en sociedad [...] Llamo aquí 

antagonismo la insociable sociabilidad de los hombres, su inclinación a formar 

sociedad que va unida a una resistencia constante” (Kant, 2002, p. 46).  

Este antagonismo, al convertirse en causa de orden legal, genera leyes y contratos 

que canalizan la fricción entre libertad individual y cooperación, transformando la 



Página 27 de 129 

 

insociable sociabilidad en un motor de desarrollo histórico. Con ello reconoce que, 

aunque anhelamos vivir en sociedad —pues necesitamos de los otros para alcanzar 

múltiples fines—, también luchamos por mantener nuestra independencia y 

singularidad, lo que genera conflictos que, según él, impulsan el progreso cultural y 

político. 

La insociable sociabilidad funciona, por tanto, como un motor de desarrollo de la 

modernidad: la contradicción entre el deseo de asociación y la insistencia en la 

autonomía moviliza a los sujetos a crear estructuras —leyes, tribunales, códigos— 

que canalicen esa tensión sin anular la esfera privada. En palabras de Kant:  

“Toda la cultura y todo el arte, ornatos del hombre, y el más bello orden social, 

son frutos de la insociabilidad que, ella misma, se ve en necesidad de 

someterse a disciplina y, de esta suerte, desarrollar por completo los gérmenes 

de la Naturaleza” (Kant, 2002, p. 70).  

La autonomía kantiana encierra una ambivalencia: libera al individuo de las ataduras 

heterónomas y lo erige en legislador soberano, pero a la vez planta la semilla de 

una razón dispuesta a convertir todos los aspectos de la vida en problemas de 

medios y fines. En este sentido, la autonomía no solo inaugura la modernidad, sino 

que prepara su crisis: al elevar la razón al rango de instrumento universal, se abre 

la puerta a una lógica de dominación técnica que eclipsa el contenido moral de las 

decisiones. 

Una vez que la autonomía se convierte en criterio supremo, la razón deviene un 

instrumento para gestionar esa tensión, orientando la cooperación hacia fines 

medibles y eficaces, más que hacia el desarrollo moral mismo. Como veremos más 

adelante, Horkheimer y Adorno señalarán la manera en que esta dinámica 

subordina la racionalidad práctica a la lógica del dominio técnico 

En la siguiente sección profundizaremos en esta deriva de la razón kantiana hacia 

la instrumentalización, analizando cómo la misma facultad reflexiva que forjó la 



Página 28 de 129 

 

subjetividad moderna se aplicó a la organización social y económica, transformando 

la insociable sociabilidad en un mecanismo de cohesión funcional más que ética. 

Al concluir este recorrido por Kant, podemos apreciar cómo la autonomía moral y la 

insociable sociabilidad constituyen el andamiaje de la subjetividad moderna, pero 

también abren el horizonte de una razón cada vez más instrumental. En Kant, el 

sujeto se erige en legislador de sí mismo, capaz de universalizar sus máximas, pero 

su independencia absoluta provoca tensiones que requieren de estructuras sociales 

para canalizar las estimaciones de deber y libertad. Esta doble exigencia de la razón 

práctica —ser soberana y, al mismo tiempo, generar normas comunes— revela ya 

las limitaciones de un individualismo que, sin mediación, desemboca en un cálculo 

de fines y medios. 

Es precisamente en la sociedad civil donde esta mediación cobra forma institucional. 

Kant presupone la necesidad de un ámbito público donde las personas puedan 

deliberar sobre las leyes, pero no detalla cómo esa deliberación trasciende el mero 

plano moral. Hegel, en cambio, profundiza en la mediación social y muestra que el 

sujeto no solo se reflexiona a sí mismo, sino que encuentra su realización en 

instituciones concretas: familia, sociedad civil y Estado.  

Habiendo visto cómo Kant funda la moralidad en la autonomía y describe la 

“insociable sociabilidad” como motor del orden jurídico, cabría preguntarse: ¿cómo 

es posible que se concreta esa libertad en instituciones? En Hegel hallaremos la 

respuesta en la dialéctica del reconocimiento. 

Esta concepción de la moralidad fundada en la autonomía individual será objeto de 

revisión por parte de Hegel, quien buscará superar el formalismo kantiano mediante 

una teoría de la libertad encarnada en estructuras históricas concretas. En su 

pensamiento, el sujeto ya no se define solo por su capacidad de autolegislación, 

sino también por su participación activa en instituciones sociales que median y 

posibilitan el reconocimiento mutuo. 

 



Página 29 de 129 

 

Hegel: mediación institucional y esfera civil 

Si en Kant la autonomía del sujeto se presenta como fundamento normativo del 

orden moral, en Hegel dicha autonomía se vuelve mediada por las instituciones 

sociales y el reconocimiento intersubjetivo. Ambos, sin embargo, comparten la 

convicción moderna de que el individuo racional es el eje de la organización legítima 

de la sociedad. 

Mientras en Kant la autonomía se enfrenta a la insociable sociabilidad, en Hegel la 

libertad alcanza su concreción plena en el reconocimiento mutuo, fundamento de la 

sociedad racional. Para él, la libertad individual alcanza su plena realización no en 

el aislamiento reflexivo, sino a través de la mediación social que articula el sujeto 

con los demás en un entramado de instituciones y prácticas compartidas. En la 

Fenomenología del Espíritu (1807) plantea que “es en el reconocimiento donde la 

autoconciencia se encuentra a sí misma como un ser que tiene sentido solo en 

cuanto se relaciona con otro.” (Hegel, 1971, §178, p. 116). Esta formulación implica 

que el sujeto no nace completo en sí mismo, sino que se construye dialécticamente 

al interactuar con otros sujetos igualmente autónomos. 

Pero en su Principios de la Filosofía del Derecho (1821) observa:  

“En la sociedad civil cada uno es fin para sí mismo y todos los demás no son 

nada para él. Pero sin relación con los demás no puede alcanzar sus fines; los 

otros son, por lo tanto, medios para el fin de un individuo particular” (Hegel, 

1999, §182, pp. 303-304).  

Así, la subjetividad reflexiva kantiana se ve forzada a asumir el papel de interlocutor 

en un espacio de cooperación instrumental: el sujeto utiliza a los otros como 

recursos para sus propios proyectos, y es usado por los otros como medio de sus 

propios fines. 

La subjetividad opera una valoración doble: por un lado, el sujeto —como 

autoconsciencia— sólo adquiere sentido de su ser al relacionarse y ser reconocido 

por otros sujetos, pero ese mismo relacionarse dentro de la sociedad civil —como 



Página 30 de 129 

 

individuos— ya no implica un reconocimiento mutuo: se hace del otro sólo un medio 

para la obtención de un fin individual, cancelándolo como fin en sí mismo. 

Este sistema se institucionaliza en tres esferas: la familia, donde se aprende el 

afecto y el reconocimiento inicial; la sociedad civil, que organiza la economía y la 

propiedad mediante el derecho de mercado; y el Estado, que sintetiza las libertades 

individuales y establece la voluntad general en leyes universales (Hegel, 1999, 

§§238–242). Cada esfera es a la vez medio y fin: la familia forma sujetos morales, 

la sociedad civil promueve la cooperación económica, y el Estado realiza la libertad 

en tanto conciencia colectiva. En este proceso, la subjetividad mediada de Hegel no 

renuncia al núcleo reflexivo kantiano, sino que lo sitúa en un contexto histórico-

institucional: la autonomía deja de ser mera autolegislación universal para 

convertirse en participación activa dentro de un orden social. 

La sociedad civil emerge, así, como la esfera en la que los individuos, motivados 

por sus necesidades e intereses particulares, se relacionan entre sí. En este ámbito 

los intercambios se realizan por cálculo de utilidad: cada individuo busca maximizar 

sus fines a través de la compra, venta o contratación, con la mera condición de 

respetar la propiedad ajena y los contratos válidamente establecidos (Hegel, 1999, 

§§188-194). 

El único criterio normativo de este intercambio es la reciprocidad de la obligación 

contractual. Hegel señala que en la sociedad civil la ley de la propiedad, y la 

regulación del crédito y los contratos, definen un sistema en el que cada cual 

encuentra al otro como medio para la satisfacción de su necesidad. De esta forma, 

el mercado socializa a los individuos no a través de normas éticas compartidas, sino 

mediante la consagración del derecho a la propiedad y la garantía del cumplimiento 

de las obligaciones económicas (Hegel, 1999, §§182-183, pp. 303-304) 

Para Hegel, el derecho de mercado resulta imprescindible para garantizar la 

cohesión social en una sociedad compleja y diferenciada. La función mediadora de 

la ley en la sociedad civil consiste en asegurar que los intercambios entre individuos 



Página 31 de 129 

 

se realicen bajo condiciones de equidad jurídica, impidiendo que el interés particular 

se imponga por la fuerza: “El derecho hace posible que las relaciones recíprocas de 

los individuos dentro de la sociedad civil se desarrollen sin violencia, es decir, 

conforme a una legalidad reconocida por todos” (Hegel, 1999, §209, p. 325). Sin 

embargo, esta equidad permanece circunscrita a la esfera externa de las relaciones 

intersubjetivas, donde no se exige ninguna intención moral, sino solamente el 

cumplimiento formal de la norma: “La esfera de la sociedad civil es el ámbito de la 

legalidad externa. Aquí no se exige una intención moral, sino solamente la 

conformidad con la ley” (Hegel, 1999, §211, p. 328). El mercado, por tanto, no 

promueve la solidaridad ni valora el contenido ético de las acciones, sino que regula 

la eficacia de los contratos entre sujetos guiados por sus necesidades particulares, 

y todo valor que no pueda ser reducido a esa lógica de intercambio queda excluido 

de su órbita. 

Esta desvinculación de la esfera civil respecto de los valores morales sustantivos 

justifica que se la considere un ámbito “moralmente neutro”. En palabras de Hegel, 

“como ciudadanos de este Estado los individuos son personas privadas que tienen 

como finalidad su propio interés” (Hegel, 1999, §187, p. 308). No existe en ella un 

ideal de bien común que trascienda la suma de los fines individuales; la armonía 

social no surge de una voluntad colectiva ética, sino del equilibrio funcional entre 

necesidades particulares y “la satisfacción del individuo por su trabajo y por el 

trabajo y la satisfacción de necesidades de todos los demás” (Hegel, 1999, §188, p. 

310), garantizado por la ley. Hegel traslada así la autonomía kantiana al terreno de 

la intersubjetividad mediada por instituciones, pero ya en esta figura se perfila la 

tensión entre libertad y aparato que más tarde la teoría crítica interpretará como 

manifestación de una racionalidad instrumental. 

Esta configuración de la sociedad civil como espacio de intercambios utilitarios 

moralmente neutros constituye, en efecto, un terreno de prueba para la razón 

instrumental. Si la interacción social se reduce a la coordinación legal de intereses 

individuales, la racionalidad práctica del sujeto se ve desplazada por un cálculo de 



Página 32 de 129 

 

medios y fines, donde la eficiencia sustituye al juicio ético. El sujeto hegeliano, aun 

actuando con la autonomía reflexiva que Kant había formulado como ideal moral, lo 

hace ya dentro de un sistema donde los vínculos intersubjetivos están mediados por 

la técnica, el contrato y la funcionalidad. Esta transformación de la libertad en 

estrategia es lo que Horkheimer y Adorno denunciarán como el eclipse de la razón 

emancipatoria bajo las condiciones de la modernidad tardía. 

En Hegel, la subjetividad reflexiva —heredera de Kant— se pone en tensión por la 

lógica de medios y fines que caracteriza a la sociedad civil. Una vez que el sujeto 

ha conquistado su autonomía moral en el plano interno, aplica sus facultades 

reflexivas al diseño de planificaciones prácticas, donde el contrato, la propiedad y el 

mercado se convierten en herramientas para alcanzar objetivos particulares. Esta 

transformación de la razón práctica en un instrumento operativo anticipa ya la razón 

instrumental, pues el sujeto reflexiona no para formular leyes morales, sino para 

optimizar sus acciones en el mundo social.  

La dialéctica hegeliana muestra cómo la conciencia, tras reconocer al otro en la 

esfera civil, interioriza un modo de operar que privilegia la eficacia sobre el contenido 

ético. La subjetividad mediada se orienta así a evaluar los procedimientos más 

adecuados para realizar proyectos propios, asumiendo la racionalidad instrumental 

como la forma natural de la acción política y económica. Este subjetivismo 

instrumental no solo estructura la sociedad civil, sino que permea las propias 

instituciones estatales, al orientar las leyes y políticas hacia la optimización de 

medios antes que a la realización de fines morales. La racionalidad instrumental se 

erige en el nuevo ideal epistemológico de la modernidad, con lo cual la libertad 

reflexiva del sujeto se ve reducida a la capacidad de gestionar eficazmente recursos 

y relaciones, perdiendo su dimensión normativa original. 

Esta deriva hacia una racionalidad centrada en medios y fines, cuyo germen ya se 

ve claramente en Hegel, será objeto de crítica en los capítulos siguientes.  

 



Página 33 de 129 

 

*** 

Este primer capítulo ha permitido establecer los pilares fundamentales del 

paradigma sociopolítico moderno a través del análisis de pensadores clave como 

Hobbes, Locke, Kant y Hegel. A partir de sus postulados, se configura una 

concepción del ser humano como sujeto racional, autónomo y fundamentalmente 

individualista, cuyas relaciones sociales surgen no de una necesidad constitutiva de 

comunidad, sino de un cálculo racional orientado a la seguridad y al beneficio propio. 

Esta perspectiva ha marcado de forma decisiva las teorías políticas modernas, 

legitimando un modelo de organización social basado en el liberalismo económico 

y la centralización del poder. 

Un hallazgo central del capítulo es que este paradigma no solo describe, sino 

prescribe una forma de vida política en la que lo común se construye a partir de lo 

privado, lo colectivo se supedita a lo individual, y la comunidad es vista como un 

medio, no como un fin.  

La racionalidad que se desprende de este modelo es una racionalidad instrumental, 

orientada a la gestión eficiente del conflicto y la preservación del orden mediante 

estructuras jerárquicas y coercitivas. En este marco, el Estado se presenta como 

garante del pacto, pero también como administrador del miedo, custodio del control 

y árbitro de voluntades fragmentadas. 

Este enfoque ha contribuido a invisibilizar otras formas de entender la vida en 

común, relegando la cooperación, la interdependencia y el cuidado mutuo a un 

segundo plano, cuando no directamente a lo utópico. Esta invisibilización no es solo 

epistemológica, sino política: al reducir lo común a un derivado de lo privado, el 

paradigma sociopolítico moderno neutraliza la potencia colectiva de la acción 

común. En este punto, se vuelve indispensable abrir una crítica filosófica que, sin 

caer en la nostalgia premoderna, recupere la posibilidad de imaginar otras formas 

de racionalidad política. Esta es la tarea que acometerá en el capítulo siguiente.  



Página 34 de 129 

 

La imagen del ser humano como una unidad aislada y autosuficiente contradice no 

solo muchas experiencias concretas de organización social, sino también un 

creciente cuerpo de evidencias provenientes de la antropología, la psicología 

evolutiva y la neurociencia del desarrollo, que muestran que la sociabilidad, el 

lenguaje y la cooperación no son construcciones artificiales posteriores, sino rasgos 

constitutivos de nuestra especie. En el capítulo 3 se explorarán precisamente estos 

hallazgos, pero antes de adentrarnos en estos aportes, resulta necesario 

problematizar desde dentro de la tradición crítica las premisas del paradigma 

instrumental moderno.  

Si, como hemos visto, el modelo contractualista liberal parte de una antropología 

individualista que subordina lo común a lo privado, entonces es preciso explorar 

cómo esta lógica ha sido interpelada —y en muchos casos desmontada— por 

distintas corrientes filosóficas del siglo XX y XXI. En este punto, vale la pena 

subrayar nuevamente que el paradigma sociopolítico moderno no se limita al plano 

filosófico, sino que ha moldeado profundamente las formas de vida cotidiana. No se 

trata únicamente de una teoría sobre el individuo y el poder, sino de un dispositivo 

histórico que ha producido subjetividades funcionales a su lógica: cuerpos 

obedientes, trabajadores disciplinados, ciudadanos aislados, sociedades dóciles. 

Las transformaciones materiales e institucionales que acompañaron la modernidad 

—como la expansión del Estado-nación, la escolarización masiva, la moral del 

trabajo asalariado o la propiedad privada como criterio de ciudadanía— han 

instaurado un modo de vida que naturaliza la competencia, la exclusión y la 

delegación del poder. El sujeto moderno no es solo una construcción teórica; es 

también el resultado de un proceso histórico de normalización y control. Esta tesis, 

por tanto, se propone contrastar ambos planos: las formulaciones filosóficas del 

sujeto moderno y las experiencias concretas que han reproducido, tensionado o 

subvertido ese modelo en la vida común.   

Estas críticas no se limitan a señalar inconsistencias internas del pensamiento 

moderno, sino que proponen un desmontaje estructural de sus categorías 



Página 35 de 129 

 

fundamentales: la subjetividad abstracta, la razón calculadora y el contrato como 

forma exclusiva de legitimación política. En este sentido, el siguiente capítulo 

examina las objeciones formuladas por la teoría crítica, el poscolonialismo y la 

filosofía de la liberación, entre otras, con el propósito de ampliar el horizonte de la 

crítica. 

 

 

  



Página 36 de 129 

 

CAPÍTULO 2. CRÍTICAS FILOSÓFICAS 

CONTEMPORÁNEAS AL PARADIGMA INSTRUMENTAL 

 

El paradigma sociopolítico moderno, sustentado en las nociones de subjetividad 

autónoma, razón instrumental y contractualismo individualista, ha sido objeto de 

múltiples críticas desde diferentes tradiciones filosóficas. A partir del siglo XX, estas 

críticas se intensifican y diversifican, apuntando no sólo a las consecuencias 

prácticas del instrumentalismo, sino también a los supuestos epistemológicos, 

ontológicos y antropológicos que lo sostienen. Esta problematización surge de una 

constatación que atraviesa múltiples corrientes críticas: el proyecto moderno, 

fundado en la promesa de autonomía, racionalidad y progreso, ha generado nuevas 

formas de alienación y exclusión. Lejos de ser meramente contingentes, estas 

patologías revelan tensiones constitutivas del paradigma ilustrado, cuyas premisas 

normativas modernas —el sujeto autónomo, la razón instrumental, el contrato 

social— se muestran insuficientes para dar cuenta de la complejidad histórica, 

cultural y política del mundo contemporáneo.  

En este capítulo se abordan algunas de las objeciones más significativas al 

paradigma moderno desde la filosofía contemporánea. Estas críticas comparten un 

diagnóstico común: la razón moderna, al volverse instrumental, ha traicionado la 

promesa ilustrada y se ha convertido en una herramienta de dominación. Desde 

distintos enfoques, se denuncia la reducción de la racionalidad a cálculo de medios 

y fines, la subordinación de lo común a lo útil, y la exclusión sistemática de otros 

modos de vida y pensamiento. 

Estas críticas, lejos de limitarse a un cuestionamiento puntual de algunas 

consecuencias del liberalismo clásico, se dirigen a los fundamentos filosóficos que 

lo sostienen: la concepción del sujeto como individuo aislado, la reducción de la 

razón a cálculo de medios y fines, y la centralidad del contrato como figura 

legitimadora del orden social. Como se expuso en el capítulo anterior, estos 



Página 37 de 129 

 

supuestos constituyen el núcleo del paradigma sociopolítico moderno. En este 

sentido, las objeciones contemporáneas que aquí se presentan no pueden 

entenderse como respuestas coyunturales, sino como impugnaciones estructurales 

al modelo de subjetividad, racionalidad y política que organiza la modernidad. 

Esta decisión responde también a una orientación metodológica y política: no se 

busca una crítica puramente deconstructiva, sino una genealogía situada, capaz de 

sostener una racionalidad distinta, colaborativa, orientada a la praxis. En este 

sentido, los autores seleccionados operan como el entramado conceptual que 

sostiene la propuesta desarrollada en los capítulos siguientes. Lejos de buscar una 

revisión panorámica de todas las críticas a la modernidad, esta tesis opta por una 

articulación rigurosa y situada que permita abrir un horizonte de reconstrucción de 

lo común. 

El capítulo se organiza en cinco secciones, cada una centrada en un autor o 

tradición crítica: Horkheimer y Adorno desde la Escuela de Frankfurt; Habermas 

como relectura y superación dialógica de esa misma tradición; Edward Said desde 

el poscolonialismo; Enrique Dussel desde la filosofía de la liberación 

latinoamericana; y Bolívar Echeverría desde una crítica cultural. Estas miradas 

permiten construir una crítica plural, histórica y situada de la razón moderna. 

 

2.1 Horkheimer y Adorno: de la Ilustración al dominio técnico 

Como hemos visto, la modernidad filosófica se ha erigido sobre el supuesto de que 

el ser humano es un individuo autónomo, capaz de actuar racionalmente y de 

organizar la vida social en virtud de su capacidad de juicio. Este sujeto moderno, 

formulado desde Descartes, consolidado con Hobbes y Locke, y sistematizado con 

Kant y Hegel, no sólo constituye el centro de la teoría moral y política moderna, sino 

también el fundamento de toda posibilidad de organización social legítima. Esta 

racionalidad moderna, sin embargo, no ha sido neutra. Horkheimer denuncia que, 

al absolutizarse como forma exclusiva de pensamiento válido, la razón moderna 



Página 38 de 129 

 

devino en una racionalidad funcional, vaciada de contenido ético, una “razón 

instrumental” que ya no interroga por los fines, sino que se limita a la adecuación 

técnica de los medios. 

En su obra Crítica de la razón instrumental (1969) Horkheimer señala que esta 

transformación de la racionalidad es estructural y no meramente accidental. La 

razón ilustrada, nacida con la promesa de liberar al ser humano de la superstición, 

de la violencia y del dominio, terminó por transformarse en una herramienta al 

servicio de los mismos poderes que pretendía combatir. La racionalidad dejó de ser 

un principio orientador de la acción justa, y se convirtió en una mera técnica, un 

dispositivo operativo sin contenido normativo. Sostiene que: 

“Una vez despojada de su autonomía, la razón se ha convertido en un mero 

instrumento. En el aspecto formalista de la razón subjetiva, tal como es 

destacado por el pragmatismo, se subraya su capitulación ante contenidos 

heterónomos. La razón formal parte por entero del proceso social, al que está 

sujeta. Su valor operativo, el papel que juega en el dominio de los hombres y 

de la naturaleza, ha sido finalmente convertido en un criterio único […] Es como 

si el pensamiento mismo se hubiese quedado reducido al nivel de los procesos 

industriales, sometido a un plan exacto y convertido, en una palabra, en un 

elemento fijo de la producción” (Horkheimer, 2010, pp. 58-59). 

Este vaciamiento de la razón está ya presente en el liberalismo clásico. Para autores 

como Locke, el individuo es considerado como propietario de sí mismo, impulsado 

por el cálculo racional de su interés. La sociedad, entonces, se concibe como 

resultado de un pacto entre sujetos ajenos entre sí, cuya única vinculación es la 

necesidad de proteger sus bienes y su libertad. Esta idea es paralela a la 

formulación hobbesiana del contrato social: allí donde no existe una instancia de 

coacción, la humanidad cae en el caos, porque cada individuo actúa movido por su 

propia conservación. La paz social, para Hobbes, es el resultado de un 

sometimiento anticipado y racional al poder del Estado. Como ya se indicó, este 

modelo descansa sobre la presuposición de que el ser humano es un ente egoísta, 



Página 39 de 129 

 

competitivo, cuya única racionalidad válida es aquella que maximiza sus beneficios 

individuales. 

Horkheimer identifica este giro como el origen del paradigma instrumental de la 

racionalidad. La razón que usan los sujetos en el día a día ya no se emplea para 

discernir entre lo justo y lo injusto, entre lo verdadero y lo falso, sino para asegurar 

la autoconservación en un entorno hostil.  

Él distingue, en este proceso, entre razón objetiva y razón subjetiva, con el fin de 

mostrar cómo la racionalidad moderna se ha ido vaciando de su contenido crítico. 

La primera remite a una instancia normativa, vinculada a principios sustantivos 

capaces de orientar la vida humana en función de fines en sí mismos. En esta 

concepción, la razón no se limita a calcular la eficacia de los procedimientos, sino 

que sirve como criterio para evaluar la legitimidad de los fines. Como explica el autor, 

“Cuando la idea de razón fue concebida, tenía cometidos mucho mayores que 

simplemente el de regular la relación entre medios y fines; era considerada como 

instrumento idóneo para comprender los fines, para determinarlos” (Horkheimer, 

2010, p. 50). 

Con el advenimiento de la modernidad, esta concepción fue desplazada por una 

razón subjetiva, restringida a la adecuación de medios a fines previamente 

establecidos, sin detenerse a cuestionar su validez. Para Horkheimer, esta 

transformación constituye un signo de la renuncia de la filosofía a su vocación 

crítica, “La crisis contemporánea de la razón radica fundamentalmente en el hecho 

de que […] el pensamiento perdió por completo la capacidad de concebir tal 

objetividad” (Horkheimer, 2010, p. 48). 

Este tránsito de lo objetivo a lo subjetivo abre la vía a la consolidación de la razón 

instrumental, entendida como mera técnica de coordinación y cálculo, subordinada 

al proceso social y a la lógica de la dominación. En este sentido, Horkheimer 

observa que:  



Página 40 de 129 

 

“La diferencia entre este significado de la razón y la concepción objetivista 

guarda cierta similitud con la diferencia entre racionalidad funcional y 

substancial […]. Max Weber se adhirió tan decididamente a la tendencia 

subjetivista que no pudo elaborarse siquiera la imagen de una racionalidad 

‘substancial’, esto es, de una racionalidad con la ayuda de la cual le sea dado 

al hombre discernir entre un fin y otro” (Horkheimer, 2010, p. 47). 

De este modo, la noción de razón subjetiva, ya vaciada de su dimensión sustantiva, 

se convierte progresivamente en razón instrumental, tal como Horkheimer lo 

describe en los siguientes términos: 

“La razón subjetiva […] tiene que ver esencialmente con medios y fines, con la 

adecuación de los métodos y modos de proceder a los fines. […] Confiere 

escasa importancia a la pregunta por la racionalidad de los fines como tales. 

[…] La idea de que un fin pueda ser racional por sí mismo […] sin venir referido 

a ningún tipo de generación subjetiva o ventaja, es de todo punto extraña a la 

razón subjetiva” (Horkheimer, 2007, pp. 45-46). 

La razón subjetiva, convertida en razón instrumental, pierde su propósito más 

profundo: el de orientar la vida humana en función de fines justos. En este sentido, 

lo que en Kant aún aparece como un ideal de autonomía moral, acaba por ser 

absorbido por una lógica formal donde la libertad misma puede ser neutralizada por 

su sometimiento a normas abstractas sin contenido. 

La crítica de Horkheimer no se limita a la formulación kantiana, sino que alcanza 

también a Hegel. Aunque el pensamiento hegeliano intenta superar la abstracción 

individualista integrando la subjetividad en una totalidad histórica y dialéctica, 

Horkheimer advierte que esta reconciliación entre razón y realidad corre el riesgo 

de legitimar el orden existente. En lugar de mantener viva la tensión crítica entre 

sujeto y mundo, la dialéctica hegeliana tiende a absorber toda diferencia en una 

síntesis que termina justificando el poder como realización de la razón en la historia. 

Horkheimer advierte que la reconciliación propuesta por Hegel corre el riesgo de 



Página 41 de 129 

 

convertirse en una lógica de dominación que exige conformidad con lo dado, una 

“razón de Estado”, perdiendo así toda fuerza crítica. 

Este desplazamiento de la razón crítica hacia una razón funcional tiene 

implicaciones profundas. En vez de cuestionar las condiciones sociales y políticas 

que estructuran la vida colectiva, la razón moderna se limita a gestionar su 

funcionamiento eficaz. Así, se pierde toda pretensión emancipadora: ya no se trata 

de transformar el mundo, sino de hacerlo más eficiente, más controlable, más 

rentable. La racionalidad que debía liberar, termina reproduciendo las condiciones 

de la dominación. 

Para Horkheimer, este proceso no es accidental ni contingente. El sujeto que la 

modernidad proclama como libre, autónomo y racional, es también el sujeto que 

termina atrapado en una estructura que lo reduce a engranaje de sistemas de poder 

técnico, económico y político. La razón instrumental, al eliminar el contenido ético 

de la reflexión, habilita —y en ocasiones legitima— formas sofisticadas de opresión.  

Este diagnóstico es fundamental para comprender cómo la modernidad, en lugar de 

realizar su promesa de emancipación, ha producido nuevas formas de alienación. 

La razón, al operar como medio de control, ya no representa un principio de 

liberación, sino un mecanismo que perpetúa el orden existente. En este sentido, 

Horkheimer advierte que el problema no es la técnica en sí, sino el tipo de 

racionalidad que la guía: una racionalidad que renuncia a toda interrogación sobre 

el sentido, y que se pliega sin resistencia al imperativo de la eficacia. 

En el capítulo “Concepto de Ilustración” de Dialéctica de la Ilustración (1969), 

Adorno y Horkheimer amplían esta crítica a una escala más radical. Su tesis es que 

la Ilustración, en su intento por liberar a la humanidad del mito y de la superstición, 

termina produciendo una forma renovada de mitología: la del dominio total del sujeto 

racional sobre el mundo. El mito de la razón designa la paradoja de que la razón 

moderna, al pretender destruir el mito, se convierte ella misma en mito: una fuerza 

totalizante, cosificadora, que sustituye la libertad por el control.  



Página 42 de 129 

 

Los autores sostienen que la Ilustración aspira a disolver el mito en tanto explicación 

no racional de la realidad, a liberar a los seres humanos del miedo, de las 

proyecciones antropomórficas sobre la naturaleza y de todo aquello que no pueda 

ser reducido a un principio racional. En esta empresa, la Ilustración busca despojar 

al mundo de su misterio, convertirlo en objeto de conocimiento, y hacer de la razón 

el único criterio de verdad. Sin embargo, este gesto prometeico tiene un costo: la 

reducción de toda experiencia a lo cuantificable, lo controlable, lo repetible. La 

naturaleza ya no es vista como un conjunto de procesos vitales, sino como un 

sistema de objetos manipulables. La razón misma se vuelve cálculo, clasificación, 

técnica. Así lo formulan los autores: “Lo que los hombres quieren aprender de la 

naturaleza es servirse de ella para dominarla por completo, a ella y a los hombres” 

(Adorno y Horkheimer, 2016, p. 60). 

Lo paradójico —y allí reside el núcleo de la dialéctica— es que, en su intento por 

eliminar el mito, la Ilustración termina asumiendo su misma lógica. El mito encerraba 

al mundo en un orden necesario, cíclico, incuestionable. La razón ilustrada, al 

absolutizar su propio principio, repite esa operación: impone una estructura rígida 

de interpretación donde todo debe poder ser explicado según leyes universales, 

donde la diferencia, la singularidad, la contingencia, son vistas como amenazas al 

orden racional. De ahí la afirmación más inquietante del texto:  

“La Ilustración recae en la mitología, de la que nunca supo escapar. Pues la 

mitología había reproducido en sus figuras la esencia de lo existente: ciclo, 

destino, dominio del mundo, como la verdad” (Adorno y Horkheimer, 2016, p. 

80).  

El mito no desaparece; muta. La racionalidad técnica se convierte en su nueva 

forma. Este proceso se agudiza con el desarrollo de la ciencia moderna, donde el 

conocimiento se identifica con la previsión y el control. Todo lo que no pueda ser 

subsumido bajo conceptos formales se desecha como irrelevante, irracional o 

subjetivo. El pensamiento ilustrado, que en sus orígenes se presentaba como fuerza 

liberadora, termina cancelando la posibilidad misma de una reflexión crítica sobre 



Página 43 de 129 

 

sus propios límites. La razón se convierte en un aparato de autorreferencia, que se 

justifica a sí mismo por su eficacia, pero que ya no es capaz de preguntarse por el 

sentido. 

La reducción de la razón a su función clasificatoria y dominadora tiene implicaciones 

antropológicas profundas. El sujeto ilustrado no es sólo quien piensa y conoce, sino 

quien domina, quien se impone sobre la naturaleza —incluida la suya— en nombre 

de la racionalidad. Este sujeto se constituye en la negación de su propia 

dependencia, de su vulnerabilidad, de su pertenencia a un mundo compartido. Al 

hacerlo, reproduce la escisión entre sujeto y objeto, entre razón y cuerpo, entre 

cultura y naturaleza, sobre la que se construye la modernidad. La autonomía, lejos 

de conducir a la reconciliación, refuerza el aislamiento y la alienación. 

La crítica de Adorno y Horkheimer no es, sin embargo, una negación de la Ilustración 

como tal, sino un intento de revelar su ambigüedad constitutiva. La dialéctica de la 

Ilustración no consiste en que un proceso inicialmente bueno se haya corrompido; 

consiste en que su impulso emancipador contenía desde el inicio la semilla de su 

contradicción: el dominio. 

Lo que está en juego no es simplemente el uso que se hace de la razón, sino la 

forma misma en que esta ha sido concebida y ejercida. Por eso, no basta con 

reivindicar una racionalidad más “humana” o más “ética”; se requiere una 

transformación radical del modo de pensar, de conocer y de relacionarse con el 

mundo. 

En este punto, el pensamiento de Horkheimer y Adorno se distancia de las versiones 

progresistas de la modernidad, para situarse en una posición crítica que exige 

repensar la Ilustración desde sus propias aporías. Si la razón ha devenido 

instrumento de dominación, si su promesa de autonomía se ha convertido en una 

estrategia de control, entonces es necesario abrir la posibilidad de una razón 

distinta: una razón que no niegue la alteridad, que no subsuma lo singular bajo lo 



Página 44 de 129 

 

universal abstracto, que no convierta el mundo en objeto de manipulación. Una 

razón capaz de autocrítica, de reconocimiento y de diálogo. 

Este horizonte será retomado más adelante en la crítica a la subjetividad ilustrada y 

en la reflexión sobre las formas contemporáneas de alienación. Por ahora, lo que 

queda en evidencia es que la Ilustración, al absolutizar la razón, ha reproducido bajo 

una nueva forma la lógica del mito que pretendía superar, y que esta lógica opera 

hoy como fundamento invisible del orden social vigente.  

La crítica de Horkheimer y Adorno a la razón moderna revela una paradoja profunda: 

aquello que se presentó como vía de emancipación terminó configurándose como 

nueva forma de dominio. La Ilustración, al absolutizar la razón instrumental, clausura 

la posibilidad de una racionalidad orientada al entendimiento, al reconocimiento del 

otro, a la transformación crítica de las condiciones históricas. Este hecho no implica 

necesariamente el abandono del proyecto ilustrado, sino más bien su relectura. Es 

en este contexto que cobra relevancia el pensamiento de Jürgen Habermas, quien 

propone una reconstrucción normativa de la racionalidad desde una perspectiva 

intersubjetiva, capaz de superar las aporías del sujeto moderno sin caer en un 

irracionalismo. La transición hacia su pensamiento implica, entonces, un intento por 

recuperar el potencial emancipador de la razón, no desde la autoafirmación del 

sujeto aislado, sino desde el horizonte de la comunicación. 

Se abre así la pregunta sobre qué tipo de razón podría sostener un proyecto 

emancipador sin recaer en los mecanismos de dominación que Horkheimer y 

Adorno denuncian. Es precisamente esta inquietud la que recoge y reformula Jürgen 

Habermas, quien, desde una nueva perspectiva, intentará reconstruir la modernidad 

a partir de una racionalidad intersubjetiva y comunicativa. 

Al evidenciar cómo la razón se pliega a una lógica de dominación disfrazada de 

neutralidad, la crítica de Horkheimer y Adorno abre un horizonte que permite 

interrogar también los fundamentos culturales, políticos y epistémicos que sostienen 

dicha racionalidad. Esta inquietud será retomada y desplazada por las corrientes 



Página 45 de 129 

 

posteriores. Por un lado, Habermas intentará salvar el potencial normativo de la 

razón desde una perspectiva comunicativa. Por otro, las críticas poscoloniales y 

culturales —como las de Edward Said, Enrique Dussel y Bolívar Echeverría— 

profundizarán la sospecha sobre la presunta universalidad de la razón moderna, 

mostrando cómo su estructura discursiva, estética y ontológica se ha constituido 

sobre prácticas de exclusión. En este sentido, la razón instrumental no es sólo un 

problema técnico, sino un síntoma de una subjetividad moderna incapaz de 

reconocer la alteridad. 

 

2.2 La razón comunicativa: crítica y reconstrucción del proyecto moderno 

Retomando el diagnóstico crítico de la primera generación de la Escuela de 

Frankfurt, Jürgen Habermas plantea una alternativa que intenta rescatar el potencial 

emancipador de la razón. Su propuesta no consiste en abandonar el proyecto 

ilustrado, sino en reformularlo desde una perspectiva discursiva que supere los 

límites de la racionalidad instrumental denunciada por Horkheimer y Adorno. Para 

ello, Habermas se distancia tanto del modelo de racionalidad instrumental como de 

las corrientes posmodernas que proclaman el agotamiento del pensamiento 

moderno. En su lugar, desarrolla una teoría de la racionalidad comunicativa, 

orientada al entendimiento intersubjetivo y a la formación de consensos 

racionalmente motivados. 

En El discurso filosófico de la modernidad (1985), Habermas realiza una lectura 

crítica de las principales corrientes filosóficas contemporáneas que, a su juicio, 

representan una ruptura con la herencia ilustrada. Autores como Nietzsche, 

Heidegger, Derrida y Foucault son presentados como exponentes de una crítica 

radical al sujeto y a la razón que, en su intento por superar las limitaciones del 

paradigma moderno, termina negando toda posibilidad de fundamentación 

normativa, desembocando en un escepticismo epistemológico y ético. 



Página 46 de 129 

 

A diferencia de estas corrientes, Habermas busca reconstruir el fundamento 

normativo mediante un concepto ampliado de racionalidad. En Teoría de la acción 

comunicativa (1981), Habermas advierte que “si partimos de la utilización no 

comunicativa de un saber proposicional en acciones teleológicas, estamos tomando 

una predecisión en favor de ese concepto de racionalidad cognitivo-instrumental” 

(Habermas, 1999, p. 27). Este concepto, profundamente arraigado en la 

autocomprensión liberal de la modernidad, se mide en términos de eficacia: la 

capacidad de manipular informadamente y de adaptarse inteligentemente a las 

condiciones de un entorno contingente. En este sentido, asumir una comprensión 

no comunicativa del saber implica ya restringir la racionalidad al éxito en la 

manipulación del mundo objetivo (Habermas, 1999, pp. 26–27), lo cual constituye la 

base de la forma instrumental de la razón. 

Frente a esta tendencia, Habermas sostiene que la única vía para sostener una 

crítica racional y normativamente fundada pasa por una reconstrucción del concepto 

de lenguaje desde una perspectiva intersubjetiva, que se apoya en su concepción 

como medio de entendimiento.  

Cuando el saber proposicional se inserta en contextos comunicativos —es decir, en 

actos de habla orientados al entendimiento— se abre la posibilidad de una 

racionalidad más amplia, que remite a la tradición clásica del logos. Esta forma 

comunicativa de la razón se manifiesta en la práctica argumentativa orientada a 

generar consensos sin coacción, en la que los participantes son capaces de superar 

la unilateralidad de sus perspectivas individuales y de constituir una comunidad 

intersubjetiva sostenida por convicciones racionalmente motivadas. En palabras de 

Habermas: 

“La capacidad de aunar sin coacciones y de generar consenso que tiene un 

habla argumentativa en que diversos participantes superan la subjetividad 

inicial de sus respectivos puntos de vista y merced a una comunidad de 

convicciones racionalmente motivada se aseguran a la vez de la unidad del 



Página 47 de 129 

 

mundo objetivo y de la intersubjetividad del contexto en que desarrollan sus 

vidas” (Habermas, 1989, p. 372)  

Este giro tiene implicaciones profundas. La razón ya no es propiedad de un sujeto 

individual, sino una práctica situada en procesos de comunicación. La racionalidad, 

entonces, se redefine como la capacidad de participar en discursos argumentativos 

donde los participantes se reconocen mutuamente y se comprometen con la 

búsqueda de consensos justificados. El desplazamiento de la racionalidad hacia el 

plano intersubjetivo implica también una transformación en la forma en que 

entendemos la subjetividad misma:  

“Pues entonces el ego se encuentra en una relación interpersonal que le 

permite referirse a sí mismo, desde la perspectiva de alter, como participante 

en una interacción. Y esta reflexión sobre sí mismo, emprendida desde la 

perspectiva del participante, escapa, ciertamente, a aquel tipo de objetivación 

que es inevitable desde la perspectiva del observador cuando ésta se torna 

reflexiva” (Habermas, 1989, p. 354). 

En el modelo liberal clásico, el sujeto es una instancia autosuficiente que piensa, 

juzga y actúa desde una posición de exterioridad frente al mundo y a los otros. Para 

Habermas, en cambio, el sujeto sólo se constituye como tal en el seno de relaciones 

comunicativas, es decir, en el reconocimiento recíproco de interlocutores que se 

presuponen iguales en el ejercicio de la argumentación. En este sentido, la 

subjetividad no desaparece, pero pierde su carácter solipsista:  

“Esta actitud de los participantes en una interacción lingüísticamente mediada 

permite una relación del sujeto consigo mismo distinta de aquella actitud 

meramente objetivante que adopta un observador frente a las entidades que le 

salen al paso en el mundo” (Habermas, 1989, p. 354). 

Este proceso de reconstrucción de la racionalidad presupone también un trasfondo 

compartido que posibilita el entendimiento. Habermas lo denomina mundo de la 

vida, un conjunto de saberes, prácticas, expectativas y normas acumuladas 

históricamente, que sirven como base para la interpretación mutua y la acción 



Página 48 de 129 

 

comunicativa. El mundo de la vida no es un sistema de reglas explícitas, sino un 

horizonte cultural tácito que garantiza la continuidad de la comprensión sin 

necesidad de constante tematización. Desde esta perspectiva, la razón 

comunicativa no opera en el vacío, sino enraizada en una red de significados 

compartidos que orientan la interacción cotidiana y dan sentido a la práctica 

argumentativa. Así, el lenguaje no solo media la comunicación, sino que estructura 

y reproduce ese trasfondo normativo que sostiene el vínculo social. (Habermas, 

1989, pp. 104-106)  

La comunicación no solo transmite significados; configura formas de vida, orienta la 

acción y estructura el horizonte normativo en que se inscriben nuestras prácticas. 

Las normas no emergen de una voluntad subjetiva soberana, sino del intercambio 

discursivo entre personas comprometidas con la posibilidad de justificar sus 

afirmaciones ante otros. La racionalidad, entonces, se convierte en una capacidad 

compartida, distribuida entre los participantes en la comunicación, lo cual introduce 

una concepción más democrática y abierta del juicio normativo. El logos ya no reside 

en una mente individual, sino en la interacción comunicativa como tal. 

Habermas señala que esta forma de racionalidad, que él denomina razón 

comunicativa, es capaz de sostener un proyecto ilustrado no autoritario, no centrado 

en un sujeto que domina, sino en una comunidad de hablantes que deliberan. La 

crítica a la razón instrumental, entonces, no implica su rechazo, sino su superación 

en un modelo de interacción simbólica donde las pretensiones de verdad, corrección 

normativa y veracidad puedan ser discutidas públicamente. 

De este modo, Habermas propone una vía intermedia entre el dogmatismo 

racionalista y el relativismo posmoderno. La razón sigue siendo válida, pero sólo en 

la medida en que se actualiza en contextos discursivos. La universalidad no es 

impuesta desde fuera, sino emergente de procesos de argumentación abierta. El 

sujeto ya no es el centro, sino uno entre otros en un espacio normativamente 

estructurado por el lenguaje. 



Página 49 de 129 

 

La apuesta de Habermas consiste, en última instancia, en salvar lo que considera 

valioso del proyecto moderno —su impulso emancipador, su orientación a la crítica, 

su universalismo normativo— sin repetir sus errores: el formalismo, la abstracción, 

la clausura sobre sí mismo. Para ello, traslada la fuente de la racionalidad al espacio 

intersubjetivo del discurso, abriendo así la posibilidad de una crítica fundamentada 

desde dentro de la práctica comunicativa.  

Esta concepción de la razón como práctica comunicativa ofrece una vía para pensar 

la normatividad sin recurrir a principios trascendentales ni renunciar al ideal de 

universalidad. El carácter normativo de la razón no está dado de antemano, sino 

que emerge del ejercicio mismo de argumentar ante otros, bajo condiciones de 

simetría. Es en ese espacio discursivo —abierto, plural, dinámico— donde se puede 

fundar legítimamente el vínculo social, así como las reglas que orientan nuestras 

acciones. En este sentido, la razón comunicativa no es solo una herramienta crítica, 

sino también una fuente posible de integración social. 

Este horizonte normativo, sin embargo, no está garantizado por el solo hecho de 

hablar o de convivir. La posibilidad de la crítica y del entendimiento depende de 

condiciones históricas, sociales e institucionales que deben ser constantemente 

reconstruidas. Por ello, la teoría habermasiana no es únicamente una epistemología 

o una pragmática del lenguaje, sino una apuesta política y ética por la posibilidad 

de una sociedad donde el poder ceda ante la fuerza del mejor argumento. En esta 

apuesta se juega, precisamente, la vigencia del proyecto moderno en el presente. 

Pero incluso esta reconstrucción crítica de la modernidad, centrada en el potencial 

emancipador del discurso, no está exenta de límites. La teoría de la acción 

comunicativa presupone una cierta simetría entre interlocutores, una igualdad de 

condiciones que difícilmente se verifican en contextos atravesados por relaciones 

históricas de dominación, marcadas por desigualdades estructurales, memorias 

coloniales y exclusiones históricas. La universalidad discursiva corre el riesgo de 

convertirse en una abstracción vacía si no se confronta con las experiencias 



Página 50 de 129 

 

concretas de quienes han sido sistemáticamente silenciados o representados desde 

fuera.  

Es aquí donde la voz de las críticas poscoloniales toma relevancia, ya que a 

diferencia de la crítica posmoderna que socava al sujeto desde su interior 

fragmentado, la crítica poscolonial lo interroga desde una exterioridad epistémica: 

la colonialidad se entiende como condición de posibilidad del proyecto moderno. La 

crítica poscolonial señala que no basta con replantear la racionalidad en términos 

comunicativos si no se interroga al mismo tiempo el lugar de enunciación, los 

marcos coloniales que configuran el saber legítimo y las exclusiones constitutivas 

de la modernidad occidental. En este sentido, el ideal de un consenso libre de 

coacción corre el riesgo de reproducir las condiciones de silenciamiento que 

pretende superar. El desafío, entonces, no es sólo normativo, sino epistémico y 

político: ¿cómo construir una racionalidad verdaderamente inclusiva sin cuestionar 

la matriz histórico-cultural desde la cual se establece lo que cuenta como razón? 

 

2.3 Edward Said: el saber cómo poder 

La crítica poscolonial ofrece una de las más incisivas interpelaciones a los 

fundamentos epistémicos, políticos y culturales de la modernidad occidental. A 

diferencia de aquellas perspectivas que aún presuponen la posibilidad de una 

comunicación simétrica entre sujetos, el pensamiento poscolonial enfatiza las 

condiciones históricas de desigualdad, exclusión y violencia sobre las que se ha 

erigido el proyecto moderno. En este marco, el palestino Edward Said despliega una 

crítica radical al modo en que el saber occidental ha producido, representado y 

subordinado a las culturas no europeas, revelando la imbricación estructural entre 

conocimiento y poder. Su obra Orientalismo (1978) constituye un punto de inflexión 

en la reflexión contemporánea sobre la racionalidad moderna, en tanto muestra 

cómo la producción de saber académico, lejos de ser neutral o desinteresada, ha 

estado al servicio de un proyecto geopolítico de dominación. 



Página 51 de 129 

 

De este modo, la crítica de Said al saber occidental puede entenderse también como 

una impugnación de la racionalidad moderna en su modalidad instrumental. Al 

mostrar que el conocimiento académico ha operado como herramienta de control y 

subordinación geopolítica, sugiere que el poder de la razón moderna no reside sólo 

en su capacidad de conocer, sino también —y, sobre todo— en su función de 

disciplinar y organizar el mundo según criterios de utilidad colonial. 

Said parte de una tesis provocadora: el orientalismo no es simplemente un conjunto 

de ideas erróneas o estereotipadas sobre el “Oriente”, sino un dispositivo discursivo 

coherente, sistemático y funcional al poder imperial. Este dispositivo articula 

saberes, prácticas institucionales, imaginarios culturales y políticas coloniales, 

construyendo una representación del otro que legitima la hegemonía occidental. Así 

lo formula:  

“El orientalismo se puede describir y analizar como una institución colectiva que 

se relaciona con Oriente, relación que consiste en hacer declaraciones sobre 

él, adoptar posturas con respecto a él, describirlo, enseñarlo, colonizarlo y 

decidir sobre él. El orientalismo es un estilo occidental que pretende dominar, 

reestructurar y tener autoridad sobre Oriente” (Said, 2008, p. 21). 

Esta crítica cuestiona uno de los supuestos centrales del discurso ilustrado: la 

universalidad del conocimiento racional. Para Said, ese conocimiento está 

históricamente situado, atraviesa relaciones asimétricas de poder, y se constituye 

desde un punto de enunciación que —aunque no siempre explícito— está marcado 

por la supremacía cultural de Europa. En este sentido, su propuesta se inscribe en 

una crítica que busca desmantelar el eurocentrismo como matriz epistémica. 

Occidente no se presenta sólo como productor de verdades, sino como norma, 

como centro desde el cual se define lo humano, lo civilizado, lo legítimo. Esta 

operación se realiza a través de una representación del Oriente como su opuesto: 

exótico, pasivo, atrasado, irracional. De esta forma, el otro no sólo es construido, 

sino también disciplinado, reducido a una imagen que puede ser administrada desde 

la metrópoli. 



Página 52 de 129 

 

Said profundiza en la idea de que el orientalismo es un discurso que no solo 

representa al Oriente, sino que lo produce y define activamente, desde los 

estereotipos eurocéntricos: “El orientalismo respondió más a la cultura que lo 

produjo que a su supuesto objeto, que también fue producido por Occidente” (Said, 

2008, p. 47). Esta producción discursiva del Oriente desde Occidente se manifiesta 

en diversos campos: desde la literatura y el arte hasta las ciencias sociales, 

consolidando una visión homogénea y estereotipada que sirve a los intereses del 

poder colonial. El orientalismo se convierte en una herramienta para ejercer 

autoridad sobre el Oriente, al definirlo y representarlo de maneras que refuerzan la 

superioridad occidental. Como señala Said:  

“El orientalismo, pues, no es una fantasía que creó Europa acerca de Oriente, 

sino un cuerpo de teoría y práctica en el que, durante muchas generaciones, 

se ha realizado una inversión considerable. Debido a esta continua inversión, 

el orientalismo ha llegado a ser un sistema para conocer Oriente, un filtro 

aceptado que Oriente atraviesa para penetrar en la conciencia occidental” 

(Said, 2008, p. 26). 

La crítica de Said al orientalismo no solo revela las estructuras de poder que 

subyacen en la producción de conocimiento, sino que también invita a repensar las 

formas en que se construyen las identidades culturales y las relaciones entre 

Occidente y Oriente. Su análisis pone de relieve la necesidad de una epistemología 

más reflexiva y consciente de las dinámicas de poder que informan nuestras 

concepciones del mundo y del otro. 

Este enfoque tiene implicaciones no sólo para la crítica cultural, sino también para 

la comprensión del lugar que ocupa el saber en la configuración del orden global 

moderno. Said muestra que el conocimiento occidental sobre el Oriente no surge 

del encuentro libre entre culturas, “Oriente no es Oriente tal y como es, es Oriente 

tal y como ha sido orientalizado” (Said, 2008, p. 149), sino del contexto de 

desigualdad estructural que permite a Occidente “hablar por” el otro, definirlo, 



Página 53 de 129 

 

clasificarlo y, por tanto, dominarlo. La relación entre conocimiento y poder, en este 

sentido, no es accidental ni externa, sino constitutiva:  

“Formalmente, el orientalista se ve a sí mismo llevando a cabo la unión entre 

Oriente y Occidente, pero principalmente lo hace reafirmando la supremacía 

tecnológica, política y cultural de Occidente” (Said, 2008, p. 328). 

La tesis de Said, por tanto, no se limita a denunciar la distorsión de una cultura por 

otra, sino que desestabiliza los propios criterios de legitimidad epistémica. En lugar 

de concebir la verdad como un dato objetivo al que cualquier sujeto racional puede 

acceder, subraya que la producción de verdad está mediada por jerarquías 

geopolíticas y por relaciones de fuerza que configuran qué se considera verdadero, 

relevante o creíble. Este cuestionamiento de la neutralidad epistémica sitúa a Said 

en una posición crítica frente a las promesas ilustradas de universalidad y 

racionalidad, no porque niegue la posibilidad del conocimiento, sino porque exige 

reconocer sus condiciones materiales e históricas de producción. 

Esta crítica también pone en evidencia la función simbólica del orientalismo como 

tecnología de gobierno. Al construir una imagen del otro como irracional, infantil o 

bárbaro, se justifica su tutela, su administración y, en última instancia, su 

subordinación. “Ser un orientalista [...] significa ser un autor autorizado a hablar del 

Oriente, a representar su realidad, a diagnosticar sus males y a prescribir sus 

remedios” (Said, 2008, p. 321). Así, el saber no sólo acompaña al poder: lo habilita, 

lo reproduce, lo embellece. 

En el contexto de este análisis, la crítica de Said constituye una poderosa 

desestabilización del sujeto moderno como instancia neutral y universal. Lo que 

Orientalismo desvela es que ese sujeto —ese “nosotros” que habla, interpreta y 

conoce— está situado, cargado de historia, y en muchos casos, de complicidad con 

estructuras imperiales. La razón, por tanto, no puede entenderse como una facultad 

abstracta y universal, sino como una práctica histórica que debe ser sometida a 

revisión crítica. 



Página 54 de 129 

 

Frente a este diagnóstico, la propuesta de Said no se agota en la denuncia. Implica 

también la apertura a otras formas de conocimiento, otras voces, otras narrativas: 

la creación de una identidad —Occidente, Oriente o Latinoamérica— ha implicado 

la creación de antagonistas, de otros, contra quienes se reinterpreta contantemente 

el nosotros: “la identidad de uno mismo o la del «otro» es un muy elaborado proceso 

histórico, social, intelectual y político” (Said, 2008, p. 436). 

La tarea, señala, no es sólo corregir los errores del orientalismo, sino desmantelar 

sus estructuras de autoridad y repensar las condiciones en las que el saber se 

produce. Said señala como ejemplo, y muy pertinente hoy en día dado el actual 

genocidio en Gaza:  

“El orientalismo gobierna la política israelí hacia los árabes [..] Hay árabes 

buenos (los que hacen lo que se les dice) y árabes malos (los que no lo hacen 

y, por tanto, son terroristas). Pero sobre todo hay árabes, y de ellos se espera 

que, una vez derrotados, se sienten obedientemente al otro lado de una línea” 

(Said, 2008, p. 404). 

Desde esta perspectiva, la crítica poscolonial aparece no sólo como una corrección 

de las insuficiencias del pensamiento moderno, sino como una interpelación radical 

a su pretensión de conocer y hablar por todos. Lo que la postura de Said reclama 

es una reconfiguración del mapa epistémico global, una redistribución del derecho 

a enunciar y a ser escuchado, que no pase por la traducción forzada al canon 

occidental o de la episteme dominante, sino por el reconocimiento de una pluralidad 

de racionalidades, memorias y formas de vida. Así, la crítica a la razón instrumental 

se enriquece con una dimensión decolonial: no basta con reconstruir la racionalidad 

desde la comunicación simétrica —como propone Habermas—; es necesario 

también interrogar quién ha sido históricamente excluido de ese espacio, quién 

define sus reglas y desde dónde se instituye lo racional. 

La crítica de Said revela, entonces, que el saber moderno no sólo está atravesado 

por una racionalidad instrumental, sino también por una lógica de dominación 

colonial que configura las condiciones mismas de posibilidad del discurso. Esta 



Página 55 de 129 

 

dimensión de poder epistémico será radicalizada por Enrique Dussel, quien plantea 

que la modernidad no puede entenderse desde dentro de Europa, sino que debe 

ser comprendida desde su exterior constitutivo: la colonialidad.  

 

2.4 Enrique Dussel: colonialidad del poder y modernidad eurocéntrica 

Enrique Dussel, figura central de la filosofía de la liberación latinoamericana, 

propone una crítica de la modernidad desde su exterioridad epistémica, geopolítica 

y ontológica. A diferencia de las críticas formuladas desde dentro del canon filosófico 

europeo, Dussel parte de una localización histórica situada: la de los pueblos 

colonizados, cuyas experiencias no sólo han sido ignoradas, sino sistemáticamente 

encubiertas por la narrativa hegemónica del progreso occidental. En 1492: El 

encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito de la modernidad (1992), afirma que 

la modernidad no es un proceso autónomo de autoconstitución europea, sino un 

proyecto geo-históricamente definido por la conquista, la colonización y el 

exterminio. Para él, la primera experiencia de la modernidad la vivieron España y 

Portugal al ser la primera región europea en tener la experiencia de constituir al Otro 

como dominado por el conquistador, constituyendo a Europa como el Centro del 

Mundo. Como Dussel lo señala: “¡Es el nacimiento de la Modernidad y el origen de 

su ‘Mito’!” (Dussel, 1994, p. 12). 

“Esto permitirá […] una nueva visión mundial de la Modernidad, lo que 

nos descubrirá no sólo su ‘concepto’ emancipador (que hay que 

subsumir), sino igualmente el ‘mito’ victimario y destructor, de un 

europeísmo que se funda en una ‘falacia eurocéntrica’” (Dussel, 1994, p. 

22). 

Desde esta premisa, Dussel problematiza el corazón mismo del pensamiento 

moderno. A través del concepto de “encubrimiento del otro”, denuncia un gesto 

fundacional de la modernidad: la negación activa de la alteridad como condición 

para la afirmación del yo europeo. Este encubrimiento no es meramente político o 



Página 56 de 129 

 

histórico, sino filosófico: implica una operación ontológica mediante la cual el otro 

es despojado de su plena humanidad y subsumido bajo categorías abstractas 

construidas desde la normatividad occidental:  

“La experiencia no sólo del ‘Descubrimiento’, sino especialmente de la 

‘Conquista’ será esencial en la constitución del ‘ego’ moderno, pero no sólo 

como subjetividad, sino como subjetividad ‘centro’ y ‘fin’ de la historia” (Dussel, 

1994, p. 21). 

Este vínculo estructural entre subjetividad moderna y dominación se traduce en una 

forma particular de racionalidad, que Dussel identifica como eurocéntrica, abstracta 

y totalizante. Esta razón moderna, lejos de ser neutral o universal, está atravesada 

por un discurso enunciativo que invisibiliza sus propias condiciones históricas y 

materiales de posibilidad. La crítica de Dussel, en este punto, coincide con la de 

Edward Said y otros pensadores poscoloniales, pero introduce un matiz decisivo: la 

dimensión ontológica del encubrimiento. El otro no sólo es representado como 

inferior; es negado como sujeto epistémico. La modernidad, en lugar de abrirse al 

reconocimiento del otro, lo convierte en objeto de conocimiento, de redención o de 

exterminio. Desde este punto de vista, el proyecto moderno no es originariamente 

emancipador, sino constitutivamente violento: se funda sobre la expropiación, la 

esclavitud y el silenciamiento epistémico de los otros mundos. 

Al identificar la lógica del encubrimiento como estructura constitutiva de la 

modernidad, Dussel no sólo impugna su pretensión de universalidad, sino que exige 

una relectura radical de sus categorías fundamentales: razón, sujeto, libertad, 

progreso. Estas categorías, en su formulación moderna, estarían marcadas por una 

intencionalidad de dominio que debe ser desmantelada. La crítica a la razón, 

entonces, no se limita a su funcionalización técnica (como en Horkheimer), ni a su 

reducción comunicativa (como en Habermas), sino que apunta a su origen 

excluyente: a la violencia fundacional que instituyó al yo europeo como medida de 

lo humano. 



Página 57 de 129 

 

Sin embargo, esta diferenciación no implica una oposición con Habermas. Dussel 

reconoce en él una interlocución valiosa, sobre todo en su intento por rescatar una 

dimensión normativa de la razón. De hecho, en varios de sus escritos, Dussel señala 

que la teoría de la acción comunicativa puede ser una herramienta útil si se 

descentralizan sus supuestos eurocéntricos y se inscribe en una historia mundial 

que reconozca la exterioridad colonial. En esta clave, más que rechazar a 

Habermas, Dussel lo complementa: reinscribe su propuesta en un marco geopolítico 

más amplio, donde la racionalidad se redefine desde el sur global y desde las luchas 

concretas por la justicia. 

Así, la razón instrumental denunciada por Horkheimer y Adorno aparece en Dussel 

no como un desvío técnico de la razón, sino como su forma constitutiva dentro del 

proyecto moderno-colonial. El yo moderno no sólo piensa de manera instrumental; 

piensa así porque está constituido en oposición al otro, como sujeto dominante que 

organiza el mundo en función de su propio beneficio. La racionalidad eurocéntrica 

es, por tanto, estructuralmente funcional a la lógica de la exclusión y la dominación. 

En La ética de la liberación en la edad de la globalización y la exclusión (1998), 

Dussel articula su crítica ontológica y epistémica en un plano normativo. Frente al 

encubrimiento del otro y la clausura del pensamiento moderno en su propia 

autocomplacencia, propone una ética que parte de la exterioridad: del sufrimiento 

de las víctimas del sistema, de los sujetos históricamente negados por la 

modernidad capitalista-colonial. Esta ética no se funda en la autonomía del sujeto 

ilustrado, sino en la interpelación del otro, en su capacidad de reclamar justicia 

desde un lugar de exclusión. En palabras de Dussel: 

“Proponemos la siguiente descripción del que llamaremos principio material 

universal de la ética […] El que actúa éticamente debe (como obligación) 

producir, reproducir y desarrollar autorresponsablemente la vida concreta de 

cada sujeto humano, en una comunidad de vida, desde una «vida buena» 

cultural e histórica (su modo de concebir la felicidad, con una cierta referencia 

a los valores y a una manera fundamental de comprender el ser como deber-



Página 58 de 129 

 

ser, por ello con pretensión de rectitud también), que se comparte pulsional y 

solidariamente teniendo como referencia ultima a toda la humanidad, es decir, 

es un enunciado normativo con pretensión de verdad práctica y, además, con 

pretensión de universalidad”. (Dussel, 1998, p. 140). 

Esta reformulación radical del fundamento ético desplaza el eje del discurso 

filosófico desde la normatividad abstracta hacia la responsabilidad concreta. Dussel 

concibe la ética como respuesta al rostro del otro: un otro que no puede ser reducido 

ni asimilado, sino que exige ser reconocido. La ética de la liberación es, por tanto, 

una ética material: se pregunta por las condiciones de posibilidad de la vida digna, 

no desde la teoría ideal, sino desde la praxis histórica de los excluidos. 

El sujeto moderno, en esta clave, no desaparece, pero pierde su centralidad 

ontológica. No es el punto de partida de la reflexión moral, sino su lugar de 

cuestionamiento. La subjetividad se reconstruye desde una relación asimétrica: no 

desde la igualdad formal entre interlocutores (como en Habermas), sino desde el 

reconocimiento del otro como herido, como vulnerado:  

“Esta es una ética de la vida. La negación de la vida humana es ahora nuestro 

tema. EI punto de arranque fuerte, decisivo, de toda la crítica […] es la relación 

que se produce entre la negación de la corporalidad, expresada en el 

sufrimiento de las víctimas, de los dominados […] y la toma de conciencia de 

dicha negatividad” (Dussel, 1998, p. 308). 

Esta formulación permite a Dussel inscribir la crítica de la razón instrumental en una 

matriz descolonial. La racionalidad no debe ser abandonada, sino resignificada 

desde una lógica de la vida, de la comunidad y de la toma de conciencia histórica.  

En este horizonte, que Dussel proyecta más allá del canon eurocéntrico, se perfila 

una modernidad crítica releída “desde las víctimas” y en clave de mundializad: la 

racionalidad se reubica a partir de la negatividad y la exigencia de vida de quienes 

han sido históricamente negados (Dussel, 1998, p. 309).  



Página 59 de 129 

 

De ahí, la política ya no puede pensarse como mera administración del sistema ni 

como deliberación entre iguales. Se trata de una praxis liberadora que parte del 

conflicto, de la asimetría, de la violencia estructural. La democracia, en esta clave, 

no es sólo procedimiento, sino transformación: el paso de una sociedad fundada en 

la exclusión a una comunidad capaz de reconocer y reparar sus injusticias 

fundacionales. La ética de la liberación no propone simplemente un deber abstracto 

de justicia, sino un compromiso histórico con las víctimas del sistema-mundo 

moderno. 

 

2.5 Bolívar Echeverría: reforma del sujeto y hegemonía cultural 

La propuesta de Bolívar Echeverría, sin renunciar a la centralidad de la crítica a la 

economía política, amplía el análisis hacia las dimensiones simbólicas, éticas y 

culturales de la reproducción social. En particular, Echeverría se interesa por el 

modo en que la modernidad configura subjetividades, estilos de vida y formas de 

eticidad, y por las posibilidades de resistencia cultural desde los márgenes. 

Una de sus tesis centrales es que la modernidad no debe entenderse 

exclusivamente como un proceso europeo, ni como un proyecto unívoco. En su 

lectura, la modernidad es un campo de disputa entre diferentes ethos o formas de 

vida, determinadas por el modo en que los sujetos se relacionan con las condiciones 

materiales e históricas del capitalismo. Así, el capitalismo no impone una única 

forma de subjetividad, sino que permite —aunque subordinadamente— la 

emergencia de estilos de vida alternativos dentro de su marco. Como señala 

Echeverría: 

“[La modernidad] se trata de una modalidad civilizatoria que, si bien domina en 

términos reales sobre otros principios estructuradores no modernos o 

premodernos con los que se topa, está sin embargo lejos de haberlos anulado, 

enterrado y sustituido. La modernidad se presenta como un intento que está 

siempre en trance de vencer sobre ellos, pero como un intento que no llega a 

cumplirse plenamente, que debe mantenerse en cuanto tal, y que tiene por 



Página 60 de 129 

 

tanto que coexistir con las estructuraciones tradicionales de ese mundo social 

[…] es como si algo en ella la incapacitara para ser lo que pretende ser: una 

alternativa civilizatoria ‘superior’” (Echeverría, 2009, pp. 12–13). 

En este sentido, Echeverría critica tanto la visión eurocéntrica que identifica la 

modernidad con el modelo liberal-burgués occidental, como el rechazo total a la 

modernidad desde posiciones reaccionarias o esencialistas. Lo que propone es una 

reapropiación crítica de la modernidad desde su propia incapacidad para 

establecerse como “única”, orientada por valores distintos a los de la acumulación, 

la eficiencia o la competencia. Esta posibilidad se articula en torno al concepto de 

modernidad barroca, que retoma y resignifica la tradición cultural latinoamericana. 

El ethos barroco, según Echeverría, es una forma de vida que surge de la 

confrontación entre la imposición de la modernidad capitalista y las resistencias 

culturales de las poblaciones colonizadas. No se trata de una simple hibridación, 

sino de una apropiación estratégica, una reinterpretación creativa de los elementos 

modernos desde una posibilidad distinta. En palabras del autor: 

“Lo que en el ethos barroco aparece es una capacidad de sobrevivencia de 

otras formas de vida... que operan como contrapunto frente al discurso 

civilizatorio hegemónico. El ethos barroco permite la disonancia, la 

ambigüedad, el doble juego” (Echeverría, 2000, p. 16). 

Esta lectura del barroco no es estética. Para Echeverría, el ethos barroco encarna 

una crítica práctica a la racionalidad instrumental moderna, en la medida en que se 

opone a la homogeneización del mundo de la vida y al disciplinamiento del sujeto. 

Frente al ideal del individuo autónomo, racional y propietario —propio del 

liberalismo—, el barroco propone un sujeto mestizo, irónico, comunitario y 

escindido. Esta escisión no es un defecto, sino una fuente de creatividad y 

resistencia. 

En el ethos barroco, la razón no opera como dominio técnico ni como abstracción 

normativa, sino como mediación sensible entre mundos, como juego de 



Página 61 de 129 

 

significaciones que permite sostener la vida en condiciones adversas. En este 

sentido: 

“La estrategia barroca para vivir la inmediatez capitalista del mundo implica un 

elegir el tercero que no puede ser: consiste en vivir la contradicción bajo el 

modo del trascenderla y desrealizarla, llevándola a un segundo plano, 

imaginario, en el que pierde su sentido [...] El calificativo ‘barroco’ puede 

justificarse en razón de la semejanza que hay entre su modo de tratar la 

naturalidad capitalista del mundo y la manera en que la estética barroca 

descubre el objeto artístico que puede haber en la cosa representada: la de una 

puesta en escena.” (Echeverría, 2009, p. 171). 

La propuesta de Echeverría no es utópica en el sentido de un proyecto cerrado o 

idealizado. Más bien, se trata de una tarea inacabada: la búsqueda constante de 

formas de eticidad no subordinadas al capital, dentro y contra la modernidad. Esta 

búsqueda se manifiesta en prácticas cotidianas, expresiones culturales, 

movimientos sociales, pedagogías populares. Lo que está en juego no es sólo la 

redistribución de recursos, sino la reconfiguración del sentido de lo humano. 

En el marco de esta tesis, la política, en tanto que marco normativo de la 

sociabilidad, ya no puede entenderse como gestión del Estado ni como lucha entre 

clases en términos tradicionales. La política, para Echeverría, es ante todo una 

disputa por la hegemonía cultural, por el sentido de la vida común ante la crisis 

civilizatoria.  

“Cuando hablamos de crisis civilizatoria nos referimos justamente a la crisis del 

proyecto de modernidad que se impuso en este proceso de modernización de 

la civilización humana: el proyecto capitalista en su versión puritana y 

noreuropea, que se fue afirmando y afinando lentamente al prevalecer sobre 

otros alternativos y que domina actualmente, convertido en un esquema 

operativo capaz de adaptarse a cualquier sustancia cultural” (Echeverría, 2009, 

p. 34). 



Página 62 de 129 

 

Este enfoque enriquece una dimensión fundamental a la crítica del paradigma 

instrumental, enunciada ya por Said: la cultura deja de ser un mero reflejo del 

sistema para convertirse en campo de lucha contra el discurso hegemónico. La 

subjetividad no es sólo víctima del dominio, sino agente potencial de transformación. 

Echeverría reintroduce el conflicto cultural como campo de disputa por el sentido. 

En ese gesto, el ethos barroco no se limita a resistir desde fuera, sino que interpela 

desde dentro las contradicciones del capitalismo moderno, abriendo un espacio 

para formas de racionalidad no calculadoras, simbólicas y colectivas.  

La crítica de Bolívar Echeverría a la modernidad capitalista no parte de su 

exterioridad geopolítica como en Dussel, ni de una reconstrucción normativa como 

en Habermas, sino de una interpretación cultural de sus contradicciones internas. 

Su propuesta de una modernidad alternativa —barroca, mestiza, resistente— 

permite pensar la emancipación no como retorno al pasado ni como abstracción 

universal, sino como invención histórica situada. En un mundo cada vez más 

homogeneizado por el mercado y los medios, esta apuesta por una eticidad 

alternativa constituye un aporte indispensable para repensar la política desde lo 

cultural. 

Desde esta perspectiva, la propuesta de Echeverría se inscribe en una línea crítica 

que, como en Horkheimer y Adorno, advierte la instrumentalización de la razón y 

que, junto con Habermas, reconoce el potencial emancipador de la modernidad 

desmantelando la hegemonía cultural occidental; pero a diferencia de ellos, 

Echeverría pone la disputa cultural como lugar privilegiado de resistencia, 

proponiendo una crítica desde dentro de la modernidad misma, pero articulada 

desde la experiencia y tradiciones de los pueblos colonizados. Esta apuesta por una 

racionalidad barroca, anclada en la vida cotidiana y en la escisión del sujeto 

moderno, abre una vía singular para imaginar una modernidad alterna: no unívoca 

ni eurocéntrica, sino plural, conflictiva y en constante reapropiación. 

 



Página 63 de 129 

 

*** 

A lo largo de este capítulo hemos recorrido diversas críticas filosóficas 

contemporáneas que interpelan el paradigma sociopolítico instrumental de la 

modernidad desde distintos registros teóricos, tradiciones y geografías. Si bien cada 

autor analizado —Horkheimer, Adorno, Habermas, Said, Dussel y Echeverría— 

parte de su propio horizonte, todos comparten una preocupación común: la 

racionalidad moderna, lejos de haber consolidado un orden emancipador, ha 

producido formas nuevas y más sutiles de dominación, tanto a nivel material como 

simbólico. 

En primer lugar, inicialmente Horkheimer, y después él junto con Adorno, ofrecen 

una crítica pionera a la razón instrumental, señalando cómo el proyecto ilustrado de 

dominio sobre la naturaleza terminó derivando en una forma totalitaria de 

racionalidad. La razón, convertida en instrumento técnico, dejó de orientarse a fines 

éticos o comunitarios y se subordinó al cálculo, la administración y la eficiencia. Esta 

mutación produjo no sólo un sistema económico y político alienante, sino también 

una subjetividad debilitada, incapaz de resistir al conformismo. Su crítica de la 

industria cultural pone de relieve cómo la cultura misma se ha convertido en una 

herramienta más del aparato de dominación capitalista, estandarizando el deseo, 

trivializando la experiencia y sofocando la posibilidad de una vida distinta. 

Habermas retoma esta crítica, pero introduce un giro fundamental: propone 

distinguir entre una racionalidad instrumental y una racionalidad comunicativa. Esta 

distinción le permite reconstruir las condiciones normativas de una modernidad 

alternativa, en la que el entendimiento intersubjetivo y la deliberación ocupen el 

lugar del cálculo y la eficiencia. En este marco, la política no es ya el arte de 

gobernar a través de expertos, sino un proceso de formación discursiva de la 

voluntad colectiva. La ética del discurso y la teoría de la acción comunicativa abren 

un horizonte donde la emancipación no se juega en la técnica ni en la autoridad, 

sino en la capacidad de los sujetos de dialogar, argumentar y construir consensos 

legítimos. 



Página 64 de 129 

 

La crítica poscolonial de Edward Said expande esta interrogación al terreno global, 

mostrando cómo el saber moderno no ha sido neutral, sino profundamente 

implicado en los procesos de dominación imperial. El orientalismo, entendido como 

un sistema discursivo que produce y mantiene la diferencia colonial, revela que la 

razón moderna ha operado también como dispositivo de poder simbólico, al 

construir a los otros como objetos de conocimiento y de intervención. Said pone así 

en cuestión el supuesto universalismo del pensamiento moderno, revelando su 

carácter situado, interesado y eurocéntrico. 

Enrique Dussel lleva esta crítica aún más lejos al afirmar que la modernidad misma 

se funda sobre el acto violento de la colonización. Desde su perspectiva, no puede 

haber una crítica suficiente al paradigma moderno si no se asume la exterioridad 

del mundo colonial como lugar epistémico. La filosofía de la liberación que propone 

parte del reconocimiento del otro oprimido como fuente de normatividad, y exige 

repensar la política, la ética y el conocimiento desde la experiencia histórica de los 

pueblos subalternos. Resignificando los logros de la modernidad desde las luchas 

concretas por la dignidad y la justicia de los oprimidos. 

Bolívar Echeverría, por su parte, introduce una dimensión esencial para esta crítica: 

la disputa por el sentido cultural. Su teoría de los ethos de la modernidad, y en 

particular del ethos barroco, permite pensar formas de vida que, desde dentro de la 

modernidad capitalista, resisten a su lógica homogeneizante. La modernidad, en 

esta clave, no es un destino cerrado, sino un campo de luchas culturales en las que 

se juega la posibilidad de una vida emancipada. 

En conjunto, estas críticas desmantelan la imagen hegemónica de la modernidad 

como sinónimo de progreso, racionalidad y universalidad. Lo que aparece, en 

cambio, es una modernidad inacabada, contradictoria, profundamente ambigua: 

capaz de abrir horizontes de emancipación, pero también de consolidar nuevas 

formas de dominación. La razón, lejos de ser una garantía de libertad, puede 

convertirse en instrumento de opresión. Y la política, en lugar de realizar la 

autonomía colectiva, puede volverse una técnica de control. 



Página 65 de 129 

 

Frente a este diagnóstico, el desafío radica en no entregarse a un relativismo 

posmoderno, sino pensar formas alternativas de racionalidad, de política y de 

subjetividad. Esto exige una crítica que no se limite a describir los mecanismos de 

poder, sino que sea capaz de imaginar y prefigurar nuevas formas de ser en 

sociedad. En este sentido, las críticas aquí exploradas apuntan a una 

transformación radical del orden simbólico y material de lo moderno. 

Esta transformación pasa por varias tareas convergentes. En el plano ético, se trata 

de reubicar al otro como fuente de normatividad, ya no como objeto de asimilación 

o exclusión. En el plano político, se trata de reconstruir la organización social desde 

la deliberación, la participación y la justicia simbólica. En el plano epistémico, se 

impone la necesidad de una pluriversalidad del saber, que descolonice las 

categorías del pensamiento y reconozca la validez de otras racionalidades. Y en el 

plano cultural, se trata de resistir la hegemonía del capitalismo con formas de vida 

que afirmen la dignidad, la comunidad y el sentido. 

El capítulo siguiente —dedicado a la crítica desde la antropología evolutiva— no 

abandona esta línea crítica, sino que la profundiza desde otro ángulo: el de la 

biología de nuestra especie, la evolución cooperativa y las raíces sociales de la 

moral humana. Esta aproximación, empírica y científica, complementa las críticas 

filosóficas anteriores al ofrecer una base material e interdisciplinaria para cuestionar 

el supuesto individualismo natural que propone el paradigma instrumental moderno. 

La sociabilidad humana, como mostraremos, no es una imposición cultural sobre 

una naturaleza egoísta, sino una herencia evolutiva que hace de la cooperación y 

el cuidado elementos fundamentales de nuestra especie. 

Así, las críticas aquí desarrolladas no sólo deconstruyen los fundamentos del 

paradigma moderno desde la filosofía, la política y la cultura, sino que también abren 

la posibilidad de pensar otras formas de racionalidad, más allá del cálculo 

instrumental. Esta apertura exige una relectura del ser humano que no se limite a 

las categorías normativas heredadas de la modernidad, sino que explore también 

su dimensión material, evolutiva y cooperativa. En este sentido, el tránsito hacia una 



Página 66 de 129 

 

crítica antropológica no representa un giro temático, sino una profundización: si la 

razón moderna ha sido denunciada por su pretensión de universalidad abstracta, es 

necesario ahora interrogar su base antropológica —el supuesto de un individuo 

competitivo y autosuficiente— para proponer en su lugar una concepción del sujeto 

como ser relacional, interdependiente y constituido en prácticas de colaboración. 

Este será el objetivo del próximo capítulo 

  



Página 67 de 129 

 

CAPÍTULO 3. CRÍTICA DESDE LA ANTROPOLOGÍA 

EVOLUTIVA 

 

Tras haber cuestionado en el capítulo anterior las bases filosóficas del paradigma 

moderno desde una crítica racional y cultural, este capítulo propone ampliar la 

discusión desde el campo de la antropología evolutiva. La crítica al modelo 

individualista-instrumental no se agota en el plano teórico: puede y debe reforzarse 

con argumentos provenientes de las ciencias empíricas, particularmente aquellas 

que estudian la historia evolutiva del ser humano y los mecanismos biológicos y 

culturales de la cooperación. Estas disciplinas permiten identificar los supuestos 

naturalizados sobre el individuo y la competencia que han servido de base para la 

justificación del orden político moderno. En lo que sigue, se despliega una lectura 

crítica de dichos supuestos, no desde su genealogía filosófica, sino desde su 

inadecuación empírica respecto a la evidencia disponible sobre la evolución de la 

moral, la cooperación y la vida social humana. 

La centralidad que el paradigma moderno otorga al contrato como forma fundante 

de lo social parte del supuesto de que la convivencia requiere ser “artificialmente” 

instituida sobre una naturaleza humana innatamente egoísta y aislada. Sin 

embargo, investigaciones paleoantropológicas recientes coinciden en señalar que 

la sociabilidad, la cooperación y la sensibilidad moral no son superestructuras 

culturales impuestas sobre una base individualista, sino capacidades 

evolutivamente seleccionadas por su valor adaptativo. Este cuestionamiento no sólo 

desmonta los supuestos del modelo contractual moderno, sino que permite abrir el 

horizonte para pensar instituciones políticas ancladas en relaciones de 

interdependencia más que de subordinación. 

Como ha señalado Bermúdez de Castro (2021), la cooperación social fue clave para 

la supervivencia del Homo sapiens: sin vínculos de reciprocidad, cuidado mutuo y 

transmisión cultural, no hubiéramos podido adaptarnos a entornos ecológicos 



Página 68 de 129 

 

diversos ni desarrollar instituciones complejas. Como veremos, el comportamiento 

moral, lejos de ser un adorno tardío de la civilización, aparece como una dimensión 

constitutiva de la naturaleza humana. Este reconocimiento obliga a repensar los 

fundamentos mismos de la política: si no somos sujetos aislados y egoístas por 

defecto, entonces no tiene sentido organizar la vida social a partir de estructuras 

basadas en el miedo, el control y la competencia. En lugar de ello, se vuelve 

necesario explorar formas de organización social que partan de nuestra condición 

cooperativa y relacional. 

Este capítulo se divide en cuatro secciones. En la primera, se analiza cómo la 

sociabilidad y la empatía tienen raíces compartidas con otros primates, 

particularmente en los trabajos de Frans de Waal. En la segunda, se aborda la 

evolución de las normas morales y de los sistemas de control de la agresión en 

humanos, con énfasis en Boehm y Wrangham. La tercera explora la coevolución 

entre genes y cultura, incorporando las ideas de Tomasello, Henrich, Bowles y Gintis 

sobre cooperación institucionalizada y aprendizaje social acumulativo. La cuarta 

examina los aportes de la neurobiología del desarrollo y la ecología evolutiva al 

entendimiento de la moralidad humana, a partir de Narváez y Booch. El conjunto de 

estas perspectivas permite desmontar definitivamente el mito del individuo asocial 

y reforzar las bases para una política sustentada en la interdependencia, lo que 

abrirá el camino para discutir, en el capítulo siguiente, las posibilidades de una 

política de la autogestión. 

 

3.1 Sociabilidad como herencia evolutiva 

La crítica al paradigma político moderno —basado en la idea del individuo racional, 

autosuficiente y autónomo— encuentra una poderosa refutación en el campo de la 

antropología evolutiva. Los estudios de primatología y paleoantropología han 

demostrado que la sociabilidad, la empatía y la cooperación no son añadidos 

culturales, sino rasgos profundamente arraigados en nuestra biología. Esta 



Página 69 de 129 

 

perspectiva invierte la premisa liberal moderna: no es la sociedad la que reprime 

una naturaleza violenta, sino que es la naturaleza social del ser humano la que hace 

posible toda forma de organización política. Este giro, más que meramente 

descriptivo, se convierte en un fundamento crítico para repensar las formas 

institucionales que han sido justificadas en nombre de esa supuesta violencia 

originaria. 

Uno de los principales exponentes de esta visión es el primatólogo Frans de Waal, 

quien ha dedicado buena parte de su obra a desmentir la idea de que la moralidad 

es una construcción exclusivamente humana o racional. Como comenta en Primates 

y Filósofos (2006): “de haberse tomado cualquier decisión de crear sociedades, el 

mérito debería atribuirse a la madre naturaleza y no a nosotros mismos” (de Waal, 

2007, p. 28).  

En este libro de Waal plantea que las bases de la ética —empatía, reciprocidad, 

sentido de justicia— están ya presentes en otros primates. Su trabajo con 

chimpancés y bonobos muestra comportamientos que pueden describirse como 

protoéticos: consuelo a individuos heridos, reconciliación tras conflictos, actos de 

ayuda espontánea y reacciones ante la inequidad en la distribución de 

recompensas. Como él comenta:  

“La selección natural puede dar lugar a un increíble espectro de organismos, 

desde los más asociales y competitivos a los más amables y benévolos. Puede 

que este mismo proceso no haya especificado nuestras normas y valores 

morales, pero nos ha dotado de la estructura psicológica, las tendencias y las 

habilidades necesarias para desarrollar una brújula que tenga en cuenta los 

intereses de la comunidad en su conjunto capaz de guiarnos en la toma de 

decisiones vitales. Aquí reside la esencia de la moralidad humana” (de Waal, 

2007, p. 87). 

Este planteamiento desafía frontalmente la tradición filosófica moderna, en 

particular las visiones de Hobbes y Kant. Para Hobbes, en el estado de naturaleza 

el ser humano es un lobo para el hombre (homo homini lupus), y sólo el pacto social, 



Página 70 de 129 

 

garantizado por un soberano, permite superar esta condición. La cooperación sería 

así un artificio institucional, una renuncia estratégica a la violencia originaria. En 

cambio, de Waal muestra que, incluso en ausencia de estructuras formales de 

autoridad, los primates son capaces de gestionar conflictos, mantener vínculos 

duraderos y regular su comportamiento con base en la reciprocidad y la empatía. 

Por su parte, Kant concebía la moralidad como el producto de una razón autónoma 

que se impone a las inclinaciones naturales. La ética kantiana es, en última 

instancia, una ética de la superación de lo biológico. En contraste, de Waal propone 

que la moralidad está enraizada en disposiciones afectivas y sociales, donde la 

empatía, la afiliación y el cuidado no son obstáculos a superar, sino condiciones 

necesarias para la vida moral. Esta crítica no niega el valor de la reflexión moral, 

pero sostiene que su fundamento no es trascendental, sino evolutivo. 

Uno de los puntos clave en la obra del autor es su rechazo a lo que denomina la 

veneer theory —o la teoría de la capa—: la idea de que la moralidad humana es 

apenas una capa superficial que cubre una naturaleza esencialmente egoísta y 

violenta. Esta teoría, que ha tenido gran influencia en la tradición filosófica y política 

occidental, asume que los humanos solo actúan moralmente por imposición externa 

o por cálculo estratégico: “presupone que, en el fondo, no somos verdaderamente 

morales. Considera que la moralidad es un revestimiento cultural, una fina capa que 

oculta una naturaleza egoísta y brutal” (de Waal, 2006, p. 30). 

De Waal responde que esta concepción es no solo pesimista, sino empíricamente 

insostenible:  

“Se trata de un pensamiento por entero dualista: en lugar de un todo 

bien integrado, somos parte naturaleza, parte cultura. La moralidad humana se 

presenta como una fina corteza bajo la cual bullen pasiones antisociales, 

amorales y egoístas. [En realidad,] nunca ha existido la gente libre e igual. Los 

humanos empezamos siendo si es que se puede distinguir un punto de partida- 

seres interdependientes, unidos y desiguales” (de Waal, 2007, pp. 34, 28) 



Página 71 de 129 

 

Como ha mostrado también José María Bermúdez de Castro en Dioses y Mendigos 

(2021), la sociabilidad no es un rasgo accesorio del ser humano, sino un elemento 

definitorio de nuestra especie desde sus orígenes evolutivos y que ha sido un 

proceso profundamente colectivo. Lejos de la imagen del individuo autónomo que 

sobrevive por sus propios medios, el ser humano primitivo dependía de vínculos 

comunitarios estables para alimentarse, criar a sus crías, protegerse y transmitir 

conocimientos. La larga infancia humana, la necesidad de cooperación entre 

adultos, y la organización en grupos con memoria colectiva, fueron condiciones 

biológicas previas a cualquier institucionalización política. 

“El éxito evolutivo de los grupos humanos que sobrevivieron en épocas remotas 

se basó en la cooperación, que precisa de un intercambio de datos sobre el 

medio: predadores, competidores, alimento, condiciones climáticas, refugios, 

etc.” (Bermúdez de Castro, 2021, p. 416). 

Estos hallazgos obligan a revisar críticamente las bases antropológicas del 

pensamiento moderno. Si la sociabilidad no es una imposición externa ni un cálculo 

racional, sino una disposición natural, entonces el modelo del contrato social como 

fundación artificial de la vida política pierde credibilidad. La idea hobbesiana de que 

sin Leviatán estaríamos en guerra permanente se revela como una proyección 

ideológica más que como una constatación empírica. 

Además, el reconocimiento de que compartimos predisposiciones sociales con otros 

primates no disminuye nuestra singularidad como especie, sino que la ubica en un 

continuo evolutivo. La capacidad humana de construir instituciones, transmitir 

normas morales y cooperar a gran escala no niega nuestras raíces biológicas, sino 

que las prolonga. En este sentido, como señala de Waal, la moralidad humana no 

surge como un fenómeno abrupto o exclusivamente cultural, sino como el resultado 

progresivo de una sociabilidad evolutiva cada vez más compleja. Lejos de aparecer 

en el vacío, la ética se desarrolla como una extensión refinada de mecanismos de 

cooperación, cuidado y regulación social ya presentes en nuestros parientes 

primates (de Waal, 2007, pp. 6–8). 



Página 72 de 129 

 

Desde una perspectiva filosófica, este argumento obliga a repensar la idea de que 

la moralidad requiere una fundación racional trascendental o una imposición 

externa. Si la ética surge de la sociabilidad evolutiva, entonces lo moral no es una 

superestructura ideal, sino una dimensión encarnada de nuestra condición 

interdependiente. 

Estos hallazgos no solo muestran que la empatía, la cooperación y la aversión al 

daño tienen una base evolutiva compartida con otras especies, sino que obligan a 

repensar los supuestos filosóficos sobre el origen de la normatividad. Si los 

comportamientos morales surgen de la interacción social y no de una decisión 

racional individual, entonces el sujeto moderno —autónomo, egoísta y contractual— 

pierde su fundamento como núcleo de la vida política. En su lugar, emerge una 

imagen del ser humano como un ente interdependiente, cuyas capacidades 

normativas son inseparables del vínculo con los otros. 

Este reconocimiento tiene profundas implicaciones políticas. Si el ser humano es, 

por naturaleza, un animal moral y social, entonces el diseño de nuestras 

instituciones no debe partir de la desconfianza, el control ni la competencia, sino de 

la posibilidad de potenciar nuestras capacidades cooperativas. La autogestión, 

como veremos en el capítulo siguiente, se presenta entonces no como utopía, sino 

como actualización institucional de una predisposición evolutiva. 

 

3.2 Selección social y el control de la agresión 

Si bien la cooperación, la empatía y el sentido moral tienen una base evolutiva 

profunda, el siguiente paso es comprender cómo estas disposiciones fueron 

institucionalizadas a través de dinámicas sociales de control, selección y 

aprendizaje colectivo. Este apartado se concentra en los mecanismos que 

permitieron a los grupos humanos modular la agresión, consolidar normas 

compartidas y reforzar conductas prosociales, sin necesidad de estructuras 

coercitivas centralizadas. 



Página 73 de 129 

 

Desde esta perspectiva, el origen de la moralidad no debe buscarse en la 

racionalidad autónoma ni en la imposición jurídica, sino en procesos históricos de 

selección social. Tales procesos permitieron la emergencia de formas normativas 

no jerárquicas, basadas en la reciprocidad, la sanción comunitaria y la regulación 

horizontal del conflicto. 

Esta transición desde la prosociabilidad biológica hacia la conformación de 

estructuras éticas colectivas sienta las bases para comprender cómo la cooperación 

puede volverse estable, normativamente orientada y culturalmente transmisible. Los 

conceptos de selección social, control moral y domesticación de la agresión, que se 

analizan a continuación, serán clave para articular —en las secciones siguientes— 

una noción más compleja de institución cooperativa, y para pensar las condiciones 

evolutivas y culturales que hacen posible una política de la autogestión. 

Una de las críticas más sólidas al paradigma moderno de la competitividad y el 

egoísmo fundacional proviene de la noción de selección social, desarrollada por 

Christopher Boehm. En su obra Moral Origins (2012) analiza el origen de la 

sociabilidad humana realizando observaciones directas de las sociedades primitivas 

de cazadores recolectores. 

Boehm plantea que los grupos humanos de cazadores-recolectores ejercieron 

históricamente un control normativo sobre las conductas antisociales, dando lugar 

a formas tempranas de moralidad basadas en la cooperación y en la supervivencia 

del grupo. Lejos de requerir una autoridad soberana para evitar el caos, estas 

comunidades mantenían la cohesión mediante mecanismos sociales informales 

pero efectivos, estructurados en torno a vínculos densos de interdependencia. 

“Hoy, las sociedades de cazadores-recolectores igualitarios parecen apreciar 

las ventajas de tener una banda con más cazadores, ya que esto obviamente 

significa que las grandes presas, que se deberán compartir, vendrán más a 



Página 74 de 129 

 

menudo, y, por lo tanto, habrá menos pausas o periodos donde la gente no 

tenga carne que comer”1 (Boehm, 2012, p. 142). 

Boehm parte de la observación de sociedades actuales de cazadores-recolectores 

como modelos plausibles de organización social prehistórica. En estas 

comunidades, la autonomía individual coexistía con una fuerte presión de grupo 

contra el egoísmo, la violencia y el acaparamiento. A través de lo que él llama 

estrategias de igualación —como el ridículo, el ostracismo o el castigo colectivo—, 

los individuos que ponían en riesgo la cooperación grupal eran sistemáticamente 

corregidos o, en última instancia, eliminados. 

Teniendo en cuenta estas observaciones y la evidencia fósil encontrada, concluye 

que hace aproximadamente 250,000 años los Homo sapiens primitivos comenzaron 

a desarrollar armas y tácticas de caza más complejas, lo que les permitió acceder 

a presas mayores y así obtener más carne. De esta situación, y dadas las 

observaciones en sociedades actuales con estas características, el autor concluye 

que nuestra especie tuvo también una selección natural de tipo social; es decir, una 

selección derivada de los efectos de las preferencias humanas. Lo que él explica es 

cómo nuestra especie, de provenir de un ancestro altamente jerárquico y dominador 

como el Pan Ancestral, desarrolló las características sociables que son observadas 

en las sociedades más primitivas actualmente. 

“Lo que podemos decir con un alto grado de certeza es que el Pan Ancestral 

era jerárquico -y en algún punto del camino, pero con certeza hace 45,000 años 

cuando la modernidad cultural ya se había introducido por completo, los seres 

humanos se convirtieron en decididamente igualitarios. También podemos decir 

que esto sucedió porque los tipos Alpha estaban siendo derribados o 

ejecutados si fallaban en controlarse a sí mismos y restringir sus propias 

demostraciones de poder” (Bohem, 2012, p. 154). 

 
1 Esta y todas las traducciones de los libros citados en este capítulo escritos en inglés, son propias. 



Página 75 de 129 

 

Esta selección social, implica la preferencia por personas con las que se puedan 

tener asociaciones útiles (lo que permite cazar grandes presas y tener una 

repartición relativamente igualitaria de la carne, por lo que la actividad puede ser 

sostenible en el tiempo), así como el rechazo de las personas “desviadas” (los 

matones, los tramposos y los ladrones) aunque estos fueran más fuertes, ya que 

las coaliciones eran capaces de atacar a este tipo de miembros. De este modo:  

“Cuando el castigo grupal se hizo más severo y frecuente nuestro pool de genes 

se vio afectado, ya que el castigo redujo la aparición de actitudes desviadas [lo 

que] creó una presión en la selección para favorecer individuos con un mejor 

control de sí mismos” (Boehm, 2012, p. 149).  

Para Boehm, el instrumento que desarrolló nuestra especie para este mejor 

autocontrol fue la evolución de la consciencia, que bien pudo haber sido 

seleccionada “por la fuerza […] y pudo haber comenzado de manera abrupta […] 

ya que el castigo colectivo a los intimidadores pudo haberse intensificado 

principalmente como un desarrollo cultural” (Boehm, 2012, p. 152). 

El origen evolutivo de la moral, según Boehm, está ligado a la capacidad de anticipar 

la desaprobación del grupo y de sentir culpa por transgredir normas compartidas o 

miedo por sus consecuencias, lo que habría sido clave para la conformación de 

sujetos morales. Esta forma de selección no actúa sobre la biología directa del 

individuo (como en la selección natural clásica), sino sobre su comportamiento 

social dentro del grupo, como una respuesta adaptativa a la vida grupal intensiva. 

Del mismo modo, Richard Wrangham, en su artículo Hypotheses for the Evolution 

of Reduced Reactive Aggression in the Context of Human Self-Domestication 

(2019), realiza un estudio acerca de la reducción de lo que él llama agresión reactiva 

—la agresión directa, inmediata, sin premeditación—. Parte también, como Bohem, 

del estudio de sociedades de cazadores-recolectores primitivos, así como de la 

evidencia que proporciona la paleoantropología. Pero para Wrangham, la mejor 

explicación sobre la presión de selección que condujo a una reducción de la 

agresión reactiva —que empezó hace aproximadamente 300,000 años— es la 



Página 76 de 129 

 

aparición de “la intencionalidad colectiva en forma de conspiración basada en el 

lenguaje. […] Esta nueva y sofisticada capacidad cognitiva habría llevado a los 

subordinados a seleccionar socialmente contra los luchadores agresivos” 

(Wrangham, 2019, p. 9). 

Esta conspiración basada en el lenguaje es explicada como un cambio del tipo de 

dominación, pasando de un macho alfa dominador y jerárquico a sociedades 

igualitarias de cazadores-recolectores. El lenguaje permite mecanismos de control 

que no implican la agresión física, como son los regaños, el ridículo o el ostracismo; 

pero que, en caso de ser inefectivos, legitima la ejecución del individuo, evitando la 

propagación de su pool de genes particular; es decir, al eliminar a los desviados no 

se le permite la reproducción, por lo que sus características genéticas específicas 

—o pool de genes— no se heredan a las generaciones futuras, con lo que da lugar 

al fenómeno de la selección social. Con el uso de armas ya siendo cotidiano en 

aquella época, la ejecución de los indeseados habría sido relativamente fácil. Una 

vez que se comenzó a seleccionar contra la agresión reactiva, los efectos esperados 

habrían incluido, como subproducto, el aumento de la tolerancia social y mejores 

habilidades para comunicar y cooperar: 

“Después de que se hubiera iniciado el sistema selectivo, probablemente 

habría habido un bucle de retroalimentación positiva que conduciría a una 

evolución acelerada de los rasgos asociados con la domesticación, como 

parece indicar el registro fósil. El declive evolutivo de la agresión reactiva habría 

abierto posibilidades crecientes para que la selección social y el autocontrol 

contribuyeran al desarrollo de tendencias prosociales” (Wrangham, 2019, p. 9). 

La selección natural, pero sobre todo la selección social, ha tenido un impacto 

significativo en la especie humana: ha permitido a través de la cooperación, la 

distribución y el lenguaje una progresiva selección de individuos con capacidades 

comunicativas y cooperativas, con una propensión a la reducción de la agresión 

reactiva. Esto explica, hasta cierto punto, el salto tan grande que hizo el Homo 

sapiens respecto al jerárquico Pan Ancestral, de quién también descendemos y con 



Página 77 de 129 

 

quién necesariamente compartimos algo de nuestro pool de genes. Es por ello que 

no es extraño encontrar individuos con características de “macho alfa”, que, sin 

embargo, están forzados a ejercer un autocontrol si quieren participar de la 

sociabilidad en su comunidad, a fuer de arriesgarse a ser sometido al castigo 

colectivo.  

Esta selección social es interiorizada dentro de la especie primero como una 

determinación cultural, propia y específica un grupo de personas; es decir, que antes 

de operar como un factor de selección para la especie, lo fue para un determinado 

grupo. Este comportamiento, probablemente por aprendizaje, se fue propagando 

por el resto de los grupos humanos de una manera abrupta (según las evidencias 

paleoantropológicas), con lo que se fue abandonando el modelo jerárquico. Es por 

ello que podemos decir que una de las estrategias principales de sobrevivencia de 

nuestra especie ha sido ha sido la cooperación, la acción grupal y colectiva, y no el 

ejercicio vertical del poder, como algunas teorías de la filosofía política pretenden 

afirmar. 

Lo notable de este artículo es que muestra cómo la cultura tiene el poder de 

modificar patrones evolutivos. Si las sociedades humanas eliminaron a los 

individuos más agresivos, no solo estaban moldeando su cultura, sino también su 

biología social. El resultado fue una especie más propensa a la cooperación, con 

mecanismos emocionales y cognitivos adaptados para la vida en comunidad. Esta 

autodomesticación está correlacionada con rasgos como la reducción del 

dimorfismo sexual, el incremento del control emocional y la capacidad para 

compartir normas, lo cual sugiere que los fundamentos de la vida política no se 

encuentran en la dominación, sino en la coordinación y el aprendizaje colectivo. 

La conjunción entre Boehm y Wrangham permite sostener que la moralidad humana 

no solo es una capacidad evolutiva, sino un producto histórico de selección social. 

No se trata de un universal abstracto ni de una imposición jurídica externa, sino de 

un conjunto de disposiciones sociales cultivadas por la experiencia vivida en grupo 

y sostenidas por vínculos afectivos y expectativas normativas compartidas. Este 



Página 78 de 129 

 

argumento ataca directamente al paradigma liberal-instrumental, que parte del 

supuesto de sujetos peligrosos, egoístas y violentos que solo pueden convivir bajo 

amenaza de castigo institucional y bajo estructuras centralizadas de autoridad. 

Desde esta perspectiva, el orden moral no requiere una autoridad centralizada ni 

una instancia soberana que garantice el cumplimiento de normas. Las propias 

dinámicas sociales —cuando están basadas en vínculos densos, reciprocidad y 

participación colectiva— pueden generar y sostener estructuras normativas 

estables. El castigo, la exclusión o la desaprobación no requieren ser 

monopolizados por un Estado: pueden ser ejercidos las comunidades en 

condiciones de simetría relacional. 

Esta interpretación exige desplazar la pregunta filosófica tradicional ¿qué justifica la 

autoridad moral? hacia otra más radical: ¿qué condiciones sociales hacen posible 

que emerja? La normatividad deja de entenderse como un mandato externo y pasa 

a concebirse como una construcción afectiva y comunitaria. 

Así, estos autores nos ofrecen una base empírica y teórica para pensar una política 

que no parta del miedo ni del control autoritario, sino de la confianza en nuestras 

capacidades morales ancestrales. El ser humano no necesita ser domesticado por 

instituciones externas: ya ha sido domesticado —por sí mismo— a través de su 

historia evolutiva compartida. 

En suma, la evidencia proveniente de la selección social y la autodomesticación 

cuestiona la necesidad de un poder soberano externo para garantizar el orden 

moral. La capacidad de autorregulación afectiva y sanción colectiva que muestran 

estas comunidades de cazadores-recolectores indica que la cohesión social no 

depende del monopolio institucional de la violencia, sino de estructuras de 

convivencia basadas en la reciprocidad, la equidad y la vigilancia compartida. Esta 

lectura nos obliga a reconsiderar el núcleo normativo del Estado moderno y abre la 

posibilidad de pensar una política fundada en la cooperación autónoma y en el juicio 

moral distribuido. 



Página 79 de 129 

 

A partir de aquí, cabe preguntarse cómo esta predisposición cooperativa pudo 

escalar a través del tiempo y dar lugar a formas más complejas de organización 

social. ¿De qué modo la cultura, el lenguaje y las instituciones normativas 

moldearon y amplificaron la moralidad evolutiva? Comprender esta dimensión exige 

ampliar el foco: ya no basta con analizar las emociones morales o los mecanismos 

de sanción, sino que debemos atender a cómo los seres humanos han construido 

redes simbólicas, prácticas compartidas e instituciones normativas que han 

moldeado, a su vez, nuestra propia biología social. Estas preguntas orientan la 

siguiente sección, dedicada a explorar los procesos de coevolución entre lo 

biológico y lo simbólico que sustentan la cooperación institucionalizada. 

 

3.3 Cultura cooperativa y evolución gen-cultura 

La comprensión de la cooperación humana no puede limitarse a las raíces 

biológicas comunes con otros primates ni al control social de las actitudes 

consideradas “desviadas”. Como se ha mostrado en la sección anterior, la moralidad 

emerge de la interacción social sostenida, sin necesidad de estructuras jerárquicas. 

Sin embargo, para entender cómo esa moralidad se estabiliza, se expande y se 

transmite más allá del pequeño grupo, es necesario considerar una dimensión clave 

del comportamiento humano: la cultura. No se trata de un simple entorno simbólico, 

sino de un sistema dinámico de transmisión acumulativa de conocimientos, normas 

y prácticas, que ha transformado profundamente la arquitectura cognitiva y 

emocional de nuestra especie. Esta perspectiva ha sido desarrollada por autores 

como Michael Tomasello, Herbert Gintis, Samuel Bowles y Joseph Henrich, quienes 

han articulado el concepto de coevolución gen-cultura para explicar cómo los rasgos 

culturales afectan la evolución biológica y viceversa. 

Michael Tomasello, en Why We Cooperate (2009), plantea que la capacidad de 

cooperación humana no se basa únicamente en una disposición empática o en la 

necesidad de evitar la violencia, sino en una estructura cognitiva profundamente 



Página 80 de 129 

 

social, resultado de la coevolución entre capacidades mentales y contextos 

culturales colaborativos. Según Tomasello, nuestra especie desarrolló una 

intencionalidad compartida: una capacidad única para crear con otros intenciones y 

acuerdos comunes en entornos de esfuerzos compartidos que se estructuran en 

procesos de atención común y conocimiento mutuo, delimitados por motivaciones 

cooperativistas para ayudar y compartir con otros (Tomasello, 2009, p. XIII). 

Esta competencia cognitiva posibilitó el surgimiento de prácticas como el 

aprendizaje por instrucción directa, la normatividad compartida y la 

institucionalización de la cooperación. No se trata solo de que los humanos 

cooperen más que otros animales, sino que lo hacen de manera normativamente 

estructurada: se espera que los demás cooperen, se sanciona cuando no lo hacen, 

y se valoran las conductas altruistas.  

Herbert Gintis, Carel van Schaik y Christopher Boehm, en su artículo Zoon politikon: 

The evolutionary origins of human socio-political systems (2019), llegan a una 

conclusión muy interesante: si bien nuestra herencia biológica y genes nos 

determinan en tanto que no podemos ser algo diferente a lo que está inscrito en 

ellos (por ejemplo, no podemos respirar bajo el agua, volar o ser hermafroditas), es 

importante resaltar que como especie hemos tenido también un proceso de 

evolución cultural, como lo fue la domesticación del uso del fuego y su posterior 

dispersión por toda la especie; esto permitió una ingesta mayor de proteína animal 

derivada de la mejor digestión que se tiene de la carne cocida, lo que redundó en 

una readaptación de nuestro cuerpo. Otro ejemplo de esta evolución cultural es la 

selección social, que ya tratamos en el capítulo anterior. 

Para estos autores, existe una evolución gen-cultura: hemos evolucionado como 

especie tanto por nuestros genes, como por los aprendizajes que han sido 

comunicados y difundidos desde tiempos primitivos hasta nuestros días. El 

escenario que plantean sobre la evolución sociopolítica del ser humano es el 

siguiente:  



Página 81 de 129 

 

“Nuestros antepasados primates desarrollaron un orden sociopolítico complejo 

basado en una jerarquía de dominación social dentro de grupos de varios 

hombres y varias mujeres. Posibilitado por el bipedismo, los cambios 

ambientales hicieron que una dieta de carne de animales grandes mejorara la 

aptitud física en la línea de los homínidos. […] El nicho de los homínidos requirió 

una coordinación cada vez más sofisticada para la proveeduría colectiva de 

carne, la dependencia ocasional, pero crítica, de los recursos producidos por 

otros, una voluntad complementaria de proporcionar recursos a otros y 

procedimientos para el reparto justo de la carne y los deberes colectivos. La 

disponibilidad de armas letales en la sociedad primitiva de los homínidos podría 

haber ayudado a estabilizar este sistema porque socavó las tendencias de los 

dominantes a explotar a otros en la sociedad. De este modo, surgieron dos 

estructuras sociopolíticas exitosas para mejorar la flexibilidad y la eficiencia de 

la cooperación social en los seres humanos y probablemente en sus 

antepasados homínidos. La primera era la jerarquía de dominación inversa, que 

requería un cerebro lo suficientemente grande como para permitir a las bases 

de una banda crear coaliciones efectivas que pudieran poner fin definitivamente 

a la hegemonía de los machos alfa y reemplazarla con un orden igualitario 

duradero. Los líderes se mantenían débiles, y su éxito reproductivo dependía 

de la capacidad de persuadir y motivar, junto con la capacidad de las bases 

para llegar a un consenso con ese liderazgo. El segundo era la crianza 

cooperativa de los niños y la caza, que proporcionaban una fuerte 

predisposición psicológica hacia la prosocialidad y favorecían las normas 

internalizadas de justicia. Este sistema persistió hasta que los cambios 

culturales del Holoceno tardío fomentaron la acumulación de riqueza material, 

a través de la cual se hizo posible una vez más mantener una jerarquía de 

dominación social basada en la coerción” (Gintis, van Schaik y Boehm, 2019, 

p. 27). 

Como puede verse, este escenario tiene importantes implicaciones para la filosofía 

política, ya que, si bien las personas pudieran tender hacia el dominio individual, 

heredado del Pan Ancestral, del mismo modo pueden formarse alianzas para 

deponer a otras personas que pretendan dominar. Los seres humanos somos 



Página 82 de 129 

 

mucho más capaces de formar alianzas duraderas que otros primates, debido 

principalmente a nuestras propensiones psicológicas a colaborar, lo que promovió 

la cooperación en la caza y la protección mutua. Lo anterior, en realidad, implica 

que, como seres humanos, “muchas formas de organización sociopolítica son 

compatibles con la particular amalgama humana de predisposiciones jerárquicas y 

antijerárquicas” (Gintis et al., 2019, p. 27); por lo anterior, podemos afirmar que aún 

falta mucho que decir al respecto en el campo de la filosofía política. 

Esta aproximación a la antropología evolutiva nos permite ver que, ahí en los 

registros fósiles y en las sociedades más primitivas que pueden ser observadas y 

estudiadas, existe una tendencia hacia la formación de grupos con estructuras de 

acción colectiva, cooperativa e igualitaria; es decir, sociedades. Pareciera, pues, 

que es éste, junto con el lenguaje, uno de los rasgos más distintivos de la evolución 

de nuestra especie. Nos es natural, diríamos de manera coloquial; no existe ningún 

ser humano que no haya nacido en sociedad, que no haya requerido de la 

cooperación de los otros (cuidados, protección, sustento), ni que haya sido, en 

ningún sentido, autosuficiente. Nuestra humanidad está definida, entre otras cosas, 

por ser gregarios: nuestra especie ha evolucionado con estrategias de 

interdependencia y de cooperación sin las cuales el estado primitivo donde sólo hay 

energía para la reproducción de los aspectos materiales más básicos de la 

existencia nunca hubiera sido superado. 

Esta tesis cuestiona nuevamente el supuesto moderno de que el orden político 

necesita ser impuesto desde fuera. Si los humanos han coevolucionado como 

especie normativamente cooperativa, entonces la autoridad externa no es una 

condición de posibilidad de la vida social, sino una respuesta histórica contingente, 

derivada de contextos de ruptura o desconfianza. Las normas, las sanciones y la 

deliberación no son artificios externos, sino componentes integrados en nuestra 

biología cultural, sostenidos por estructuras cognitivas y afectivas que han 

evolucionado para facilitar la vida en común. 



Página 83 de 129 

 

La importancia de esta visión radica en que permite imaginar formas políticas 

fundadas en la cooperación institucionalizada sin coerción centralizada. Si la 

cooperación puede emerger entre extraños a través de normas compartidas, 

reputación y reciprocidad indirecta, entonces es posible pensar en sistemas 

políticos descentralizados y participativos, sostenidos por vínculos de confianza, 

deliberación y control mutuo, que no reproduzcan la lógica del control vertical ni la 

dependencia en una autoridad soberana. Se trata, en última instancia, de desplazar 

el eje de la política desde la obediencia a la co-construcción de lo común. 

*** 

El recorrido desarrollado a lo largo de este capítulo ofrece un contundente 

desmentido empírico a los supuestos del paradigma sociopolítico instrumental 

moderno. La antropología evolutiva ofrece una perspectiva basada en evidencia 

científica sobre la naturaleza intrínsecamente gregaria y cooperativa del ser 

humano, minando las premisas individualistas que han dominado la filosofía política 

moderna. A través del estudio de nuestras sociedades prehistóricas y de nuestros 

antepasados primates, esta disciplina arroja luz sobre los orígenes de nuestra 

especie que ha evolucionado con precursores prosociales y de cooperación. 

Contrariamente a la visión del individuo egoísta y competitivo que busca su propio 

beneficio a expensas de los demás —impulso que debe de ser regulado para vivir 

en sociedad— la antropología evolutiva revela que, desde nuestros inicios como 

especie, hemos sido seres interdependientes y cooperativos. Nuestra sociabilidad 

no es simplemente un acuerdo voluntario entre individuos libres y autónomos, sino 

una característica innata que se remonta a millones de años de evolución. Desde 

nuestros ancestros primates hasta las sociedades de cazadores-recolectores, 

hemos dependido de la colaboración y la ayuda mutua para sobrevivir y prosperar 

como especie. La teoría contractualista de la filosofía política, que postula que 

renunciamos a parte de nuestra libertad individual en aras de la sociedad, parece 

no sostenerse. No somos seres que nacen aislados y luego deciden unirse a la 

sociedad, sino que nacemos y nos desarrollamos en un entorno social y cultural que 



Página 84 de 129 

 

nos moldea y define como individuos sociales desde el momento mismo de nuestro 

nacimiento. 

Hemos visto que Frans de Waal y Bermúdez de Castro mostraron que la sociabilidad 

y la empatía no son invenciones culturales, sino disposiciones evolutivas 

compartidas con otros primates y profundizadas en el linaje humano. Christopher 

Boehm y Richard Wrangham revelaron cómo el control colectivo de la agresión y la 

domesticación social han moldeado nuestras disposiciones morales. Tomasello, 

Henrich, Bowles y Gintis explicaron la emergencia de instituciones cooperativas a 

partir de procesos de coevolución gen-cultura. En conjunto, estas contribuciones 

delinean una concepción del ser humano cuya orientación hacia la cooperación no 

es una excepción a domesticar, sino una potencialidad a cultivar.  

Si bien es cierto que existen jerarquías de dominación en algunas sociedades, 

también es verdad que nuestra especie ha desarrollado mecanismos de control 

social y normas de cooperación que permiten la convivencia pacífica sin necesidad 

de imposición autoritaria. 

La cooperación en la caza, el reparto equitativo de recursos y la formación de 

coaliciones para enfrentar amenazas externas son prácticas que se remontan a 

nuestros ancestros más primitivos y que han sido fundamentales en nuestra 

supervivencia como especie. Estas estrategias de colaboración han sido 

favorecidas por la selección natural y la selección social, que dan lugar a una 

predisposición innata hacia la prosocialidad y la justicia. 

La evolución cultural, que es un producto de la selección social y que incluye el 

desarrollo del lenguaje y la transmisión de conocimientos y normas sociales, ha sido 

tan importante como la evolución biológica en la configuración de nuestra especie. 

Nuestra capacidad para formar alianzas duraderas y cooperativas, así como para 

internalizar normas de comportamiento y justicia, ha sido clave en la organización 

de nuestras sociedades y en la resolución de conflictos de manera pacífica. 



Página 85 de 129 

 

En resumen, hemos visto que la cultura ha sido determinante en la evolución del 

ser humano. Nuestra sociabilidad no es un producto de la voluntad individual, sino 

una característica inherente a nuestra naturaleza que ha sido moldeada por millones 

de años de evolución cultural y biológica. Reconocer esta realidad es esencial para 

comprender nuestra condición humana y construir sociedades más justas, 

equitativas y sostenibles en el futuro. 

Lejos de proponer una idealización ingenua de la naturaleza humana, esta 

perspectiva reconoce los riesgos, ambivalencias y límites del comportamiento 

moral. Pero lo hace sin negar que existen en nuestra biología, en nuestra cultura y 

en nuestras prácticas sociales más fundamentales las bases suficientes para 

pensar en una organización política no centrada en la competencia, el miedo o el 

control vertical. La autogestión social, como se explorará en el próximo capítulo, no 

es una proyección utópica, sino una posibilidad real inscrita en nuestra historia 

evolutiva. 

Este capítulo ha propuesto así un cambio de lente: mirar la política no desde el 

paradigma de la escasez y el conflicto permanente, sino desde la abundancia de 

vínculos, la capacidad de empatía y la fuerza estructurante de la colaboración. Esta 

mirada exige redibujar los contornos de lo político, y situar la vida en común —no 

su ruptura— como el punto de partida de toda teoría crítica de la organización social.  



Página 86 de 129 

 

CAPÍTULO 4. AUTOGESTIÓN SOCIAL, PODER Y FORMAS 

DE LO COMÚN 

 

Los dos capítulos anteriores han puesto en crisis los fundamentos antropológicos, 

epistemológicos y normativos del modelo político moderno. La imagen del ser 

humano como un individuo esencialmente egoísta, competitivo y movido por el 

interés personal ha sido desmantelada desde múltiples frentes. La primatología, la 

antropología moral y la biología evolutiva muestran que la cooperación, la empatía 

y la normatividad no son accidentes culturales ni logros civilizatorios tardíos, sino 

dimensiones constitutivas de nuestra historia evolutiva y de nuestra ontogénesis 

como especie. 

Esta revisión no solo tiene implicaciones descriptivas, sino que exige una profunda 

reconsideración del modo en que concebimos y organizamos la vida política. Si las 

instituciones modernas descansan sobre una concepción negativa del sujeto —

como carente de moralidad espontánea, incapaz de autogobierno y necesitado de 

coerción externa— entonces las estructuras jerárquicas, centralizadas y 

representativas que dominan nuestros regímenes políticos no son simplemente 

técnicas neutrales, sino encarnaciones de una antropología falsa. 

Este capítulo propone explorar las consecuencias normativas de estos hallazgos. 

¿Qué tipo de organización política es coherente con una concepción del ser humano 

como cooperativo, empático y normativamente competente? ¿Qué alternativas 

existen a la racionalidad instrumental y al modelo vertical de poder que han definido 

la modernidad? Para responder a estas preguntas, este capítulo se estructura en 

tres secciones. La primera examina críticamente las formas tradicionales del poder 

político y su lógica jerárquica; la segunda desarrolla el concepto de racionalidad 

colaborativa como una epistemología política alternativa; la tercera propone el 

paradigma de la autogestión social como forma institucional coherente con las 

capacidades y disposiciones humanas descritas en el capítulo anterior. 



Página 87 de 129 

 

4.1 Crítica a la verticalidad institucional 

La política moderna se ha construido sobre una profunda desconfianza hacia la 

capacidad de los seres humanos de organizarse sin jerarquía. Desde Hobbes hasta 

la teoría liberal contemporánea, la autoridad política aparece como una necesidad 

técnica frente a una condición humana esencialmente conflictiva. Esta lectura, que 

postula que el orden debe ser impuesto desde fuera del cuerpo social, ha justificado 

formas de representación que suplantan la participación, aparatos administrativos 

que concentran la decisión, y estructuras jurídicas que naturalizan la separación 

entre gobernantes y gobernados. 

Pero si aceptamos, como se ha argumentado previamente, que los seres humanos 

poseen capacidades innatas de cooperación, que el juicio moral emerge 

precozmente, y que la vida social se organiza en torno a formas compartidas de 

sentido y reconocimiento, entonces la necesidad de estructuras verticales se vuelve, 

al menos, discutible. Las instituciones jerárquicas ya no se presentan como el único 

modo posible de coordinar la vida colectiva, sino como una solución históricamente 

contingente a un problema mal planteado. 

Además, la verticalidad institucional no es neutral: tiende a clausurar el conflicto 

social bajo la apariencia de estabilidad, y a excluir a los sujetos comunes de los 

procesos donde se decide lo común. La representación política no es simplemente 

una herramienta funcional, sino una tecnología de la separación que desplaza la 

agencia colectiva hacia élites técnicas, partidos o burócratas. Esta arquitectura del 

poder, lejos de resolver el conflicto, lo convierte en una cuestión gestionable, 

eliminando su potencia transformadora. 

Ahora bien, esta estructura no solo organiza las funciones del poder: también 

moldea la subjetividad de los miembros de la comunidad. Las instituciones políticas 

no solo regulan comportamientos, sino que inciden en la manera en que los sujetos 

se perciben a sí mismos como agentes. Un entorno institucional que externaliza 

sistemáticamente la decisión política forma individuos habituados a delegar, a 



Página 88 de 129 

 

obedecer y a no implicarse de los procesos colectivos. En lugar de cultivar la 

reflexión, el juicio y la responsabilidad compartida, la verticalidad fomenta la 

pasividad, el desinterés y la percepción de impotencia. 

Esto tiene consecuencias directas sobre la capacidad de los sujetos para determinar 

y ejercer su moralidad. Como ya se ha argumentado, la normatividad no se impone 

desde fuera, sino que emerge en contextos de interacción simétrica, donde los 

sujetos deliberan, coordinan expectativas y reconocen al otro como interlocutor 

válido. Si las instituciones bloquean estas condiciones —por ejemplo, sustituyendo 

el diálogo por órdenes, o la deliberación por gestión técnica—, entonces inhiben el 

desarrollo mismo de la moralidad.  

Más aún, este efecto formativo de la verticalidad reproduce el orden que lo genera. 

A medida que se profundiza la separación entre quienes deciden y quienes 

obedecen, se consolida la creencia de que la participación directa es inviable, que 

el conflicto debe ser administrado por expertos y que el juicio colectivo es un riesgo 

que debe limitarse. Así, la jerarquía institucional no solo limita lo posible, sino que 

produce subjetividades que internalizan esos límites como inevitables. La 

dominación, entonces, ya no necesita imponerse por la fuerza: opera como una 

pedagogía silenciosa que modela lo que los sujetos consideran normal, necesario 

o deseable. 

Rechazar la verticalidad no implica abrazar el caos, sino abrir la posibilidad de 

formas organizativas que partan de la igualdad epistémica y moral de los sujetos, 

de su capacidad de deliberar, de establecer normas y de sostener compromisos 

mutuos. Las condiciones para ello —como se ha mostrado— no son ideales lejanos, 

sino dimensiones concretas de la vida humana. Repensar la arquitectura del poder 

desde una concepción distinta de la subjetividad es fundamental. Esta 

reconstrucción no puede limitarse a cambiar quién detenta el poder, sino que exige 

interrogar desde qué tipo de racionalidad pensamos la sociabilidad, el poder, la 

organización y la subjetividad. Solo desde ahí es posible imaginar formas políticas 

verdaderamente igualitarias.  



Página 89 de 129 

 

4.2 Racionalidad colaborativa  

La crítica al paradigma sociopolítico moderno que hemos venido desarrollando a lo 

largo de esta tesis —desde su concepción del sujeto, su noción de racionalidad, 

hasta sus dispositivos institucionales— no apunta a una destrucción total del 

pensamiento moderno, sino a la posibilidad de reconstruir sus fundamentos en una 

clave distinta 

Uno de los ejes centrales de esta crítica es que a lo largo de la modernidad se ha 

consolidado un paradigma de racionalidad instrumental: una lógica orientada a la 

eficiencia, la maximización de beneficios y la previsibilidad del comportamiento. Este 

modelo, nacido del pensamiento económico y técnico-administrativo liberal, ha 

permeado profundamente el diseño institucional, orientando las decisiones políticas 

hacia la optimización de medios en función de fines dados, sin cuestionar 

críticamente la legitimidad de esos fines ni su procedencia. 

La racionalidad instrumental se presenta como neutral y objetiva, pero en realidad 

implica una visión del sujeto como actor individual y calculador, cuya acción se 

orienta por incentivos externos más que por compromisos normativos compartidos. 

Este modelo relega la dimensión deliberativa, afectiva y moral de la especie 

humana, reduciendo el espacio público a una serie de problemas técnicos que 

deben ser gestionados por expertos. La política, bajo esta lógica, deja de ser un 

ejercicio colectivo de autocomprensión y decisión, para convertirse en una 

administración de lo existente. 

Frente a esta concepción estrecha, resulta necesario recuperar y desarrollar otra 

noción de racionalidad, que aquí llamaremos razón colaborativa: una forma 

epistémica y política que se despliega en contextos de interacción, deliberación y 

construcción mutua de sentido. Esta racionalidad no busca simplemente alcanzar 

fines de manera eficaz, sino definir en común los fines mismos de la vida 

compartida. Se basa en una concepción del sujeto como ser relacional, capaz de 

juicio moral, de empatía y de comunicación significativa con otros. Esta redefinición 



Página 90 de 129 

 

de la racionalidad requiere, sin embargo, un andamiaje conceptual más robusto que 

permita fundamentarla teórica y políticamente.  

La racionalidad colaborativa, en este sentido, no es simplemente una reacción moral 

al individualismo moderno, sino una forma distinta de concebir lo político, lo ético y 

lo común. Se trata de una racionalidad que, a diferencia de la instrumentalidad 

dominante, no persigue la eficacia del medio respecto al fin, sino que se configura 

en y desde la relación con otros, reconociendo que el sentido, la acción y la 

normatividad emergen en contextos compartidos. 

Esta racionalidad encuentra un primer respaldo teórico en la propuesta de 

Habermas, cuya teoría de la acción comunicativa replantea el fundamento de la 

racionalidad en términos intersubjetivos. Para el autor alemán, la razón no se agota 

en su función técnica ni se reduce al interés individual, sino que halla su expresión 

más plena en el lenguaje, en la posibilidad de argumentar, comprender y validar 

pretensiones de verdad, corrección y autenticidad en el marco del diálogo. Desde 

esta perspectiva, la racionalidad no se ejerce en soledad ni contra el otro, sino con 

el otro. Este desplazamiento es fundamental para pensar una política no fundada 

en el mandato ni en la imposición, sino en el entendimiento mutuo. Sin embargo, 

como hemos señalado en el capítulo correspondiente, la propuesta habermasiana 

corre el riesgo de quedar anclada en un ideal comunicativo que, si bien valioso como 

horizonte normativo, requiere ser encarnado en experiencias sociales concretas. La 

racionalidad colaborativa que aquí se propone parte de esta noción intersubjetiva, 

pero busca radicalizarla, inscribiéndola en contextos donde el diálogo no es solo 

una aspiración regulativa, sino una práctica cotidiana de construcción de sentido y 

organización colectiva. 

La colaboración no es aquí un complemento de la racionalidad, sino su condición 

de posibilidad. Colaborar no implica simplemente cooperar en función de un objetivo 

común, sino abrirse a una relación de reconocimiento mutuo, en la que los fines 

mismos se construyen de forma compartida. La racionalidad colaborativa no 

presupone la existencia de sujetos previamente constituidos que deciden cooperar, 



Página 91 de 129 

 

sino que concibe la subjetividad como algo que se forma en y a través del vínculo. 

Esta idea se encuentra también en la crítica de Dussel a la racionalidad moderna, 

cuya pretensión de universalidad neutral suele invisibilizar los lugares de 

enunciación concretos y las asimetrías históricas que atraviesan las relaciones 

humanas. Desde su ética de la exterioridad, Dussel propone una racionalidad crítica 

capaz de acoger la interpelación del otro no como una amenaza, sino como una 

oportunidad de transformación. En este sentido, la racionalidad colaborativa es 

también una racionalidad ética, que parte del reconocimiento del otro como fuente 

de sentido, y no como simple interlocutor funcional. 

Por su parte, Bolívar Echeverría ofrece una clave indispensable para ampliar esta 

perspectiva, al mostrar que toda racionalidad se encarna en un ethos, en un modo 

de vida históricamente situado. La modernidad, tal como él la analiza, no impone 

una única forma de racionalidad, sino que genera un campo de disputa entre 

distintos proyectos culturales que interpretan y viven de modo diferente la 

experiencia moderna. La racionalidad colaborativa, en este marco, puede pensarse 

como un ethos alternativo: no simplemente una postura argumentativa, sino una 

forma de estar en el mundo que resiste al aislamiento del sujeto moderno y la 

instrumentalización del vínculo social. Se trata de una racionalidad que no niega la 

técnica, pero se niega a subordinar la vida a su eficiencia. Una racionalidad que no 

evade el conflicto, pero rechaza su gestión vertical. Una racionalidad que no idealiza 

lo común, pero lo propone como horizonte deseable y organizador. 

Desde esta lectura, la racionalidad colaborativa no se opone al pensamiento 

moderno de forma frontal, sino que opera una torsión crítica desde dentro: cuestiona 

su forma dominante —individualista, competitiva, autorreferencial— y rescata su 

potencial emancipador desde claves alternativas. La razón no desaparece ni es 

negada: se reubica. Ya no es el atributo de un sujeto autosuficiente que legisla 

desde su aislamiento, sino el ejercicio compartido de búsqueda de sentido y 

orientación en la acción colectiva. Aquí se vuelve relevante también el diagnóstico 

de Horkheimer, quien ya advertía sobre el vaciamiento normativo de la razón cuando 



Página 92 de 129 

 

esta se convierte en instrumento del poder y deja de ser crítica. La racionalidad 

colaborativa recoge este señalamiento, pero no se detiene en la denuncia: propone 

una reactivación del potencial crítico de la razón desde una práctica social que la 

vincule con el cuidado, la responsabilidad y la escucha. 

Esta forma de racionalidad no es puramente ideal ni abstracta. Tiene 

manifestaciones concretas en múltiples experiencias de organización social que, 

desde los márgenes o desde espacios comunitarios, ensayan otras formas de toma 

de decisiones, distribución del trabajo, y cuidado de lo común. Algunas de estas 

experiencias se retomarán en el siguiente capítulo, como la Sala de Lectura del 

tianguis de Monte Sacro, donde se hace visible una racionalidad no estatal, no 

instrumental, pero profundamente política. Estas formas de organización no replican 

el modelo contractual moderno, sino que lo desbordan, mostrando que lo común no 

es una ficción nostálgica, sino una posibilidad concreta y en construcción. 

No se trata de idealizar la colaboración ni de suponer que toda práctica colectiva es 

emancipadora. La racionalidad colaborativa no niega la existencia del conflicto, ni la 

necesidad de estructuras organizativas. Lo que propone es una forma distinta de 

pensarlos: no como imposición desde arriba, sino como construcción desde abajo. 

Esto implica una transformación en la forma de entender el poder, el conocimiento 

y la subjetividad. Implica reconocer que la autonomía no se juega en la separación 

del otro, sino en la capacidad de actuar con otros; que la libertad no se agota en la 

elección individual, sino que se amplía en la construcción compartida de fines y 

medios. En suma, que la política no es solo representación o gestión, sino una 

práctica cotidiana de sentido. 

La racionalidad colaborativa, en este marco, es un horizonte normativo que se 

construye en tensión con el mundo, una apuesta por otra forma de habitar lo común. 

Recupera, resignifica y articula críticamente los aportes de diversas tradiciones 

teóricas, pero sobre todo se funda en la experiencia: en la posibilidad de que los 

vínculos sociales no se reduzcan al intercambio, la competencia o la subordinación, 

sino que puedan organizarse en torno a la solidaridad, la reciprocidad y el 



Página 93 de 129 

 

reconocimiento mutuo. En este sentido, no se trata solo de pensar de otro modo, 

sino de vivir y organizarse de otro modo. Y esa posibilidad, aunque no esté 

garantizada, ya está en marcha: se prefigura en prácticas concretas como la 

autogestión social, que dislocan la lógica dominante y abren otros horizontes de lo 

común. 

 

4.3 Autogestión social como paradigma político 

La autogestión social no es simplemente una forma organizativa entre otras, sino 

un paradigma político que encarna, desde nuestra óptica, una racionalidad 

específica: la racionalidad colaborativa. Lejos de concebirse como una técnica 

neutral de administración colectiva, la autogestión social supone una comprensión 

alternativa del poder, del sujeto y de la normatividad, que se articula directamente 

con la crítica desarrollada en el apartado anterior. En este sentido, la autogestión 

social puede entenderse como la traducción institucional y práctica de una 

racionalidad que no domina ni calcula desde fuera, sino que se construye desde 

dentro, en el vínculo, el diálogo y la co-creación de sentido. Por autogestión social 

entenderé, aquí, el modo de organización política por el cual una comunidad decide, 

ejecuta y evalúa sus asuntos comunes sin una autoridad externa jerárquica, 

mediante reglas producidas y revisadas por los propios participantes. 

Frente al modelo representativo y jerárquico, que concentra las decisiones en 

instancias separadas del cuerpo social, la autogestión social propone un principio 

de organización basado en la participación directa, la rotación de funciones, la 

deliberación simétrica y la construcción colectiva de normas. Esta lógica 

organizativa no surge del vacío, sino que reposa en una concepción del sujeto como 

agente relacional, capaz de juicio moral y deliberación. Así, autogestión social y 

racionalidad colaborativa no son conceptos paralelos, sino mutuamente 

constitutivos: sin sujetos capaces de colaborar y deliberar, no hay autogestión social 



Página 94 de 129 

 

posible; y sin estructuras autogestivas sociales que sostengan el juicio distribuido, 

la razón colaborativa queda relegada a la abstracción normativa. 

Desde esta perspectiva, la autogestión social no es solo una estrategia funcional, 

sino una práctica que organiza la inteligencia colectiva desde la cooperación, la 

escucha y el reconocimiento mutuo. Activa una racionalidad que no busca la 

eficiencia en términos técnicos, sino la generación de sentido común desde el 

encuentro entre sujetos situados, históricamente marcados pero dispuestos al 

diálogo. En tanto horizonte normativo, presupone que los sujetos son capaces de 

organizar su vida común sin necesidad de una autoridad exterior que monopolice la 

decisión. Esta presuposición no es ingenua: se funda en las capacidades morales, 

cognitivas y cooperativas descritas en los capítulos previos, y especialmente en la 

idea de que la política no es delegación, sino implicación activa y situada. 

Uno de los principales desafíos que enfrenta la autogestión social es la cuestión de 

la escala. ¿Es posible sostener estructuras horizontales en contextos de gran 

tamaño, complejidad y diversidad? Este problema no debe ser subestimado. Sin 

embargo, puede abordarse reconociendo que la escala no impone necesariamente 

jerarquía, siempre que se desarrollen mecanismos de articulación colectiva, 

representación rotativa y mandatos revocables. La clave está en distribuir el poder 

sin fragmentar la comunidad, y en evitar que la coordinación se transforme en 

subordinación. 

La distinción entre autogestión social como práctica efectiva y como horizonte 

regulativo también permite matizar su aplicación. Incluso en contextos donde no es 

posible su implementación plena, la autogestión social puede operar como principio 

normativo que guía la organización institucional hacia mayores niveles de 

participación, transparencia y corresponsabilidad. En este sentido, no se trata de 

oponer una utopía pura a una realidad inmodificable, sino de generar 

transformaciones concretas orientadas por una concepción más justa y democrática 

del poder. La racionalidad colaborativa ofrece aquí un horizonte teórico que permite 

repensar la institucionalidad no solo en función de su eficiencia, sino de su 



Página 95 de 129 

 

capacidad de generar vínculos sociales, de cultivar subjetividades abiertas al otro, 

y de sostener procesos éticos de mutuo reconocimiento. Esta forma de razón, 

cuando se traduce en prácticas organizativas como la autogestión social, se vuelve 

una herramienta de reapropiación del poder por parte de los propios sujetos. 

Finalmente, la autogestión social no solo implica una redistribución de funciones 

políticas, sino una transformación del sujeto. Participar en la elaboración de las 

normas comunes, deliberar con otros en condiciones de igualdad, asumir la 

responsabilidad por las decisiones colectivas: todo ello forma parte de una 

pedagogía política que construye sujetos autónomos, reflexivos y comprometidos 

con su comunidad. La autogestión social no es solo una forma de organización: es 

una forma de subjetivación política. 

*** 

A lo largo de este capítulo se ha argumentado que el modelo político moderno —

construido sobre la base de una antropología negativa y una racionalidad 

instrumental— no solo es normativamente objetable, sino empíricamente 

insostenible. La evidencia proveniente de la antropología evolutiva y de la teoría 

crítica muestra que los seres humanos poseen disposiciones cooperativas, 

capacidades deliberativas y competencias normativas que contradicen la idea de 

que el orden solo puede imponerse desde fuera. Lejos de necesitar una autoridad 

soberana que regule el conflicto, los grupos humanos han desarrollado 

históricamente formas de organización fundadas en la reciprocidad, la 

corresponsabilidad y la regulación comunitaria. 

En este marco, la crítica a la verticalidad institucional no se limita a una denuncia 

funcional de la concentración del poder: revela los efectos formativos que las 

estructuras jerárquicas ejercen sobre los sujetos. Al fomentar que las personas 

externalicen o terciaricen sistemáticamente su facultad de tomar decisiones, estas 

instituciones moldean subjetividades pasivas, habituadas a delegar y a no 

implicarse del juicio colectivo. Así, la dominación se perpetúa no solo por medio de 



Página 96 de 129 

 

normas, sino a través de formas de vida, percepciones y afectos que naturalizan la 

separación entre gobernantes y gobernados. 

La racionalidad colaborativa aparece entonces como una alternativa epistemológica 

y política. Frente a la lógica instrumental que clausura el conflicto y tecnifica la 

política, esta forma de razón reconoce al otro como interlocutor moral y epistémico; 

al desacuerdo se le toma como una oportunidad para la creación colectiva. No se 

trata de una racionalidad ingenua o utópica, sino de una capacidad empíricamente 

constatada y normativamente deseable que puede y debe ser institucionalizada. Al 

colocar la cooperación, la escucha y el juicio compartido como ejes de la acción 

común, esta racionalidad permite repensar las condiciones mismas de lo político. 

Desde esta doble crítica —estructural y subjetiva—, la autogestión social se afirma 

como un paradigma político coherente con nuestra historia evolutiva, con nuestras 

competencias cognitivas y con una ética de la corresponsabilidad. No se trata 

simplemente de un modelo organizativo alternativo, sino de una forma de 

subjetivación que pone en práctica la racionalidad colaborativa y habilita a los 

sujetos a reconocerse como coautores del mundo común. En realidad, la 

autogestión social se devela como una posibilidad antropológica que ha sido 

recurrentemente actualizada a lo largo de la historia y que puede operar hoy como 

principio normativo orientador. 

Más que una técnica de organización, la autogestión social es una forma de habitar 

lo común, de reconstruir la política como ejercicio colectivo de juicio, deliberación y 

cuidado compartido del mundo. En un tiempo atravesado por el descrédito de lo 

político y el repliegue individualista, este horizonte no sólo resulta deseable, sino 

urgente. 

  



Página 97 de 129 

 

CAPÍTULO 5. LA SALA DE LECTURA PARA LAS 

INFANCIAS TRABAJADORAS DEL TIANGUIS DE 

MONTE SACRO COMO ESPACIO AUTOGESTIVO Y 

DE ETICIDAD SITUADA 

 

Este capítulo propone un giro metodológico y epistémico de esta tesis. El objetivo 

es desplazar el foco desde la crítica y la conceptualización hacia la reconstrucción 

situada de una práctica concreta de organización comunitaria, donde la cooperación 

y la autonomía no son principios abstractos, sino formas vividas. Nos referimos a la 

Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte Sacro, 

ubicada en “La Bodeguita”, un pequeño pero vital espacio autogestivo localizado en 

la colonia Ricardo Flores Magón, en el municipio de Querétaro, a la que nos 

referiremos en adelante como “Sala de Lectura”. 

La hipótesis que orienta este capítulo sostiene que experiencias como la de la Sala 

de Lectura no deben leerse como intervenciones educativas ocasionales ni como 

dispositivos asistenciales. Por el contrario, constituyen formas incipientes y 

encarnadas de autogestión social: expresiones colectivas donde se materializan 

prácticas de cuidado, corresponsabilidad, deliberación horizontal y bien común. En 

ellas se pone en juego una racionalidad colaborativa que desborda tanto la lógica 

instrumental como la verticalidad institucional del paradigma instrumental moderno. 

Lo que acontece en La Bodeguita no puede reducirse a una infraestructura ni a un 

programa. Se trata de una trama relacional, configurada por vínculos afectivos, 

memorias compartidas y decisiones colectivas que permiten sostener, en medio de 

la precariedad, un espacio ético, pedagógico y político de sentido. En ese marco, 

proponemos comprender esta experiencia como una forma de eticidad situada, es 

decir, como una práctica donde lo moral y lo político se enraízan en la cotidianidad, 

en la presencia mutua, en el compromiso afectivo y en la imaginación comunitaria. 



Página 98 de 129 

 

Lo común, en este sentido, no es una categoría teórica impuesta desde fuera, sino 

una praxis que se instituye desde la base. 

El capítulo se organiza en tres secciones. La primera delimita el enfoque 

metodológico adoptado para abordar el caso, articulando la perspectiva general de 

esta tesis con una aproximación situada a las voces y prácticas de los participantes. 

La segunda reconstruye el origen y la evolución de la Sala de Lectura, prestando 

atención a las trayectorias personales, las alianzas comunitarias y las estrategias 

autogestivas que sostienen el proyecto. La tercera ofrece una interpretación crítica 

de la experiencia, articulando las categorías desarrolladas en los capítulos 

anteriores con los hallazgos del trabajo de campo, para pensar las condiciones de 

posibilidad de una política de lo común encarnada en lo cotidiano. 

 

5.1 Consideraciones metodológicas y ubicación situada del caso 

Este caso de estudio no busca ofrecer un modelo replicable ni una evaluación 

cuantitativa de resultados, sino una reconstrucción situada de una experiencia 

concreta de autogestión social. Para ello, se adopta una perspectiva metodológica 

cualitativa, fundamentada en entrevistas en profundidad y observación participante, 

en sintonía con el enfoque genealógico y reconstructivo que orienta esta tesis. Se 

trata de comprender cómo se instituye lo común desde abajo, en condiciones de 

precariedad material, pero de alto contenido relacional y simbólico. 

La Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte Sacro no 

puede entenderse fuera de la trayectoria personal y afectiva de su fundador, Ernesto 

Galán. Su vínculo con el espacio es orgánico, no instrumental: “Mis papás eran 

tianguistas, toda mi infancia fue entre los puestos, ayudando y vendiendo” (Ernesto, 

entrevista, 2024). Esta pertenencia no es meramente biográfica, sino epistémica: 

constituye una forma situada de conocimiento sobre las condiciones de vida, las 

necesidades y los afectos que configuran el mundo del tianguis. Desde esta 

experiencia vital se gesta el proyecto: “yo viví esa infancia, viví en el tianguis y se lo 



Página 99 de 129 

 

que implica trabajar desde morro, por eso la idea siempre fue dar algo a quienes 

viven lo mismo que yo viví” (Ernesto, entrevista, 2024). 

En este sentido, la Sala de Lectura no nace de una planificación externa ni de un 

programa institucional, sino de un proceso afectivo de autoorganización: “De ahí 

nació todo esto. No es que viniera con una idea desde afuera, sino que es algo que 

se fue gestando con la banda del tianguis” (Ernesto, entrevista, 2024). Esta 

perspectiva desafía los esquemas tradicionales de intervención social, al poner en 

el centro una racionalidad colaborativa que no separa teoría y práctica, sujeto y 

comunidad, cuidado y politización, sino que los integra hacia una acción colectiva 

por el bien del otro. 

 

5.2. Génesis comunitaria de la Sala de Lectura 

Orígenes, motivaciones y vínculos primordiales 

Hablar del origen de la Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis 

de Monte Sacro es hablar de una historia vivida desde adentro. Ernesto Galán, su 

fundador, no llegó a la comunidad como observador externo ni como agente 

institucional. Su vínculo con el tianguis es profundamente personal y está tejido con 

las experiencias de su propia infancia: “Mis papás eran tianguistas. Yo crecí en el 

tianguis, vendía, cargaba, ayudaba desde niño. Toda mi vida ha estado atravesada 

por eso” (Ernesto, Entrevista, 2024). 

Esta vivencia no solo configura una biografía, sino una forma particular de 

conocimiento: Ernesto conoce la lógica del tianguis desde dentro, su ritmo, sus 

silencios, sus rutinas. Y, sobre todo, comprende lo que significa trabajar desde niño, 

habitar el espacio como parte de la vida cotidiana y no como un lugar transitorio. 

“Sé lo que es estar ahí parado desde temprano, aguantando, ayudando, sin que 

nadie te pregunte si estás cansado. Yo viví eso, por eso sé lo que implica trabajar 

desde morro” (Ernesto, Entrevista, 2024). 



Página 100 de 129 

 

La figura del niño trabajador no aparece, entonces, como una categoría abstracta, 

sino como una presencia encarnada en su propia trayectoria. Esta condición vital, 

marcada por la cercanía y la empatía, será el punto de partida de su proyecto: “La 

idea siempre fue hacer algo que respondiera a lo que yo viví. No desde el reproche 

ni desde el juicio, sino desde el reconocimiento. No somos víctimas, pero sí 

necesitamos otras formas de estar acompañados” (Ernesto, Entrevista, 2024). 

 

El gesto inaugural: de la memoria al proyecto  

La Sala de Lectura no nació como una idea previamente articulada ni como parte 

de una convocatoria institucional. Tampoco respondió a una agenda educativa o 

cultural diseñada desde fuera. Su nacimiento fue un gesto modesto pero radical: un 

acto personal de Ernesto de recuperación de sentido a partir de la memoria, el 

afecto y el deseo de transformar un espacio familiar en un lugar de encuentro con 

su comunidad. 

Todo comenzó con una donación de libros. Ernesto recuerda con claridad ese 

momento: “Un profesor que sabía de mi interés por los niños me dio un montón de 

libros. Me dijo: ‘tú sabrás qué hacer con ellos’. Yo no tenía un plan, pero cuando vi 

esos libros juntos, pensé que no podían quedarse guardados” (Ernesto, Entrevista, 

2024). Ese pequeño acervo, compuesto por cuentos, novelas infantiles, libros 

ilustrados y algunos textos escolares, se convirtió en la semilla del proyecto. 

El espacio elegido fue la bodega de su padre, ubicada justo en el corazón del 

tianguis de Monte Sacro. Lejos de ser un sitio abandonado, la bodega tenía un uso 

definido como espacio de resguardo para los días del mercado. Pero Ernesto, sin 

dejar de respetar ese uso, imaginó que podía cobrar otro sentido los sábados por la 

mañana. “Le pregunté a mi papá si podía usarla unas horas. Me dijo que sí, ‘úsalo’. 

Así que empecé a limpiar, a sacar cosas, a acomodar libros en cajas. No teníamos 

libreros ni sillas. Todo era prestado, improvisado” (Ernesto, Entrevista, 2024). 



Página 101 de 129 

 

La transformación del lugar no fue instantánea ni espectacular. Fue un proceso 

discreto, casi silencioso, sostenido por la intuición de que algo era posible. Durante 

varias semanas, Ernesto estuvo solo, o acompañado solo por uno o dos amigos. 

“Me acuerdo que el primer día llegó una niña que me conocía del tianguis. Se quedó 

mirando los libros, me preguntó si podía tocar uno. Le dije que sí. Se sentó en el 

piso, lo hojeó, se fue. Y así empezamos” (Ernesto, Entrevista, 2024). 

Los primeros días estuvieron marcados por la incertidumbre. No había horarios fijos, 

ni materiales suficientes, ni una rutina clara. Ernesto acudía cada sábado con la 

esperanza de que alguien más llegara. A veces pasaban horas sin que nadie 

entrara. Otras veces llegaban dos o tres niños, miraban, preguntaban, hojeaban un 

cuento. Poco a poco, se fue corriendo la voz: “Los niños se decían entre ellos que 

había libros. A veces solo venían a dibujar o a estar sentados, porque también eso 

se vale. Era importante que sintieran que podían venir, aunque no supieran leer” 

(Ernesto, Entrevista, 2024). 

Ese momento germinal fue también una forma de pedagogía encarnada. No había 

reglas explícitas, pero sí una atmósfera que se iba construyendo: respeto, escucha, 

cuidado. Ernesto no asumía una posición de autoridad, sino de acompañante. 

“Nunca me gustó decirles qué hacer. Más bien era: ‘aquí está esto, si te interesa, 

adelante. Si no, puedes dibujar, o contarme algo’” (Ernesto, Entrevista, 2024). Esa 

disposición no directiva fue clave para que la Sala comenzara a adquirir un tono 

propio. 

También hubo momentos de desánimo. “Había sábados en que no venía nadie. Me 

preguntaba si valía la pena seguir. Pero luego recordaba que, si al menos un niño 

tenía un espacio para sentarse y mirar un cuento, ya había valido [la pena]” 

(Ernesto, Entrevista, 2024). Esa persistencia —que no estaba sostenida por el 

reconocimiento, ni por apoyos económicos, ni por una obligación institucional— fue 

lo que permitió que el espacio se consolidara. 



Página 102 de 129 

 

La llegada de libros, la habilitación de un rincón, el estar ahí cada semana, fueron 

actos pequeños, pero decisivos. Ese fue el verdadero inicio del proyecto: no un 

programa, sino una presencia. Y esa presencia, encarnada en una trayectoria 

biográfica marcada por el trabajo infantil, fue configurando un espacio donde las 

infancias del tianguis podían, al menos por un rato, habitar otra temporalidad, otros 

vínculos y otras formas de reconocimiento. 

 

La llegada de Guadalupe y la consolidación de la Sala como entramado social 

La Sala de Lectura comenzó a transformarse significativamente con la llegada de 

Guadalupe, conocida como Lupita, una profesora universitaria amiga de Ernesto, 

que se integró al proyecto desde una disposición de escucha y acompañamiento. 

Su incorporación no obedeció a una convocatoria ni a una lógica de voluntariado 

formal; más bien fue un encuentro fortuito, tejido por relaciones previas y por el 

reconocimiento de una afinidad con el proyecto que Ernesto venía gestando. 

“Yo llegué porque Ernesto me habló del proyecto. Me dijo que estaban haciendo 

algo con niños en un tianguis y que tal vez me interesaba. Fui un sábado, conocí y 

me quedé” (Guadalupe, Entrevista, 2024). Esta primera visita no implicó un 

compromiso inmediato, pero sí despertó en Lupita un interés que rápidamente se 

convirtió en implicación activa. “No había mucho. Los libros estaban en cajas, había 

pocos niños, y todo era muy improvisado. Pero sentí que había algo muy valioso 

ahí, como un respeto profundo por los niños y sus tiempos. Me quedé porque sentí 

que ese espacio era necesario” (Guadalupe, Entrevista, 2024). 

La relación entre Ernesto y Lupita no fue jerárquica ni instrumental. No se dividieron 

funciones ni establecieron protocolos. Más bien, compartieron el espacio desde una 

lógica de cuidado mutuo, afinando en la práctica un modo de hacer basado en la 

confianza, el afecto y la deliberación cotidiana. “Nunca me dijo qué hacer. Solo me 

dijo: ‘haz lo que sientas’. Y eso me marcó mucho. Me hizo pensar que también era 

mi espacio, que podía proponer cosas” (Guadalupe, Entrevista, 2024). 



Página 103 de 129 

 

La presencia de Lupita trajo nuevas dinámicas a la Sala. Su formación académica, 

centrada en la educación, le permitió observar con otra mirada las interacciones que 

se daban en el espacio. Pero no intentó imponer una metodología. “Me di cuenta de 

que aquí no se trataba de aplicar teorías, sino de estar. De escuchar. De mirar cómo 

los niños iban tomando confianza. Cómo llegaban, primero con recelo, y luego con 

entusiasmo” (Guadalupe, Entrevista, 2024). Esa actitud contribuyó a consolidar una 

atmósfera de acogida y respeto, donde la presencia adulta no operaba como control, 

sino como acompañamiento sensible. 

La dupla Ernesto–Lupita fue encontrando una armonía propia. Mientras Ernesto 

aportaba el conocimiento situado del tianguis, los vínculos comunitarios y la 

memoria afectiva del lugar, Lupita traía la sensibilidad pedagógica, la atención al 

detalle y la capacidad de contener emocionalmente a los niños. “A veces llegaban 

muy cargados, con historias duras, con el cuerpo tenso. Y lo primero era que se 

sintieran tranquilos. A veces solo querían dibujar o estar callados. Era importante no 

forzar nada” (Guadalupe, Entrevista, 2024). 

Este vínculo entre ambos no solo potenció el proyecto, sino que instituyó una forma 

de hacer en la que las decisiones se tomaban colectivamente, aunque de forma 

orgánica. No hay asambleas ni registros, pero sí una escucha atenta de las 

necesidades del otro, una disposición constante a ajustar lo que hiciera falta. “Si un 

sábado no podía llegar, sabía que todo seguiría. Si Ernesto no llegaba, yo igual 

abría. Estamos sostenidos por lo que el espacio significaba para los niños y para 

nosotros” (Guadalupe, Entrevista, 2024). 

La llegada de Lupita también tuvo un impacto en la percepción de las infancias. Su 

manera de hablar con los niños, de escuchar sus relatos, de celebrar sus dibujos y 

sus preguntas, fue reforzando un clima de confianza que permitió que el espacio 

comenzara a consolidarse. “Los niños la quieren mucho. Sabían que pueden 

contarle cosas, que ella no se iba a reír ni a regañarlos. Eso para mí es muy 

importante. Que sepan que aquí nadie los va a hacer menos” (Ernesto, Entrevista, 

2024). 



Página 104 de 129 

 

Este momento de consolidación afectiva —marcado por el trabajo compartido, la 

presencia sostenida y la validación mutua— fue decisivo para que la Sala pasara 

de ser un proyecto incipiente a una práctica colectiva. El vínculo entre Ernesto y 

Lupita no fue solo operativo, sino político en el sentido profundo del término: encarnó 

una forma de hacer comunidad sin jerarquías, sin autoridad impuesta, sin plan de 

desarrollo, pero con una ética densa de presencia, responsabilidad y cuidado. 

Como afirma Lupita, “yo nunca pensé que iba a estar tanto tiempo aquí. Pero una 

vez que entras, no puedes irte así nomás. Porque este lugar no es solo un proyecto, 

es un vínculo. Es un compromiso con los niños, pero también con nosotros mismos” 

(Ernesto, Entrevista, 2024). 

 

La Sala como espacio formativo: vínculos con la universidad y pedagogía 

encarnada 

Un giro relevante en la historia reciente de la Sala ha sido su apertura como espacio 

de formación para estudiantes universitarios. Esta transformación ha sido impulsada 

principalmente por Guadalupe, quien además de su rol en la Sala, es docente en la 

Universidad Autónoma de Querétaro. Gracias a su iniciativa, estudiantes de teatro 

han comenzado a realizar prácticas en la Sala, sumándose a sus dinámicas no 

como técnicos que aplican un programa, sino como personas dispuestas a aprender 

desde el contacto con lo real. 

Este vínculo ha generado una forma inédita de intersección entre el mundo 

académico y el territorio popular. “Para muchos chavos que han venido a hacer 

prácticas aquí, esta experiencia les revuelve muchas cosas. No es solo venir a dar 

un taller, es encontrarse con otra forma de enseñar, otra forma de estar con los 

niños” (Guadalupe, Entrevista, 2024). Lejos de reproducir una lógica de 

intervención, los estudiantes se ven interpelados por las prácticas del lugar, por la 

dimensión emocional del vínculo, por la improvisación ética que exige cada jornada. 



Página 105 de 129 

 

Ernesto lo expresa con claridad: “Muchos [de los estudiantes] llegan aquí pensando 

que vienen a enseñar, pero terminan aprendiendo. Aprenden a estar, a escuchar, a 

dejarse tocar por lo que pasa aquí. La Sala también los transforma a ellos” (Ernesto, 

Entrevista, 2024). Esta inversión de roles pone en cuestión las jerarquías 

pedagógicas tradicionales y da lugar a una pedagogía encarnada, donde el 

conocimiento no se impone, sino que se construye en la relación. 

No existen convenios institucionales ni certificaciones oficiales. La relación con la 

universidad es informal, horizontal, basada en la confianza y la ética del cuidado. 

Esta informalidad, lejos de ser una limitación, ha permitido preservar la autonomía 

del proyecto y evitar su colonización técnica. Los estudiantes se insertan en un 

espacio vivo, donde no hay guías ni rubros, pero sí una ética clara: escuchar, 

acompañar, implicarse. 

Desde una perspectiva filosófica, esta experiencia puede leerse como una 

manifestación de racionalidad colaborativa: un modo de generar saber que no 

depende de la autoridad académica ni del dominio técnico, sino de la capacidad de 

construir significados compartidos en contextos concretos. Lo que ocurre en la Sala 

con los universitarios no es una práctica educativa en sentido estricto, sino un 

proceso formativo en el sentido profundo del término: una formación mutua, situada, 

transformadora. 

Este cruce entre universidad y territorio también ha ensanchado los límites 

simbólicos de la Sala. Ya no se trata solo de las infancias trabajadoras del tianguis, 

sino también de los jóvenes universitarios que, desde otros mundos sociales, 

aprenden a mirar, a vincularse, a cuidar. La Sala, en este sentido, deviene un 

espacio de encuentro entre mundos, una plataforma de hibridación ética y 

pedagógica que pone en juego lo común como horizonte de formación. 

 



Página 106 de 129 

 

Los sentidos de comunidad: vínculos, afectos y narrativas compartidas 

Más allá de sus dinámicas cotidianas o de las actividades pedagógicas que realiza, 

la Sala de Lectura ha devenido en una forma encarnada de comunidad. No como 

una unidad homogénea, sino como una trama de vínculos diversos, atravesados 

por afectos, memorias, conflictos y reciprocidades que exceden las coordenadas de 

la política institucional. La comunidad que se configura en torno a la Sala no es 

preexistente al proyecto: se va haciendo con él, desde él, en una co-institución 

constante entre sujetos, cuerpos y narrativas. 

Ernesto, en su testimonio, lo expresa con palabras sencillas pero densas: “Aquí se 

ha hecho comunidad, pero no porque todos pensemos igual. Más bien, porque hay 

confianza, hay historia, hay ganas de estar y de hacer algo juntos” (Ernesto, 

Entrevista, 2024). Esta confianza no surge de un mandato ni de un programa, sino 

de una práctica compartida de estar juntos en la diferencia, de convivir sin 

jerarquías, de crear algo desde lo que se tiene. 

La Sala es, en este sentido, un espacio de relacionalidad densa. Las niñas y niños 

no son usuarios ni beneficiarios, sino participantes activos: deciden qué hacer, 

cuándo jugar, cuándo leer, cuándo descansar. A veces llegan con hambre, otras con 

rabia, otras con alegría. Y el equipo responde desde el cuidado, no desde el control. 

“Hay días en que no hacemos nada de lo planeado, pero igual pasa algo. A veces 

una conversación, un dibujo, un abrazo es más valioso que una hora de lectura” 

(Guadalupe, Entrevista, 2024). 

Esta sensibilidad para lo contingente, para lo afectivo, para lo inestable, configura 

una pedagogía del vínculo. No se trata de aplicar metodologías, sino de habitar el 

espacio de lo común con una ética situada. Cada niño, cada madre que pasa, cada 

estudiante que se suma, trae consigo una historia, una herida, una esperanza. Y lo 

que se produce en la Sala no es solo conocimiento, sino memoria compartida, 

narrativas cruzadas, vínculos que perduran más allá de la actividad puntual. 



Página 107 de 129 

 

Los testimonios dan cuenta de estos lazos: “Mi hija llega feliz, dice que aquí se 

siente segura, que aquí no la regañan por preguntar” (madre, conversación informal 

registrada en observación participante); “aquí aprendí que leer no es tarea, es 

descubrir cosas” (niña de 9 años, entrevista breve); “me gusta venir porque siento 

que aquí nos toman en cuenta” (niño de 6 años, testimonio espontáneo). Estas 

frases no son solo anécdotas: son huellas de una forma distinta de relación, donde 

la palabra circula sin miedo, sin castigo, sin corrección inmediata. 

Esta comunidad no está exenta de tensiones: hay ausencias, desacuerdos, 

momentos difíciles. Pero la forma en que se tramitan estos conflictos es parte del 

aprendizaje colectivo. No hay manuales ni sanciones predefinidas. Lo que hay es 

conversación, cuidado, disposición a escuchar. “A veces hay que parar, sentarnos y 

hablar. No siempre se soluciona todo, pero al menos nos escuchamos” (Ernesto, 

Entrevista, 2024). Esta ética de la palabra —frágil, pero insistente— es uno de los 

pilares de la comunidad que se ha ido gestando. 

En términos filosóficos, lo que se configura aquí es una forma de eticidad situada. 

No se trata de normas abstractas ni de principios universales aplicados desde fuera. 

La norma, el deber, el cuidado, emergen de la situación, de la relación, del estar-

con-el-otro. Esta eticidad no exige adhesión ni obediencia: convoca a una co-

presencia comprometida, a una disponibilidad afectiva, a una implicación sensible. 

En esta clave, la comunidad no es un ideal normativo, sino una práctica encarnada, 

un proceso continuo de co-institución desde lo común. 

Lo común, aquí, no es solo el libro compartido o el espacio abierto. Es también —y, 

sobre todo— el vínculo que se construye al aprender juntos, al cuidarse 

mutuamente, al sostenerse en medio de la precariedad. Es la posibilidad de 

imaginar una forma de vida en la que nadie quede fuera. Es la afirmación —sutil 

pero poderosa— de que otro modo de estar juntos es posible, aun en medio de las 

condiciones más adversas. 



Página 108 de 129 

 

Estas dinámicas organizativas de la Sala de Lectura encarnan, de forma situada, 

varios de los principios discutidos a lo largo de esta tesis. En primer lugar, la 

horizontalidad deliberativa que estructura las decisiones recuerda la crítica de 

Habermas a los modelos de acción estratégica: aquí, la acción no se orienta por la 

eficacia sino por el entendimiento intersubjetivo. La participación de todos —adultos 

y niños— en las decisiones cotidianas encarna una forma de racionalidad 

comunicativa, no como ideal abstracto, sino como práctica situada. 

En segundo lugar, esta organización confirma los planteamientos de De Waal y 

Tomasello respecto a la cooperación humana como base evolutiva. La toma de 

acuerdos en la Sala, el reparto de tareas, y los mecanismos espontáneos de 

regulación mutua, dan cuenta de que la cooperación no necesita ser impuesta 

verticalmente, sino que puede surgir de la interacción cuando existen condiciones 

mínimas de igualdad, respeto y reconocimiento. 

Por otro lado, la práctica cotidiana de la Sala también ejemplifica lo que Bolívar 

Echeverría denominaba un ethos alternativo moderno: una forma de habitar lo 

común que no reproduce la lógica dominante de competencia, fragmentación o 

instrumentalidad. Por el contrario, la Sala produce subjetividades que se sienten 

parte de un proyecto común, donde la palabra, el afecto y la corresponsabilidad 

estructuran la vida colectiva. 

Finalmente, estas prácticas permiten ver en acción la noción de racionalidad 

colaborativa propuesta en el capítulo anterior. La forma en que se construyen los 

acuerdos, se valoran las emociones, y se reparten las funciones no responde a una 

lógica técnica ni utilitaria, sino a un ejercicio de sentido compartido y reconocimiento 

mutuo. La Sala no funciona porque obedece reglas impuestas, sino porque quienes 

participan se reconocen unos a otros como agentes legítimos de la palabra, la 

decisión y el cuidado. 

 



Página 109 de 129 

 

5.3 Prácticas de cuidado, aprendizaje y autogestión cotidiana 

La Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte Sacro no 

funciona a partir de una planificación técnico-administrativa ni de protocolos 

institucionales estandarizados. Su organización cotidiana emerge de la experiencia 

compartida, del vínculo afectivo entre quienes la sostienen y del reconocimiento 

práctico de las necesidades que surgen en el día a día. Este modo de operar no 

debe entenderse como improvisación, sino como una forma situada de autogestión 

social, en la que el cuidado y el aprendizaje están profundamente entrelazados. 

 

Cuidado como principio organizador 

El cuidado no es aquí un complemento afectivo a una intervención educativa, sino 

el eje organizador del proyecto. Las prácticas cotidianas —ir por ellos, dar la 

bienvenida, ofrecer bebidas, sostener la escucha, acompañar emocionalmente— 

constituyen el entramado a partir del cual se vuelve posible la lectura, el juego, el 

aprendizaje y la construcción de vínculos. Como señala Guadalupe, “a veces los 

niños no vienen a leer, vienen a estar, a descansar, a saber que hay un lugar donde 

se les cuida” (Guadalupe, Entrevista, 2024). 

Este enfoque se alinea con una concepción relacional de la moralidad: la ética no 

deriva de máximas universales ni de prescripciones normativas externas, sino de 

una práctica encarnada de co-presencia, respuesta y responsabilidad mutua. En 

este sentido, la Sala de Lectura opera como una forma de eticidad situada: no 

impone una forma de ser niño o de aprender, sino que se adapta a las singularidades 

de cada experiencia, reconociendo la dignidad de quienes participan sin reducirlos 

a destinatarios de una intervención. 

 



Página 110 de 129 

 

Aprendizaje relacional y horizontalidad 

El aprendizaje que ocurre en la Sala no se estructura en torno a contenidos 

curriculares, evaluaciones formales o jerarquías pedagógicas. Se trata de un 

aprendizaje relacional, situado y horizontal, en el que las niñas y los niños participan 

activamente de la construcción del espacio y de las dinámicas que en él se 

desarrollan. “Nosotros no llegamos con un plan rígido. Escuchamos, vemos cómo 

están ese día, y desde ahí pensamos qué hacer” (Ernesto, Entrevista, 2024). 

Esta forma de pedagogía encarna una racionalidad colaborativa en sentido fuerte: 

no parte de la aplicación de reglas preexistentes, sino de la coproducción de sentido 

a partir de la interacción, la observación y la empatía. Los saberes no se transmiten 

verticalmente, sino que se construyen colectivamente a través del juego, la lectura 

compartida, la escritura espontánea o el simple estar juntos. Así, se rehúye tanto de 

la imposición como del relativismo, afirmando un espacio normativo que se funda 

en la deliberación práctica y en el reconocimiento mutuo. 

 

Espacialidad autogestiva: habitar lo común 

El modo en que el espacio de La Bodeguita se organiza y se habita también expresa 

una lógica autogestiva. No hay un “dueño” del lugar, aunque Ernesto sea quien 

facilita el acceso. Las decisiones sobre cómo disponer los materiales, cómo recibir 

a las infancias, qué actividades realizar o cuándo intervenir ante un conflicto, son 

siempre resultado de una conversación entre quienes están presentes. “Nos 

organizamos entre todos. Si un día no puedo estar, los demás saben qué hacer, 

nadie tiene que pedir permiso” (Guadalupe, Entrevista, 2024). 

Esta dinámica no elimina los conflictos, pero los aborda desde una racionalidad no 

coercitiva. No se impone una autoridad externa, sino que se busca una solución 

consensuada, muchas veces a través del diálogo con los niños mismos. Se cultiva, 

así, una práctica del poder no como mando, sino como cuidado distribuido. Este 

principio se inscribe en la concepción de lo común desarrollada previamente: no 



Página 111 de 129 

 

como recurso compartido, sino como práctica instituyente de relaciones 

horizontales, capaces de generar y sostener normas colectivas desde la 

participación activa. 

 

Economía afectiva y sostenibilidad relacional 

A diferencia de los proyectos que dependen de la lógica del financiamiento externo 

o del capital institucional, la Sala de Lectura se sostiene en lo que podríamos llamar 

una economía afectiva. No hay salarios, ni recursos garantizados, ni reconocimiento 

formal. El sostén material y simbólico del proyecto proviene de los vínculos que se 

han tejido: amistades, estudiantes universitarios que participan por compromiso 

más que por obligación. “Aquí nadie viene por currículum. Vienen porque quieren, 

porque quieren formar parte” (Guadalupe, Entrevista, 2024). 

Esta forma de sostenibilidad no es ideal, pero sí profundamente política. Expresa 

una concepción del compromiso que no se basa en el deber contractual, sino en la 

reciprocidad afectiva y en la voluntad compartida de sostener lo común. En este 

sentido, la autogestión social no se limita a un modelo organizativo, sino que 

encarna una ética de la responsabilidad mutua, una política del cuidado como forma 

de relación. 

Habitar lo común desde el cuidado, la horizontalidad y la coproducción de sentido 

no solo constituyen una práctica pedagógica distinta, sino que encarnan una forma 

de racionalidad colaborativa en sentido pleno. Como se argumentó en el capítulo 

cuatro, esta racionalidad no remite a la mera cooperación funcional, sino a una 

disposición epistémica, ética y política que reconoce al otro como interlocutor válido 

en la construcción de normas comunes. La Sala de Lectura opera, en este sentido, 

como un microespacio de subjetivación política en el que las capacidades morales 

y deliberativas descritas en el capítulo tres encuentran condiciones concretas de 

expresión. A contracorriente de la lógica institucional vertical criticada en el capítulo 

dos, aquí se actualiza una forma de poder no coercitivo, fundada en el 



Página 112 de 129 

 

reconocimiento mutuo, la corresponsabilidad y la posibilidad de generar sentido 

compartido sin mediaciones jerárquicas. 

 

5.4. Tensiones, límites y sostenibilidad: una ética situada en disputa 

El caso de la Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte 

Sacro es ejemplar no solo por su potencia instituyente, sino también por las 

tensiones que atraviesa cotidianamente. Lejos de idealizar la autogestión, esta 

sección se propone pensarla en su dimensión conflictiva, contingente y vulnerable, 

reconociendo que toda forma de organización horizontal y afectiva está expuesta a 

límites estructurales que ponen a prueba su continuidad y legitimidad. 

 

Precariedad estructural y autonomía frágil 

Uno de los desafíos más persistentes tiene que ver con la precariedad material. La 

Sala no cuenta con financiamiento fijo, infraestructura formal ni respaldo 

institucional sostenido. Su existencia depende de la voluntad y el esfuerzo de sus 

integrantes, quienes muchas veces deben sostener su participación a costa de 

tiempo, recursos personales o desgaste emocional.  

Esta condición de fragilidad revela una paradoja: mientras más autogestivo es un 

proyecto, más expuesto queda a las lógicas de desprotección que produce el mismo 

orden que pretende cuestionar. La autogestión social no es una forma pura ni 

autosuficiente: necesita condiciones mínimas para sostenerse, espacios de 

resguardo y reconocimiento, sin que ello implique su captura institucional. La ética 

situada que emerge en la Sala no desconoce esta tensión; la asume como parte de 

su realidad cotidiana. 

Este punto de inflexión revela con fuerza el núcleo del problema político abordado 

en esta tesis: la tensión entre las formas instituidas del poder y las posibilidades de 

una praxis instituyente que brota desde abajo. Tal como se argumentó en el capítulo 



Página 113 de 129 

 

dos, el paradigma instrumental moderno se ha construido sobre una visión 

antropológica que privilegia la desconfianza, la competencia y la necesidad de 

control externo. Autores como Horkheimer y Adorno han mostrado cómo la razón se 

ha degradado en razón instrumental, es decir, en una racionalidad orientada al 

dominio y a la eficiencia técnica, que despoja al sujeto de su capacidad crítica y lo 

convierte en engranaje de sistemas funcionales. Desde esa perspectiva, la 

organización social autogestiva aparece como una anomalía, como un desorden 

que debe ser corregido o subsumido bajo estructuras jerárquicas que garanticen 

estabilidad. 

Sin embargo, el análisis antropológico y político desarrollado en el capítulo tres 

permite cuestionar esta premisa. Lejos de ser intrínsecamente conflictivo, el ser 

humano posee disposiciones cooperativas y una notable capacidad para generar 

normas compartidas. Las formas de vida que operan bajo esquemas de 

reciprocidad, corresponsabilidad y deliberación práctica no son utopías marginales, 

sino expresiones empíricas de nuestra plasticidad moral y cognitiva. Desde esa 

mirada, la autogestión no solo es deseable, sino posible. Pero su posibilidad no es 

abstracta: está siempre condicionada por las estructuras en las que se inscribe, por 

los cuerpos que la encarnan y por las tensiones que debe negociar en su 

cotidianidad. 

Es precisamente lo que muestra el caso de la Sala de Lectura: la ética situada que 

se despliega en su práctica no remite a una doctrina moral, sino a una racionalidad 

encarnada, afectiva y relacional que desafía los supuestos del modelo político 

moderno. Como se expuso en el capítulo cuatro, esta racionalidad colaborativa 

implica una forma distinta de comprender el conflicto, la autoridad y el vínculo 

comunitario. No se trata de eliminar las tensiones, sino de hacerlas pensables y 

tratables desde una lógica no coercitiva. Esta lógica —aunque vulnerable— 

contiene una potencia instituyente real, que reconfigura la política como un hacer 

común, una deliberación situada y una apuesta por sostener el mundo en común. 

 



Página 114 de 129 

 

La asimetría en la reciprocidad 

Aunque el proyecto se sustenta en una lógica de horizontalidad y co-

responsabilidad, no todas las relaciones son simétricas. Las figuras de Ernesto y 

Guadalupe ocupan un lugar central, no solo por su constancia y experiencia, sino 

por el respeto y la autoridad afectiva que han construido en el tiempo. Esto plantea 

un dilema recurrente: ¿cómo evitar que el liderazgo afectivo se convierta en 

dependencia? ¿Cómo compartir la responsabilidad sin diluir el compromiso? 

En sus propias palabras, Ernesto expresa esta inquietud: “A veces siento que, si yo 

no estoy, todo se cae. Y eso no está bien. Quisiéramos que más banda se apropiara 

del espacio, que sintieran que es suyo también” (Ernesto, Entrevista, 2024). La 

autogestión, entendida como práctica colectiva, enfrenta aquí su límite práctico: el 

equilibrio entre la iniciativa personal y la distribución efectiva del poder es siempre 

inestable. No hay garantía de equidad, solo un ejercicio constante de reflexión y 

reajuste. 

 

El desgaste emocional y los límites del cuidado 

Otra dimensión crítica es el desgaste emocional que conlleva sostener una práctica 

basada en el cuidado continuo. El trabajo con infancias en condiciones de 

vulnerabilidad exige una disponibilidad afectiva intensa, que no siempre puede 

mantenerse sin consecuencias. “Hay días en los que todo te rebasa. Escuchar 

historias, contener llantos, ver la violencia que viven... no es fácil. Pero tampoco 

quieres irte porque sabes que, si tú no estás, ellos se quedan sin ese espacio” 

(Guadalupe, Entrevista, 2024). 

Este testimonio pone de relieve la dimensión corporal y afectiva del trabajo 

autogestivo de la Sala de Lecturas: no se trata solo de organización ni de militancia, 

sino de vínculos que atraviesan la subjetividad. La ética situada que se despliega 

en la Sala implica un compromiso radical, pero también finito. La sostenibilidad de 

estas prácticas exige pensar el cuidado no como sacrificio silencioso, sino como 



Página 115 de 129 

 

relación compartida, en la que también es legítimo poner límites, pedir apoyo y 

reconocer el propio agotamiento. 

 

Tensiones con el entorno: indiferencia y resistencia 

La relación con el entorno inmediato —el tianguis, la colonia, las autoridades 

locales— es compleja. Aunque la Sala nace en el corazón del tianguis y mantiene 

fuertes lazos con varias familias, también enfrenta momentos de indiferencia o 

resistencia. Algunos comerciantes no comprenden el propósito del proyecto, lo 

consideran innecesario o incluso lo ven con desconfianza. “No falta quien dice que 

aquí solo se viene a jugar, o que estamos perdiendo el tiempo” (Ernesto, Entrevista, 

2024). 

Esta ambivalencia muestra que lo común no se da por hecho, sino que debe 

construirse y sostenerse constantemente. La comunidad no es un conjunto 

homogéneo ni armónico: está atravesada por disputas simbólicas, desigualdades 

materiales y memorias divergentes. En este sentido, la política de lo común es una 

apuesta siempre en tensión, una lucha por instituir formas de vida colectivas en un 

terreno marcado por la fragmentación, el escepticismo y la precariedad. 

 

Conclusiones del caso de estudio: potencia instituyente y filosofía desde abajo 

La Sala de Lectura para las Infancias Trabajadoras del Tianguis de Monte Sacro no 

es solo un proyecto educativo, ni un simple dispositivo de intervención social: es 

una forma de institución que se genera desde abajo, en el cruce entre lo afectivo, lo 

político y lo común. En este espacio —precario, intermitente, pero sostenido con 

convicción— se hace visible una potencia instituyente que no responde a los 

esquemas de planificación estatal ni a las formas tradicionales de autoridad, sino 

que emerge del encuentro, del vínculo y del compromiso cotidiano. 



Página 116 de 129 

 

La experiencia de la Sala encarna muchas de las ideas que han sido trabajadas a 

lo largo de esta investigación. En primer lugar, pone en evidencia la posibilidad de 

una racionalidad colaborativa, entendida no como cálculo estratégico ni como 

deliberación formal, sino como una forma situada de inteligencia práctica, donde la 

toma de decisiones, la distribución de tareas y la construcción de sentido se realizan 

a partir del reconocimiento mutuo, la confianza relacional y la escucha constante. 

No hay un plan maestro, sino una coordinación abierta, sensible a las 

circunstancias, que reconoce el saber de cada quien —adultos, jóvenes, infancias— 

como fuente legítima de orientación. 

En segundo lugar, la Sala de Lectura constituye una forma concreta de autogestión 

social, es decir, una organización colectiva no subordinada a marcos jerárquicos ni 

mediada por una instancia exterior de validación. Lo que aquí ocurre no es la simple 

ausencia del Estado, sino la afirmación de una forma de apropiación política 

diferente, en la que el poder no se delega, sino que se comparte. Las decisiones se 

toman en diálogo, los conflictos se abordan con negociación, y las iniciativas se 

sostienen con una mezcla de esfuerzo personal, afecto comunitario y 

responsabilidad compartida. Lo político no se agota en las instituciones dadas: 

también vive en los gestos mínimos que reconfiguran el sentido de lo común desde 

la base. 

A su vez, esta forma de organización encarna una eticidad situada que no puede 

ser comprendida desde categorías normativas abstractas. El cuidado que se ejerce 

en la Sala no obedece a un mandato moral universal, sino que brota de la 

experiencia compartida, del reconocimiento del otro en su fragilidad y en su 

potencia. Esta ética no se impone desde fuera, ni responde a un deber formal, sino 

que se despliega en cada vínculo, en cada decisión, en cada límite que se respeta 

o se negocia. La política, aquí, no se separa de lo afectivo: es precisamente el 

espesor de los lazos lo que permite sostener una práctica común frente a la 

indiferencia o el desgaste. 



Página 117 de 129 

 

Por todo ello, la Sala no debe ser leída como un caso excepcional, sino como un 

indicio. Es la manifestación de una posibilidad que habita en lo cotidiano: la 

posibilidad de instituir lo común sin recurrir a los esquemas de control, de crear 

organización sin jerarquía, de generar normas sin recurrir a la exterioridad de una 

autoridad trascendente. En un contexto atravesado por la precariedad, el 

desencanto institucional y la fragmentación social, esta práctica muestra que otras 

formas de lo político son no solo deseables, sino también posibles. 

Lejos de idealizar, este capítulo ha mostrado también las tensiones y los límites que 

acompañan toda experiencia autogestiva. La fragilidad material, la centralidad de 

ciertos liderazgos, el desgaste emocional, la ambivalencia del entorno: todos estos 

factores interpelan cualquier intento de romantizar el poder desde abajo. Pero al 

mismo tiempo, lejos de invalidar la experiencia, estas tensiones la dotan de 

densidad ética y política. Porque la autonomía no es ausencia de conflicto, sino 

capacidad de sostenerlo; no es plenitud normativa, sino disposición permanente a 

crear, revisar y reformular el nosotros. 

Así, la Sala de Lectura no es solo objeto de análisis, sino interlocutora epistémica. 

Su historia, sus formas de organización, sus desafíos y sus logros nos invitan a 

repensar los marcos desde los cuales entendemos la política, la comunidad y la 

normatividad. No se trata de aplicar una teoría a la práctica, sino de pensar desde 

la práctica, de dejar que ella hable, que nos enseñe, que desplace nuestras 

categorías heredadas y abra nuevos caminos para una filosofía que no se conforme 

con interpretar el mundo, sino que quiera transformarlo junto a otros. 

Desde esta perspectiva ampliada, puede decirse que la experiencia de la Sala de 

Lectura no solo encarna una forma alternativa de organización, sino que plantea un 

desafío teórico mayor: pensar una normatividad derivada del vínculo; una política 

sin fundamentos autoritarios, pero no por ello carente de criterios; una eticidad que 

no rehúye el conflicto, sino que se ejerce en su interior, como práctica de cuidado, 

escucha y reajuste continuo. 



Página 118 de 129 

 

En este sentido, la racionalidad colaborativa no puede entenderse como una mera 

estrategia organizativa, sino como una modalidad distinta de la razón, que emerge 

del entrelazamiento entre lo afectivo, lo político y lo epistémico. Frente a la 

racionalidad instrumental que domina los marcos institucionales modernos —tal 

como la caracterizaron Horkheimer, Adorno y Bolívar Echeverría—, esta forma de 

racionalidad se funda en la deliberación situada, en la co-construcción de sentido, y 

en la apertura a una pluralidad de voces. No busca imponer un orden, sino sostener 

un espacio de convivencia conflictiva, pero no coercitiva. No parte de la 

desconfianza, sino del reconocimiento mutuo como condición de posibilidad de lo 

común. 

A la luz de las tesis antropológicas revisadas en el capítulo tres, la Sala de Lectura 

permite visibilizar prácticas que cuestionan los presupuestos individualistas y 

competitivos del sujeto moderno. Aquí encontramos a un sujeto relacional, vinculado 

a otros no por contrato, sino por compromiso afectivo, por cuidado mutuo, por deseo 

de sostener la vida común. Esta forma de subjetividad no es ideal, ni libre de 

tensiones, pero sí configura un horizonte de posibilidad para la reinvención de lo 

político. 

Desde ahí, puede comprenderse a la Sala de Lectura no solo como objeto de 

estudio empírico, sino como productora de saber. Una filosofía que quiera situarse 

en el presente no puede contentarse con interpretar la crisis de las instituciones 

modernas: necesita atender a los gestos mínimos, a las prácticas emergentes, a las 

formas frágiles pero insistentes en que se ensayan otros mundos posibles. La Sala 

de Lectura, en su precariedad y en su potencia, en sus límites y en su capacidad de 

instituir, se ofrece como interlocutora epistémica para una filosofía política desde 

abajo, una filosofía que reconoce a los sujetos populares y subalternos como 

agentes epistémicos, y que toma en serio sus modos de organización, sus conflictos 

y sus invenciones cotidianas como fuentes legítimas de reflexión política. No busca 

representar al otro, sino dejarse interpelar por él; no aspira a totalizar, sino a 

acompañar; no prescribe desde la altura, sino que aprende en la horizontalidad de 

lo común.  



Página 119 de 129 

 

CONCLUSIONES GENERALES 

 

La presente tesis ha partido de una inquietud fundamental: ¿es posible imaginar y 

fundamentar formas de organización política que no se basen en la verticalidad, la 

racionalidad instrumental y la desconfianza estructural? Esta pregunta, más que una 

simple provocación teórica, responde a una crisis epistémica, institucional y 

existencial de los regímenes políticos contemporáneos. Frente a la desafección 

creciente hacia las instituciones gubernamentales, el debilitamiento de los vínculos 

comunitarios y la intensificación de formas de control y exclusión, se impone la 

necesidad de revisar críticamente los supuestos que han fundado la modernidad 

sociopolítica occidental. 

Lo que esta investigación ha puesto de relieve es que el problema no radica 

únicamente en las deficiencias técnicas o coyunturales de los sistemas actuales, 

sino en una arquitectura más profunda que combina una antropología negativa —

centrada en la desconfianza hacia el sujeto—, una epistemología instrumental —

que privilegia la administración sobre la deliberación— y una normatividad 

jerárquica —que naturaliza la separación entre gobernantes y gobernados—. A lo 

que se suma una hegemonía cultural que, como advierten Said y Bolívar Echeverría, 

modela las formas de vida y subjetividad bajo un ethos capitalista dominante, 

limitando las posibilidades de imaginar otros modos de estar juntos. Así es como se 

sostiene la forma dominante de entender lo político: como un espacio separado, 

delegado, vertical, donde la decisión se ejerce por otros y sobre otros. 

Desmontar este paradigma exige un esfuerzo multidimensional: no basta con 

reformular programas de acción ni con proponer reformas institucionales. Es 

necesario repensar desde sus cimientos la imagen del sujeto político, los modos de 

conocer y decidir en lo común, y las condiciones que hacen posible una convivencia 

justa, plural y verdaderamente democrática. En esta clave, los cinco capítulos que 

componen esta tesis han ofrecido un recorrido articulado entre crítica y proposición, 



Página 120 de 129 

 

entre genealogía filosófica y fundamentación empírica, entre diagnóstico del 

presente e imaginación de lo posible. 

El capítulo uno trazó una crítica al individualismo metodológico que sustenta las 

teorías políticas modernas. A través de un análisis del pensamiento contractualista 

—especialmente en Hobbes y Locke— y su prolongación en el liberalismo político 

contemporáneo, se mostró cómo la figura del individuo autosuficiente, racional y 

competitivo ha funcionado como una ficción fundacional que justifica estructuras de 

dominación. Esta figura, construida desde una lógica de escasez moral, presupone 

que la vida en común es imposible sin una instancia externa que imponga orden, y 

por ello legitima la soberanía vertical y la representación como mecanismos técnicos 

de control. Lo político, así concebido, se distancia de la comunidad y se vuelve un 

espacio de gestión sobre cuerpos y voluntades ajenas. 

El capítulo dos propuso una alternativa a esta antropología política desde una 

lectura relacional del sujeto. En diálogo con la crítica filosófica contemporánea —

especialmente con autores como Habermas, Said y Dussel—, se reconstruyó una 

concepción del sujeto como ser interdependiente, constituido por vínculos, 

narrativas y prácticas compartidas. Desde esta perspectiva, la política ya no es 

simplemente administración del conflicto, sino espacio de reconocimiento, 

deliberación y construcción mutua de sentido. 

El capítulo tres llevó esta reconstrucción al terreno de la antropología evolutiva, 

mostrando que la cooperación, la empatía y la sensibilidad normativa no son 

adiciones culturales tardías, sino rasgos constitutivos de nuestra especie. A partir 

de los aportes de autores como de Waal, Boehm, Wrangham y Tomasello, se 

argumentó que la moralidad humana surge de procesos de selección social, 

domesticación de la agresión y coevolución gen-cultura, en los que la vida en común 

y el juicio compartido son condiciones de sobrevivencia. Esta evidencia empírica 

refuerza la tesis central de la investigación: no somos por naturaleza seres violentos 

que deben ser gobernados, sino agentes cooperativos que pueden autogobernarse. 



Página 121 de 129 

 

El capítulo cuatro exploró las implicaciones normativas de estos hallazgos, 

criticando la verticalidad institucional moderna y desarrollando el concepto de 

racionalidad colaborativa. Se mostró cómo las instituciones jerárquicas no solo 

excluyen a los sujetos del poder, sino que moldean subjetividades despolitizadas, 

habituadas a delegar y obedecer. Frente a ello, se defendió la necesidad de una 

forma de racionalidad que parta de la igualdad entre interlocutores, reconozca el 

conflicto como motor creativo y habilite condiciones para la deliberación simétrica. 

La autogestión social aparece así no como una utopía marginal, sino como una 

actualización institucional coherente con nuestras capacidades evolutivas y 

morales. 

El capítulo cinco, a través del estudio del caso de la Sala de Lecturas, analizó los 

desafíos filosóficos y prácticos de pensar la autogestión como paradigma político. 

Se sostuvo que la autogestión social implica una transformación simultánea de las 

instituciones, de las prácticas y de los sujetos. Para que funcione, requiere 

condiciones materiales, estructuras simbólicas y pedagogías colectivas que 

sostengan la participación, el juicio distribuido y la responsabilidad mutua. Lejos de 

ser una mera técnica organizativa, la autogestión social es una forma de construir 

lo común que reclama una profunda transformación cultural y normativa. Como se 

mostró en el caso de la Sala de Lectura, incluso cuando no es posible implementarla 

plenamente, puede operar como horizonte regulativo que guíe reformas y 

resistencias dentro de los marcos actuales. 

*** 

Esta tesis ofrece algunos aportes al pensamiento político contemporáneo. En primer 

lugar, ha contribuido a redefinir la figura del sujeto político como agente relacional, 

normativo y cooperativo. Contra la tradición individualista, ha mostrado que el ser 

humano no es una mónada aislada, sino un ente constituido en vínculos, afectos y 

narrativas compartidas. Esta redefinición permite desplazar el foco de la política 

desde la obediencia a la construcción activa de lo común. 



Página 122 de 129 

 

En segundo lugar, la investigación ha propuesto un desplazamiento del eje de 

legitimidad política: de la representación técnica a la participación deliberativa. No 

se trata simplemente de distribuir el poder de manera más justa, sino de reconstruir 

las condiciones mismas en las que se decide lo que cuenta como común. Esto 

implica reconocer que lo político es una capacidad distribuida, cultivada 

históricamente y sostenida por la prosocialidad de nuestra especie. 

En tercer lugar, se ha elaborado una conceptualización filosófica de la autogestión 

social, partiendo de una racionalidad colaborativa, que va más allá de sus 

aplicaciones prácticas actuales. Se le ha comprendido como un paradigma 

normativo, institucional y subjetivante, capaz de articular formas de vida que 

reconozcan la igualdad epistémica y moral de los sujetos, y que habiliten estructuras 

organizativas horizontales, rotativas y deliberativas. 

Los resultados de esta investigación desafían uno de los mitos fundacionales de la 

filosofía política moderna: la idea de que la moralidad y la cooperación son escasas 

y que, por lo tanto, el orden requiere imposición. Frente a este supuesto, esta tesis 

ha mostrado que el juicio moral, la empatía y la disposición cooperativa están 

profundamente arraigados en nuestra evolución como especie. La escasez no es 

moral, sino institucional: hemos construido sistemas que bloquean, inhiben o 

delegan nuestras capacidades éticas y políticas. 

En este sentido, la tesis aporta fundamentos teóricos y empíricos para imaginar una 

política basada en la autogestión social y en el juicio distribuido. Esta política no 

niega el conflicto, sino que lo reconoce como dimensión constitutiva de lo común; 

no elimina la diferencia, sino que la acoge como fuente de invención colectiva; no 

busca la obediencia, sino la implicación reflexiva. 

Pero este trabajo no se limita a proponer una relectura de conceptos desde la teoría: 

ha intentado pensar desde las prácticas, desde las experiencias concretas que 

desafían las formas políticas establecidas. En este sentido, se ha asumido una 

filosofía política desde abajo: una forma de pensar situada, que no parte de modelos 



Página 123 de 129 

 

ideales ni de abstracciones universales, sino de procesos reales en los que los 

sujetos organizan lo común, disputan el sentido de la vida colectiva y generan 

formas de legitimidad no delegada. Pensar desde abajo implica reconocer a las 

prácticas instituyentes como fuentes legítimas de saber político, y a los sujetos 

subalternos como agentes epistémicos capaces de disputar y rehacer el orden. Este 

gesto metodológico es también una apuesta política. 

Las implicaciones de esta perspectiva son profundas. Afectan no solo la teoría 

política, sino también nuestras prácticas cotidianas de deliberación, organización y 

conflicto. Si es posible construir instituciones que no se basen en la desconfianza, 

si es viable organizar lo común sin estructuras de dominación, entonces los 

horizontes de la política se ensanchan considerablemente.  

Sin embargo, la tesis también ha reconocido los límites y desafíos de esta 

propuesta. La autogestión social no consiste en un modelo exportable 

mecánicamente ni una solución mágica a todos los problemas institucionales. 

Requiere condiciones de posibilidad materiales, simbólicas y pedagógicas que no 

siempre están dadas. Pero incluso en su imposibilidad parcial, funciona como un 

principio orientador, una brújula ética y política para repensar nuestras formas de 

vida colectiva. 

Esta tesis no pretende clausurar el debate, sino abrir caminos. Varias líneas de 

investigación quedan abiertas a partir de los hallazgos aquí desarrollados. 

Una primera línea se refiere a los límites materiales y simbólicos de la autogestión 

social. ¿Cómo se enfrenta este paradigma a los desafíos de la escala, la 

especialización o la pluralidad profunda? ¿Cómo resistir su captura por formas 

burocráticas o por nuevas jerarquías encubiertas? Estudiar experiencias concretas, 

históricas y actuales, puede ofrecer claves para pensar estas tensiones sin 

abandonar el horizonte normativo. 

Una segunda línea apunta a la articulación con debates contemporáneos en 

ecología política, feminismos y justicia global. Si lo común no es solo lo humano, 



Página 124 de 129 

 

sino también lo más-que-humano, entonces la autogestión debe extenderse a 

formas de cuidado del territorio, de las generaciones futuras y de las condiciones 

ecológicas que sostienen la vida. Pensar la política desde la interdependencia no 

implica solo una ética entre iguales, sino también una política del cuidado ampliado. 

Una tercera línea, más transversal, apunta a la transformación cultural necesaria 

para que la autogestión social sea viable como modelo. Esto incluye reconfigurar la 

educación, repensar las prácticas de socialización política, problematizar el lugar 

del saber técnico, y transformar el lenguaje mismo con el que nos narramos como 

sujetos políticos. La autogestión social no es nueva institución: es una nueva forma 

de subjetivación, una pedagogía del juicio, de la responsabilidad y del vínculo. 

En esta tesis se ha mostrado que otra política no solo es deseable, sino posible: 

una política sin miedo, sin delegación ciega, sin jerarquías naturalizadas. Una 

política fundada en la cooperación, en el juicio compartido y en la construcción 

colectiva de lo común. En un contexto global donde la desafección democrática 

crece, los autoritarismos se renuevan y los genocidios se multiplican, recuperar esta 

posibilidad es un acto filosófico y político urgente. 

La modernidad sociopolítica nos legó la separación. Esta tesis apuesta, en cambio, 

por el reencuentro: entre sujetos, entre saberes, entre generaciones. En ese 

reencuentro, quizás, no solo se juega el porvenir de lo político, sino también el 

sentido más pleno de lo humano.  



Página 125 de 129 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

Adorno, T. W., & Horkheimer, M. (2016). Dialéctica de la Ilustración. Madrid: Trotta. 

Bermúdez de Castro, J. M. (2021). Dioses y mendigos. La gran odisea de la 

evolución humana. Barcelona: Crítica. 

Boehm, C. (2012). Moral Origins: The Evolution of Virtue, Altruism, and Shame. 

New York: Basic Books. 

Bowles, S., & Gintis, H. (2011). A Cooperative Species: Human Reciprocity and Its 

Evolution. Princeton: Princeton University Press. 

de Waal, F. (2006). Primates and Philosophers: How Morality Evolved. Princeton: 

Princeton University Press. 

Dussel, E. (1994). 1492: El encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito de la 

modernidad. La Paz: Plural editores. 

Dussel, E. (1998). Ética de la liberación en la edad de la globalización y la 

exclusión. Madrid: Trotta. 

Echeverría, B. (2000). La modernidad de lo barroco. México: Era. 

Echeverría, B. (2009). ¿Qué es la modernidad? México: Universidad Nacional 

Autónoma de México. 

Hobbes, T. (1980). Leviatán. México: Fondo de Cultura Económica. 

Habermas, J. (1989). El discurso filosófico de la modernidad. Madrid: Taurus. 

Habermas, J. (1999). Teoría de la acción comunicativa, I. Madrid: Taurus. 

Hegel, G. W. F. (1971). Fenomenología del espíritu. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

Hegel, G. W. F. (1999). Principios de la Filosofía del derecho. Barcelona: Edhasa. 



Página 126 de 129 

 

Henrich, J. (2016). The Secret of Our Success: How Culture Is Driving Human 

Evolution, Domesticating Our Species, and Making Us Smarter. 

Princeton: Princeton University Press. 

Horkheimer, M. (2010). Crítica de la razón instrumental. Madrid: Trotta. 

Kant, I. (2002). Filosofía de la historia. México: Fondo de Cultura Económica. 

Kant, I. (2003). Crítica de la razón práctica. Buenos Aires: Losada. 

Kant, I. (2012). Fundamentación para una metafísica de las costumbres. Madrid: 

Alianza. 

Locke, J. (2006). Segundo tratado sobre el gobierno civil. Madrid: Tecnos. 

Said, E. W. (2008). Orientalismo. Barcelona: DeBolsillo.  

Tomasello, M. (2019). Becoming Human: A Theory of Ontogeny. Cambridge: 

Harvard University Press. 

Wrangham, R. (2019). The Goodness Paradox: The Strange Relationship Between 

Virtue and Violence in Human Evolution. New York: Pantheon. 

 

ENTREVISTAS 

Arenas, C. (19 de octubre de 2023). Entrevista.  

Galán, E. (25 de septiembre de 2024). Entrevista.  

Hernández, L. (17 de octubre de 2024). Entrevista.  

Pizano, G. (19 de octubre de 2024). Entrevista.  

Pizano, G. (9 de octubre de 2024). Entrevista. 

  



Página 127 de 129 

 

BIBLIOGRAFÍA COMPLEMENTARIA 

 

Bakunin, M. (2025). Dios y el Estado. Barcelona: Imperdible. 

Brown, W. (2016). El pueblo sin atributos: La secreta revolución del neoliberalismo. 

Barcelona: Malpaso. 

Cassirer, E. (1972). La filosofía de la Ilustración. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

Cortina, A. (2005). Alianza y Contrato. Madrid: Trotta. 

de Sousa Santos, B. (2009). Una epistemología del Sur: La reinvención del 

conocimiento y la emancipación social. México: Siglo XXI - CLACSO. 

Foster, H. (Ed.). (2015). La posmodernidad. Barcelona: Kairós. 

Foucault, M. (2009). Vigilar y castigar. México: Siglo XXI. 

Garcés, M. (2013). Un mundo común. Barcelona: Bellaterra. 

González, J. (1996). El ethos, destino del hombre. México: Fondo de Cultura 

Económica – Universidad Nacional Autónoma de México. 

Habermas, J. (2010). Ciencia y técnica como ideología. Madrid: Tecnos. 

Han, B.-C. (2014). Psicopolítica. Barcelona: Herder.  

Kant, I. (2001). Crítica de la razón práctica. México: Signos.  

Marcuse, H. (2021). El hombre unidimensional. México: Austral. 

Rousseau, J. J. (2000). El contrato social. México: Gernika. 

Sloterdijk, P. (2020). En el mismo barco. Madrid: Siruela. 

Stuart Mill, J. (2002). El utilitarismo. Madrid: Alianza. 

 



Página 128 de 129 

 

ANEXO: UBICACIÓN DE LA SALA DE LECTURAS Y 

REGISTRO FOTOGRÁFICO DEL ESPACIO Y SUS 

ACTIVIDADES  

 

Ubicación aproximada de la Sala de Lecturas para las infancias trabajadoras del 

tianguis de Monte Sacro, en la colonia Ricardo Flores Magón, al norte de la ciudad 

de Querétaro. Omitimos la ubicación exacta por privacidad de los usuarios y a 

solicitud de los organizadores: 

 

 

  



Página 129 de 129 

 

Registro fotográfico de las actividades en la Sala de Lecturas: 

 


	PORTADA
	LICENCIA
	Agradecimientos
	Índice
	Resumen
	Introducción
	CAPÍTULO 1
	CAPÍTULO 2
	CAPÍTULO 3
	CAPÍTULO 4
	CAPÍTULO 5
	CONCLUSIONES GENERALES 
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
	ANEXO

