
 

1 

 

Universidad Autónoma de Querétaro  

Facultad de Ciencias Políticas y sociales 

Maestría en ciencias sociales 

 

 

La disputa por el Patrimonio a partir de las transformaciones 

culturales en la artesanía ñañhö en Querétaro  

 Tesis 

Que como parte de los requisitos para obtener el grado de 

Maestro en Ciencias Sociales 

 Presenta 

Abraham Arredondo Zamarripa 

Director 

Dr. Stefan Gandler  

Co- Director 

Dr. Eduardo Solorio Santiago  

        

Dr. Stefan Gandler                                       __________________ 

Presidente                                                   Firma 

Dr. Eduardo Solorio Santiago                      __________________ 

Secretario                                                   Firma 

Dr. Pablo José Concepción Valverde          __________________ 

Vocal                                                            Firma 

Dra. Diana Patricia García Tello                  __________________ 

Suplente                                                      Firma 

Dr. Genaro García Guzmán                         __________________ 

Suplente                                                       Firma 

 

 

Centro Universitario, Querétaro, Qro.  

Octubre 2025, México 

 

 



 

La presente obra está bajo la licencia:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

CC BY-NC-ND 4.0 DEED

Usted es libre de:

Compartir — copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la licencia

Bajo los siguientes términos:

—

—

—

No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas tecnológicas que 
restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia.

Avisos:

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-appropriate-credit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-indicate-changes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-commercial-purposes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-some-kinds-of-mods
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-technological-measures
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-exception-or-limitation
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-publicity-privacy-or-moral-rights


 

2 

Resumen 

A raíz de la expansión turística que ha sufrido el Estado de Querétaro y el 

municipio de Amealco, la creación de artesanía se ha reconfigurado, esto ha 

afectado tanto a la organización, el significado y los procesos de elaboración. La 

presente investigación busca analizar bajo la propuesta teórica del control 

cultural de Bonfil Batalla, las transformaciones culturales y la disputa por el 

patrimonio cultural que sufre la artesanía textil ñahñö procedente de San 

Ildefonso Tultepec, Amealco a partir de estas reconfiguraciones; dejando entre 

ver los procesos de disputa, negociación y relaciones de dominación entre los 

artesanos, el Estado y el mercado. 

 

Abstract 

As a result of the tourism boom in the state of Querétaro and the municipality of 

Amealco, the creation of handicrafts has been reconfigured, affecting their 

organization, meaning, and production processes. This research seeks to 

analyze, using Bonfil Batalla's theoretical framework of cultural control, the 

cultural transformations and the struggle over cultural heritage experienced by 

the Ñahñö textile craft from San Ildefonso Tultepec, Amealco, in light of these 

reconfigurations. It also aims to reveal the processes of dispute, negotiation, 

and power dynamics among the artisans, the state, and the market. 

 

           

 

 

 

 

 

 

 

 



 

3 

Agradecimientos 

Primero que nada, quiero agradecer a las artesanas y colaboradoras de la 

presente investigación. Gracias por el tiempo, por abrir las puertas de sus 

talleres, sus sentires, sus pensamientos y su realidad.  

 

También agradecer a CONACYTH que con su financiamiento hizo posible esta 

investigación; así como a todas las personas que, a lo largo de la historia, con 

trabajo y lucha, han permitido que existan universidades públicas y estos 

programas de investigación. 

 

Por último, quisiera agradecer a mi pareja, compañera de estos arduos años de 

investigación. También a compañeros, amigos, profesores y familiares por el 

apoyo, las ideas y por formar parte de este proceso de crecimiento personal y 

académico.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

4 

Índice 

Introducción ................................................................................................................ 4 

Turismo, identidad nacional y control cultural .......................................................... 4 

El caso de México ................................................................................................... 8 

Querétaro y los textiles ñäñho ............................................................................... 12 

Planteamiento de Problema .................................................................................. 15 

Justificación .......................................................................................................... 16 

Objetivo general .................................................................................................... 18 

Objetivos secundarios ........................................................................................... 19 

Capítulo I: Antecedentes y Marco teórico ............................................................... 19 

1.1 Estado del arte ................................................................................................ 19 

1.1.1 Arte, artesanía y el surgimiento del arte popular en México. .................. 20 

1.1.2 Artesanía en México ............................................................................... 25 

1.1.3 El textil en Querétaro .............................................................................. 30 

1.2 Marco teórico .................................................................................................. 33 

1.2.1 Teoría del control cultural ....................................................................... 34 

1.2.1.1 Cultura popular .............................................................................. 34 

1.2.1.2 Culturas subalternas en México ..................................................... 35 

1.2.1.3 Elementos Culturales ..................................................................... 37 

1.2.1.4 Control Cultural .............................................................................. 38 

1.2.1.5 Consideraciones para analizar la decisiones ................................. 41 

1.2.1.6 Patrimonio cultural Heredado ........................................................ 43 

1.2.2 Patrimonio: apropiación cultural, mercantilización y disputa. .................. 49 

1.2.2.1 El concepto estatal e internacional de patrimonio .......................... 49 

1.2.2.2 La artesanía como patrimonio cultural. .......................................... 53 

1.2.2.3 El patrimonio y la legitimación de los proyectos modernos ............ 54 

1.2.2.4 Mercantilización de la cultura popular. ........................................... 58 

Capítulo II: La Tierra de Gigantes ............................................................................ 60 

2.1 El municipio de Amealco y la delegación de San ildefonso Tultepec ............... 60 

2.2 El origen de los barrios de San Ildefonso. ....................................................... 63 

2.3 Organización ................................................................................................... 68 

2.3.1 La Unidad doméstica y parentesco......................................................... 72 

2.4 Ritos, rituales y fiestas. Religiosidad en San Ildefonso. ................................... 72 

2.4.1 Florear .................................................................................................... 72 

2.4.2 Ciclo festivo y agrícola ............................................................................ 73 

2.4.3 La fiesta de los fieles difuntos. ................................................................ 75 

2.4.4 Cuadro de änimas .................................................................................. 76 

2.4.5 Las danzas ............................................................................................. 77 

2.5 Actividades Económicas ................................................................................. 78 

Capítulo III: Bordando Historias .............................................................................. 83 

3.1 Metodología .................................................................................................... 83 

3.2 El Textil en San Ildefonso................................................................................ 90 



 

5 

3.3 Muñecas, bordado y trajes .............................................................................. 93 

3.4 Apoyos gubernamentales y los artesanos ....................................................... 98 

3.5 El centro histórico de Querétaro .................................................................... 101 

3.6 Resultados: Lo que nos dice el bordado ....................................................... 110 

3.6.1 Resistencia ........................................................................................... 111 

3.6.1.1 Identidad étnica, tradición y trabajo textil ..................................... 112 

3.6.1.2. Organización del ar mengu, aprendizaje - enseñanza de la 
artesanía textil ......................................................................................... 114 

3.6.1.3 Venta en el centro y organización política. ................................... 117 

3.6.2 Apropiación .......................................................................................... 120 

3.6.2.1 Muñeca lele e incorporación de nueva iconografías. ................... 121 

3.6.2.2 Trabajo en serie ........................................................................... 123 

3.6.3 Innovación ............................................................................................ 125 

3.6.3.1 Significados nuevos e iconografía de los trajes. .......................... 125 

3.6.3.2 Uso de redes sociales y nuevas plataformas. .............................. 127 

3.6.4 Enajenación ......................................................................................... 129 

3.6.4.1 Uso de la identidad étnica y propiedad intelectual de las artesanías 
textiles ..................................................................................................... 129 

3.6.4.2 Espacios de venta ....................................................................... 132 

3.6.5 Supresión ............................................................................................. 136 

3.6.5.1 Conocimiento de la Iconografía clásica y memoria ...................... 136 

3.6.5.2 Supresión de la artesana ............................................................. 138 

3.6.5.3 Lazos comunitarios ...................................................................... 140 

3.6.6.1 Espacios comerciales y precios ................................................... 141 

3.6.6.2 Algunos elementos iconograficos y diseños ................................ 144 

3.7 Discusión Final .............................................................................................. 146 

Anexos .................................................................................................................... 150 

Bibliografía .............................................................................................................. 152 

 

 

 



 

6 

 

 

Introducción 

 Turismo, identidad nacional y control cultural  

Actualmente el turismo se ha visto como una vía para el desarrollo económico y 

social de comunidades, ciudades y países. En la carta del País Vasco de 2015 

se menciona que uno de los principales fines del turismo es el desarrollo 

sostenible de lo local. Para que este fin se cumpla, el turismo se debe dar a 

través de una gestión responsable del patrimonio cultural (material e inmaterial), 

las artes y las industrias culturales y creativas. Para la UNESCO el turismo es 

de gran utilidad ya que trae consigo beneficios económicos, sociales y 

ambientales, así como se puede mejorar la calidad de vida de las comunidades 

y generar oportunidades de empleo. De igual manera se preserva el patrimonio 

cultural y se contribuye al desarrollo de la economía creativa (Tresserras, 2021)  

La UNESCO (2016) plantea un enfoque integral para el desarrollo de un 

turismo sostenible que busca conjuntar valores naturales y culturales, 

especialmente en lo referente a la gestión de los sitios inscritos en la Lista del 

Patrimonio Mundial, las Reservas de la Biosfera y las Ciudades Creativas. 

Mediante esta propuesta se busca generar oportunidades para obtener 

beneficios en la comunidad local como desarrollo socioeconómico, el 

enriquecimiento y a la conservación de la identidad cultural. La Organización 

Mundial del Turismo en el 2016, fijó objetivos generales sobre los cuales el 

desarrollo turístico debe trabajar: esta industria debe ser responsable, 

integradora y sostenible. La perspectiva de dicha propuesta es promover 

intercambios transculturales entre los visitantes y la comunidad, así como el 

fomento y la preservación del patrimonio cultural (Tresserras, 2021).  

Gran parte de los países han adoptado la propuesta de UNESCO y 

visualizan al turismo como una vía de desarrollo y una herramienta que favorece 

el desarrollo sustentable local. Sin embargo para que la industria turística cobre 

fuerza, necesita ser alimentada por elementos culturales e identitarios locales; 



 

7 

como lo pueden ser regiones ecológicas, monumentos, edificios o etapas 

históricas y/o rasgos culturales o considerados folclóricos (principalmente de la 

culturas subalternas1 como tradiciones, fiestas etc.) con la finalidad de darle 

legitimidad al turismo.  

Esta práctica no es un fenómeno nuevo, los Estados nacionales han 

venido echando mano de regiones ecológicas, monumentos y narrativas 

históricas, así como de expresiones y rasgos  de la cultura popular para legitimar 

y consolidar un proyecto de Estado- Nación moderno, así como una identidad 

nacional.  

Benedict Andersons (2016) sostiene que la nación se consolida bajo un 

legado cultural compartido y el cual permite que personas desconocidas que 

pertenecen a un mismo territorio político, se sientan identificadas con símbolos 

comunes. Es de esta forma que se consolida el nacionalismo o la identidad 

nacional. Por su parte Catherine Héau y Gilberto Giménez (2005), así como 

Andersons (2016) parte de que la identidad nacional se constituye a partir de 

comunidades contingentes de memoria y experiencias, es decir a partir de una 

herencia cultural cambiante. Aseguran que:  

Desde el punto de vista de los individuos, la identidad nacional no sería más que el 

sentimiento de pertenencia nacional. Pero si la consideramos desde la perspectiva 

de la comunidad nacional en su conjunto, podría definirse como la representación 

socialmente compartida —y exteriormente reconocida— del legado cultural 

específico que supuestamente define y distingue a una nación en relación con otras 

(Héau y Giménez, 2005, p. 83).  

Héau y Giménez (2005) señalan que este proceso de creación de la identidad 

nacional, ha sido un terreno en disputa tanto por la élite como por las demandas 

y los actores populares.  

De esta forma la identidad de una región es un elemento crucial para 

                                                
1  La cultura subalterna es aquella que está sometida a una cultura dominantes. En México 
principalmente se da entre la cultura mestiza que en la época posrevolucionaria consolidó el 
proyecto nacional mexicano. En este sentido las culturas subalternas son los pueblos 
originarios, barrio y sectores populares etc (Bonfil, 1990).    



 

8 

otorgar legitimidad a los proyectos modernos, de igual forma ha ayudado a 

desarrollar lo que actualmente denominamos patrimonio.  

Para Cecilia Verena Pérez Winter (2017) la patrimonialización 

contribuye a seleccionar, legitimar y preservar, ciertas marcas o elementos 

culturales-identitarios por sobre otros. Estos rasgos son seleccionados a partir 

de “la voz autorizada de los expertos”. Los especialistas del patrimonio suelen 

priorizar aquellos que se asocian a los valores e intereses de los sectores 

dominantes o los correspondientes a los sectores populares, conformando una 

versión estilizada de los mismos. El proceso de selección de estos elementos se 

da siempre desde un discurso autorizado del patrimonio, promoviendo así la 

naturalización de la idea de patrimonio y justificando la elección de determinados 

lugares u objetos para lograr una conexión entre el pasado y una identidad 

compartida en este caso la identidad nacional o regional.  

La patrimonialización es una dinámica que no sólo se vincula a los 

procesos de conformación y consolidación de identidades; sino que va 

adquiriendo nuevos sentidos y funciones como puede ser la de un recurso 

económico, a partir de la mercantilización de los rasgos culturales (como la 

artesanía) y por lo general todas aquellas formas relacionadas al turismo. Así 

como también puede ser un instrumento político (Pérez, 2017).  

De esta forma, la patrimonialización y la turistificación son procesos de 

construcción social, en los que intervienen sujetos que seleccionan qué lugares 

y elementos reconocer como patrimonio y a su vez generan la selección y 

jerarquización de dichos aspectos; focalizando área elegidas, acciones y 

medidas que suponen promover revitalización, desarrollo y preservación (Pérez, 

2017). Es común que elementos culturales o identitarios sean retomados para 

dar legitimidad a procesos o fenómenos sociales, políticos o económicos. Sin 

embargo, por lo general dichos componentes culturales que actúan bajo esta 

lógica quedan congelados y son extraídos de sus procesos sociales (Canclini, 

2004).  

Canclini (2004) menciona que el Estado moderno, así como ciertos proyectos 

modernos (por ejemplo, el turismo) adoptan elementos de la cultura popular con 

el fin de legitimarse. Se busca preservar en el plano simbólico, aquellos 



 

9 

elementos los cuales sean apropiados por los proyectos modernizadores y que 

además tengan afinidad con los intereses de la élite. Estos elementos se ven 

como una colección de objetos que hay que preservar y que ayudan a construir, 

así como significar una identidad local, regional o nacional.  

Estos procesos han traído una lógica en la cual una cultura dominante, 

apoyada en el Estado y en las propuestas internacionales de desarrollo y 

patrimonialización, han decidido ejercer control sobre elementos culturales de 

diversas culturas subalternas con el fin de preservar y salvaguardar este 

patrimonio.   

Para entender este fenómeno autores como Guillermo Bonfil Batalla 

(1991) describen en su teoría del control cultural la manera en la que elementos 

de las culturas subalternas son enajenadas por los proyectos y Estados 

modernos. Pérez Ruiz (2013) nos menciona que la teoría del control cultural se 

da en las relaciones interétnicas asimétricas, se usa bajo una relación de 

dominación que comúnmente se ve reflejada en la capacidad de decisión que 

un grupo dominante o actor social tiene sobre elementos culturales de grupos o 

culturas subalternas; lo cual genera imposición, enajenación, apropiación y 

extractivismo, aunque también resistencias (Pérez Ruiz, 2013).  

En este sentido podemos observar como la artesanía se encuentra 

atravesando este proceso, por un lado, se concibe como un elemento que ayuda 

a dar fundamentos a una identidad nacional, así como también juega un papel 

importante como souvenir de gran utilidad ante la expansión turística. Y por el 

otro es un rasgo cultural que es propio de determinadas culturas y que dentro de 

estas tiene un fin y un sentido, pero ante el avance del turismo se ha tenido que 

modificar a partir de las presiones e injerencias gubernamentales y turísticas.  

Este fenómeno es un producto de las lógicas internacionales de 

desarrollo. En los últimos años la mayoría de los países, e incluso UNESCO 

(2017), apoyan la idea del desarrollo sostenible local mediante actividades como 

el turismo. Esta perspectiva trae consigo una serie de consecuencias ocultas e 

inesperadas. Una de estas consecuencias es la extracción sistemática de 

prácticas, saberes o elementos culturales como fiestas, así como también de 

expresiones materiales (Artesanía) de las culturas subalternas en favor de la 



 

10 

folclorización y la patrimonialización.  

Los rasgos culturales que el Estado y el turismo retoman de los sectores 

subalternos, son apropiados y transformados con la finalidad de volverlos bienes 

del consumo atractivos para la industria turística; provocando el despojo y la 

enajenación cultural, así como transformaciones culturales que están 

cimentadas en procesos de control cultural por parte del Estado y la expansión 

turística. 

México es uno de estos países que ha visto en el turismo una 

herramienta para el desarrollo económico del país y al ser uno de los países con 

una gran diversidad cultural, se ha vuelto una región interesante para analizar el 

fenómeno anteriormente mencionado. 

 

El caso de México  

En México actualmente el turismo ha venido cobrando una relevancia 

significativa. La cantidad de zonas patrimoniales se ha incrementado desde el 

2000, así como el nombramiento de patrimonio inmaterial a un sinfín de 

expresiones culturales como fiestas, tradiciones e incluso la gastronomía de 

diversas regiones. Esto se ve reflejado en el hecho de que actualmente México 

es el séptimo país con mayor cantidad de sitios inscritos en la lista de patrimonio 

mundial de la humanidad. Para el 2021 contaba con 35 lugares asignados; 27 

Eran elementos culturales, 6 Naturales y 2 Mixtos (Secretaria de Cultura,2023). 

También en la consolidación de programas como el de pueblos mágicos el 

programa que recientemente se anunció de Reinos de México (Secretaría de 

Turismo, 2023).  

Sin embargo, para que esto fuera posible, México tuvo que atravesar 

un proceso histórico de consolidación de una identidad nacional. Si bien en los 

años previos a la revolución ya se buscaba consolidar una identidad, durante la 

posrevolución (1930-1940) fue que se afianzó la mexicanidad. En esta etapa se 

retomaron elementos de las culturas prehispánicas y de los pueblos originarios 

con la finalidad de consolidar lo mexicano. 

También en esta etapa se sentaron las bases de la industria turística 

mexicana, con el objetivo de atraer a viajeros internacionales, principalmente 



 

11 

estadounidenses. Debido a esto las políticas gubernamentales y los impulsores 

del turismo se centraron en promover algunos aspectos culturales y naturales de 

México, así como se comenzó a desarrollar carreteras, hoteles, restaurantes, 

etc. Las nociones de patrimonio fueron vitales para la promoción de México 

como un destino turístico, por lo que se buscó garantizar que los sitios 

arqueológicos y los edificios históricos estuvieran protegidos y fueran accesibles 

para los visitantes (Salinas, 2021).  

A la par de esto, se desarrollaron diversas políticas públicas, que 

buscaban el desarrollo del país. En este contexto la artesanía fue un elemento 

de gran relevancia debido a varios motivos; por una parte, se veía como una 

expresión que reflejaba la mexicanidad, así como el arte mexicano. Pero además 

de esto, el estado veía en la artesanía una herramienta para insertar a las 

comunidades rurales e indígenas al proyecto nacional y como una actividad 

económica redituable para estos sectores. Uno de estos programas fue el de las 

misiones culturales (haciendo referencia a los primeros misioneros católicos 

durante la conquista) por parte de la Secretaría de Educación Pública (SEP) a 

cargo de José Vasconcelos. Las misiones culturales contaban con un 

especialista en artes manuales los cuales estaban instruidos para aprovechar 

los recursos de cada región y especialistas que se concentraban en la 

organización de escuelas, así como métodos de enseñanza (Correa, Propin, 

Navarro, 2018). Dichas misiones culturales permitieron el fortalecimiento de la 

producción artesanal y fomento la especialización artesanal en diversas 

localidades del país.  

En esta época, la SEP también instauró el sistema de dibujo 

denominado “Best Maugard” (el cual lleva el apellido de su creador el artista 

Adolfo Best Maugard) en las escuelas técnicas y de artes y oficios en la Ciudad 

de México y la zona conurbada de Yucatán. El Best Maugard es una manera 

específica de decoración artesanal, la cual fue instaurada con la finalidad de 

permitir el control de la calidad y la estandarización de la producción artesanal 

para poder ser vendida y otorgar una forma de mantención a la población 

(Correa, Propin, Navarro, 2018). Esto le dió a la artesanía un lugar privilegiado 

en el imaginario de lo méxicano y en la idea de la actividad laboral central de las 



 

12 

comunidades rurales y pueblos indígenas.  

Todo este incremento en la producción artesanal y el intento de 

estandarización del trabajo artesanal con el tiempo benefició a la creciente 

industria turística propiciando con ello el desarrollo de políticas y programas 

gubernamentales que buscaban fomentar, salvaguardar desarrollar o difundir 

dichas expresiones culturales como la artesanía.  

Uno de los planes principales del gobierno de México es impulsar el 

desarrollo sostenible, principalmente el desarrollo turístico, ya que dicha 

industria se posiciona como la tercera actividad económica más importante para 

México (SECTUR, 2020). México en los últimos años le ha dado gran apoyo al 

desarrollo turístico e indirectamente a la producción artesanal, ya que estos dos 

sectores son inherentes. Esto se ve reflejado en el plan de políticas turísticas del 

Estado publicado por SECTUR en el 2018. Este programa propone que México 

debe apostar al turismo como un motor de desarrollo económico, desarrollando 

un plan de desarrollo turístico para entre el año 2018 y 2040: 

 

El turismo se ha convertido en una alternativa real para el desarrollo y la 

modernización de comunidades, ciudades y regiones enteras. Esto es evidente en 

muchos destinos en donde existen pocas alternativas productivas, pero cuentan con 

una gran riqueza en activos culturales y naturales alrededor de la cual se ha logrado 

desarrollar una industria turística como principal vocación económica (SECTUR, 

2018, p.9).  

 

La Organización Mundial de Turismo (OMT) en su último informe resaltó que del 

2018 al 2022 México escaló al noveno lugar en países con mayor captación de 

divisas por turismo (SECTUR,2023; La Jornada, 2023). Esto ha sido posible 

debido a que en los últimos sexenios se le ha apostado a la expansión de 

desarrollo turístico por parte de los diferentes gobiernos sin importar el partido.     

El turismo se ve como una oportunidad que puede ayudar al desarrollo 

de algunos sectores sociales, principalmente los de un ámbito rural o indígena. 

Para el Estado mexicano las artesanías suponen una de las pocas 

oportunidades de empleo para los grupos más vulnerables. Sin embargo, estas 



 

13 

se enfrentan a problemas que impiden su desarrollo. Uno de los principales 

apoyos que se les da a los artesanos por parte de las políticas públicas federales 

es el FONART otorgado por SEDESOL; el cual busca brindar a los artesanos 

insumos económicos o en especie, con la finalidad de impulsar la producción 

artesanal (Azuela y Cogco, 2014).  

.  

La finalidad del Fondo es la de lograr la independencia económica de los artesanos 

de acuerdo con una perspectiva multidimensional, es decir, contempla su carácter 

social, económico y cultural, con el propósito de atenderlos de forma integral y 

complementaria (Azuela y Cogco, 2014, pp. 13-14).  

La principal orientación de las políticas públicas enfocadas en la artesanía en 

México, principalmente el FONART, es la de generar empleo y riqueza en la 

población pobre del país, diferenciándose de la visión tradicional que se enfoca 

en la subsistencia de la cultura (Azuela y Cogco, 2014). Los autores Azuela y 

Cogco señalan que:  

Aunque incongruente con el tratamiento convencional, la aproximación de las 

artesanías como instrumento de desarrollo es consecuente con la filosofía sugerida 

por la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura 

(Unesco) para el desarrollo de políticas culturales. Si bien la perspectiva de la 

Unesco, va más allá, y contempla la intervención como alternativa a la preservación 

de la actividad, destacando la importancia del patrimonio cultural inmaterial bajo el 

cual la protección del acervo de conocimientos y técnicas transmitidas de generación 

en generación garantiza la preservación de la actividad cultural (Azuela y Cogco, 

2014, pp. 15).  

El problema con esta perspectiva es que su principal interés está centrado en el 

desarrollo económico por lo que cualquier otro aspecto sociocultural, así como 

los deseos que las comunidades tienen sobre el rumbo de sus manifestaciones 

culturales, quedan en segundo plano.  

Ello ha provocado que las lógicas de producción de textiles se vean 

impactadas y con esto las lógicas culturales de los artesanos. Novelo (2008) 



 

14 

señala que el trabajo artesanal al insertarse a una dinámica del mercado turístico 

tiene que masificar su nivel de producción con el fin de tener la suficiente 

producción para satisfacer el mercado, provocando un cambio en las formas de 

trabajo artesanal (Novelo, 2008). Cuevas (2007) en su trabajo: Turismo y 

consumo artesanal En Tlaquepaque, Jalisco, México En tres etapas del siglo XX 

y Moctezuma, P. (2002) en: Artesanos y artesanías frente a la globalización 

Zipiajo, Patamban y Tonalá. Ya no has hablado de cómo la globalización y la 

inserción de la actividad artesanal en un mercado turístico trae consigo una 

reconfiguración en todas las esferas de esta actividad. Sin embargo, no tocan 

una dimensión que es problemática y que en el caso de los textiles en Querétaro 

se está dando y esta es la del extractivismo.  

Eduardo Wrooman (2020) justamente señala que los elementos 

culturales han entrado en la lógica del sistema económico-productivo, 

fomentando que elementos como las artesanías se inserten a un panorama de 

extractivismo global. Pero esto no es del todo local sino que se vuelve una 

repercusión de un fenómeno global el cual se da a partir de la salvaguarda y la 

patrimonialización.  

En México la expansión turística, así como las políticas públicas 

enfocadas al impulso de dicha industria, son una constante y han generado un 

sin fin de transformaciones, tanto culturales, sociales, económicas y socio 

territoriales, sin embargo, a pesar de que es un proceso nacional, cada región lo 

ha vivido de forma muy diferente, presentando en cada latitud del país sus 

propios retos, singularidades, extravagancias, aciertos y problemáticas. Una 

zona donde estos procesos han tomado tintes peculiares es Querétaro, en la 

región ñäñho, con la artesanía textil.  

 

Querétaro y los textiles ñäñho 

En los últimos años, Querétaro ha buscado posicionarse como un Estado 

turístico. Esto se ha visto reflejado con el incremento de municipios que han 

recibido el nombramiento de pueblo mágico, la creación de eventos y festivales 

que buscan atraer visitantes, así como la consolidación de una identidad 

Queretana a partir de elementos como barrios y mercados populares e incluso 



 

15 

expresiones populares como la artesanía, un claro ejemplo de esto es la muñeca 

lele. Justamente la artesanía textil del municipio de Amealco es uno de los 

principales souvenirs que es explotado por la industria turística, así como un 

elemento que el Estado retoma como fuente de identidad queretana.  

Tras haber realizado una práctica exploratoria2 de campo realizada en 

los meses de noviembre del 2022 y entre los meses de febrero y marzo del 2023, 

se pudo identificar que el apoyo a la Artesanía, principalmente la artesanía textil 

ñäñho, se da a través de algunas dependencias y secretarías gubernamentales 

Federales, Estatales y municipales. De forma Estatal se da a través de las 

secretarías de turismo, cultura, desarrollo social y desarrollo sustentable. En 

estas secretarías la forma que apoyan a las artesanas es de distintas maneras; 

en las secretarías de desarrollo social y desarrollo sustentable suelen brindar 

microcréditos, así como asesoría para que las y los artesanos adquieran una 

cuenta bancaria o préstamos. Por otro lado, la secretaria de turismo se enfoca 

en informar y organizar a las y los artesanos festivales y eventos donde éstos 

puedan vender su producto. Mientras que la secretaría de cultura menciona que 

el apoyo importante que brindan es el FONART, sin embargo, también realizan 

pasarelas de moda en las cuales hacen que las y los artesanos colaboran con 

diseñadores de moda con el fin de exhibir vestimentas que luzcan la artesanía 

típica queretana; además de esto también organizan eventos donde los 

artesanos puedan ofrecer su trabajo y los contactan con diseñadores o gente 

que estén interesado en el trabajo textil. Sin embargo, el principal objetivo de las 

secretarías estatales es el de difundir, fomentar y salvaguardar las artesanías.  

Otros organismos que ayudan a las artesanas son el Instituto Nacional 

de los Pueblos Indígenas (INPI) con sede en Amealco y el cual es federal, el DIF 

municipal, y Casa Queretana de las Artesanías (CQA). Estos últimos si bien 

                                                
2 Este trabajo exploratorio se realizó en dos partes, la primera se llevó a cabo en el centro del 
Municipio de Amealco, en el mes de noviembre del 2022. Durante la práctica se visitó la plaza 
principal en la cual se llevaría a cabo la Feria Nacional de la Muñeca, también se visitaron los 
negocios aledaños en los cuales las y los artesanos textiles ofrecen su trabajo. En uno de estos 
negocios se habló con dos artesanas las cuales eran artesanas textiles de Santiago Mexquititlán 
y San Ildefonso. 
La segunda salida a campo se realizó entre los meses de febrero a marzo del 2023 en el centro 
de Querétaro. Durante este lapso se habló con tres artesanas jóvenes las cuales vendían su 
trabajo en el centro de la ciudad y las cuales venían de Santiago Mexquititlán, de Amealco y San 
Ildefonso.    



 

16 

también invitan a las y los artesanos a eventos para vender sus productos, se 

centran en desarrollar talleres y capacitaciones con el fin de promover el trabajo 

textil, generar nuevos diseños que sean más atractivos al mercado turístico y dar 

capacitaciones con el fin de que las y los artesanos se inserten con facilidad en 

la dinámica de la industria turística.  

Todos estos apoyos se centran en insertar a los artesanos a una 

industria turística creciente y la cual los últimos años se ha venido expandiendo 

en el Estado de Querétaro. El municipio de Amealco ha sido parte de esta 

expansión, en el 2018 este municipio recibió el nombramiento de pueblo mágico, 

debido a su producción de muñecas lele (Contreras, 2018); aunado a esto en el 

año 2013 se organizó y se llevó a cabo el primer Festival Nacional de la Muñeca 

Artesanal (Gámez, 2022).  

Gracias a la categoría que el municipio recibió, así como al festival de la 

muñeca, este se ha convertido en un centro importante de actividad turística, lo 

que ha traído consigo transformaciones culturales producto de la actividad 

turística.  

Algunas de estas transformaciones se pudieron observar el trabajo 

exploratorio de campo en el cual, de forma muy superficial, se pudo identificar 

que el significado y el sentido de las piezas, así como algunos diseños se habían 

transformado. La iconografía tradicional, la cual representaba en los bordados 

elementos del medio ambiente como plantas o animales de la región, ha caído 

en desuso y por su parte se ha comenzado a bordar flores de gran tamaño y 

colores llamativos. De igual forma las artesanas comentan que ya sólo los viejos 

saben leer los bordados y que el sentido ritual de estos ha caído en desuso. El 

diseño de los productos se ha diversificado con el fin de hacer artesanías que 

sean más atractivas para el turismo, como lo son servilleteros, cojines etc. Por 

otro lado, las dinámicas del quehacer artesanal tanto en los talleres como en las 

comunidades, también se transformaron.  

En este contexto, Julio Cesar Borja e Imelda Aguirre en el año 2020 

publicaron en conjunto dos artículos en el cual señalan que en la última década 

un sin número de saberes artesanales y textiles procedentes de los pueblos 

originarios han sido aprovechados por empresas y dependencias 



 

17 

gubernamentales con fines de lucro. Por lo que elementos artesanales se 

vuelven no sólo una mercancía, sino que también es apropiada como un 

elemento que da capital simbólico (Borja y Aguirre 2020). Una de las cosas 

relevantes de estos artículos es que toman el Caso de la muñeca lele en 

Amealco y el bordado teenek en la huasteca potosina. De igual manera, En el 

año 2020 Eduardo Woorman, presentó su tesis de maestría sobre extractivismo 

cultural, tomando como estudio de caso la muñeca lele de Santiago Mexquititlán 

Amealco y Döntxu la muñeca de San Ildefonso Amealco; en la cual 

analiza las implicaciones que ha tenido el nombramiento de la muñeca artesanal 

como patrimonio cultural del Estado de Querétaro. En dicho trabajo se nos 

muestra como la patrimonialización y el discurso político beneficia a algunos 

pocos que logran la consolidación de marcas y con ello se favorece el 

extractivismo cultural.  

Planteamiento de Problema 

En este sentido podemos observar que se están dando una serie de 

transformaciones culturales dentro de la artesanía hñäñho de Querétaro, en las 

cuales se está observando una disputa por el control de los elementos culturales. 

Por un lado, se encuentra el Estado, el cual tiene sus propios intereses, fines; 

así como proyectos para las artesanías y el cual se articula a las dinámicas en 

la cual existe una importante expansión turística. Estas transformaciones se 

están dando a partir de la expansión turística y las presiones gubernamentales 

que ven a esta actividad y en esta expansión una forma de generar políticas de 

desarrollo económico, así como para dar legitimidad a estas y por el otro lado se 

encuentran los artesanos ñañhö los cuales son los herederos de la artesanía, 

los cuales tiene que adaptarse, resistir, apropiar e innovar con el fin de asegurar 

la permanencia de su cultura. 

Justificación 

El turismo en México ha sido una industria que se ha venido desarrollando de 

manera acelerada, actualmente existen diversos programas y proyectos que han 

surgido con el fin de fomentar el turismo tanto nacional como extranjero. Por lo 



 

18 

que el turismo, en México, se ha vuelto una de las industrias principales en la 

economía del país. En el cuarto informe de la Secretaría de Turismo Federal 

(2022) señala que la actividad turística en México tiene una participación media 

en el producto interno bruto de 8.5%. Entre septiembre del 2021 y mayo del 2022, 

y a pesar de la pandemia por covid 19, arribaron al país 26.4 millones de turistas 

internacionales, cifra que representó un aumento de 36.6%, dando pie a un 

crecimiento de ingreso de divisas del 107.9% totalizando 19,370 millones de 

dólares (Secretaria de Turismo, 2022). En el país el desarrollo turístico se ha 

venido dando de la mano con el impulso de la identidad nacional, lo que ha 

llevado a que se retomen ciertas expresiones, rasgos populares, así como 

tradiciones o monumentos históricos con el fin de reforzar una identidad nacional 

que brinde elementos o escenificaciones para atraer al turismo. 

Uno de estos elementos es la artesanía, la cual ha sido una de los 

principales elementos que ha servido en esta industria con el fin de mostrar y 

representar lo propio de la región y la identidad mexicana.  

 El uso político de la cultura y sus expresiones, permite que en la 

actualidad en México se lleven a cabo una serie de proyectos y programas con 

la finalidad de promover y salvaguardar el arte popular o las artesanías, la cual 

a su vez sirve como elemento que favorece el desarrollo turístico. Este contexto 

otorga una coyuntura decisiva para las artesanías. Si bien esta coyuntura ha 

generado un impulso a la producción artesanal por parte de los programas y 

proyectos gubernamentales a partir del incremento del turismo, este esfuerzo se 

está llevando a cabo de forma un tanto improvisada, dando más prioridad a la 

producción masiva y al mercado turístico que a los productores artesanales. Esto 

está propiciando que por una parte no exista un proyecto de desarrollo que 

favorezca positivamente a los artesanos; y a su vez está facilitando la 

enajenación de la artesanía de sus creadores y el extractivismo de los saberes 

de las comunidades. Es por esto que se vuelve importante analizar cuáles son 

las condiciones, los problemas que se comienzan a vislumbrar y los posibles 

escenarios a los que se enfrentan los artesanos y la artesanía. 

Un ejemplo de esto es el caso de Tlaquepaque el cual ha tenido un 

desarrollo turístico desde 1980 y el cual se posiciona como la tercera economía 



 

19 

de Jalisco debido a la industria, pero sobre todo al turismo y a la producción 

artesanal, debido a la expansión turística en la ciudad las piezas y formas de 

producción artesanal se transformaron de forma técnica, estética y en sus formas 

productivas, todo ello con el fin de poder posicionarse en el mercado turístico 

(Cuevas Hernandéz, 2007). Cuevas (2007) menciona que a partir de 1940 el 

impacto del turismo afectó la producción y consumo artesanal en lugares como 

Oaxaca, Riviera Maya, Tonalá, Guerrero, Michoacán, etc. Estas producciones, 

igual que en Tlaquepaque, se vieron obligadas a transformarse tanto 

técnicamente como estéticamente con el fin de asegurar insertarse al modelo 

capitalista y asegurar mercado turístico. Para el año de 1980 los cambios se 

agudizaron con la expansión de la industria turística y el incremento de las visitas 

de extranjeros en México (Cuevas Hernandéz, 2007). A la par de este fenómeno 

en Tonalá también el turismo ha traído transformaciones en la producción 

artesanal.  Por otra parte, también se han fortalecido tradiciones y otras, que 

parecían desaparecidas, se han impulsado o revitalizado por parte de 

FONARTE, la Casa de la Cultura de Tlaquepaque, la Unión de Artesanos de 

Tonalá y el Instituto Jalisciense, con la finalidad de impulsar el tianguis artesanal 

y el turismo (Moctezuma Yano, 2022).  

Actualmente en Querétaro se presenta un contexto similar en el cual la 

industria turística ha cobrado impulso y las instancias gubernamentales 

comienzan a realizar programas y proyectos para asegurar el mercado turístico, 

fomentando la identidad queretana. Un caso importante es Amealco el cual ha 

sido nombrado pueblo mágico y a la par ha comenzado a cobrar fuerza la 

producción artesanal.         

Tras una visita exploratoria llevada a cabo en noviembre del 2022 en la 

cabecera municipal de Amealco, durante el festival nacional de la muñeca, por 

parte de los alumnos del seminario de investigación de la maestría de ciencias 

sociales de la Universidad Autónoma de Querétaro, se pudo observar como los 

programas y proyectos gubernamentales que buscan apoyar a las artesanas de 

Santiago Mexquititlán y San Ildefonso impactan directamente en la producción 

artesanal textil. Dichos programas y proyectos fomentados por la Casa 

Queretana de las Artesanías y el Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas, a 



 

20 

través de talleres, capacitaciones y cursos han venido transformando los diseños 

y la iconografía de las artesanías textiles con el fin de volverla más vistosa, 

además de esto ha fomentado la estructuración de cooperativas y la capacitación 

de las artesanas con el fin de orientarlas al momento de insertarse en el mercado. 

Todo esto ha traído consigo una reestructuración de las formas de producción, 

de la cultura y del objeto artesanal, así como conflictos al interior de la 

comunidad. 

En esta exploración, se pudo identificar cómo es que las comunidades de San 

Ildefonso y Santiago, viven este proceso de forma diferente, una particularidad 

es que en San Ildefonso busca y se preserva un poco más la iconografía 

tradicional y de igual forma busca proteger su identidad y sus particularidades. 

A pesar de ello en la actualidad los programas impulsados por las instituciones 

mencionadas anteriormente, siguen teniendo proyectos activos en conjunto con 

los artesanos de las comunidades de Amealco, principalmente con Santiago y 

San Ildefonso, impactando de esta forma a todos los que realizan este quehacer. 

Los estudios que se han revisado y que se centran en esta región, por lo general 

no abordan de manera profunda como las acciones de los programas 

gubernamentales transforman los rasgos culturales en el actual contexto de la 

expansión turística, por lo que existe una coyuntura importante que se ha venido 

desarrollando desde hace unos años y que nos permitirá ver el impacto, las 

transformaciones y la reconfiguración cultural a partir del contexto que 

actualmente se suscita fenómeno.       

Objetivo general  

Analizar las principales transformaciones culturales en el sentido, significado y 

modo de producción mediante las cuales se disputa el control del patrimonio 

cultural de la artesanía textil ñañhö en Querétaro.  

Objetivos secundarios 

● Describir las formas de producción y uso de textiles en Querétaro. 

● Identificar las principales transformaciones que trajo la expansión turística 

y el proyecto gubernamental en el sentido, producción y significado de la 



 

21 

artesanía. 

● Examinar qué transformaciones culturales son internas y cuales están 

influidas por los factores externos. 

● Conocer las estrategias de adaptación y resistencia que han adoptado los 

artesanos. 

● Distinguir qué elementos culturales han sido suprimidos o enajenados por 

presiones externas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

22 

 

Capítulo I: Antecedentes y Marco teórico 

1.1 Estado del arte 

Para hablar de las artesanías es importante haber revisado lo que se ha venido 

escribiendo sobre el tema. 

En México actualmente ha comenzado a haber un impulso considerable 

a la artesanía o más recientemente llamado: arte popular. Este Impulso se ve se 

ve materializado en la fundación del Museo de Arte Popular (MAP) en el 2005 y 

en el incremento de programas gubernamentales por parte de las secretarías 

estatales, principalmente las de cultura, para el fomento y desarrollo de las 

artesanías. Además de esto, es importante señalar que este fomento se ha 

venido dando a la par con la expansión incesante de la industria turística en 

México (Novelo 2010).  

Es por esto que en este estado del arte tuvo la tarea de realizar una 

investigación exploratoria de cuáles son las principales problemáticas, 

metodologías, contextos y abordajes que habla en la literatura en el campo de 

las ciencias sociales sobre las artesanías. Gracias a los textos encontrados se 

pudo hacer una clasificación de tres subtemas centrales: Arte, artesanía y el 

surgimiento del arte popular en México, la artesanía en México y por último la 

artesanía textil en Querétaro. 

Sobre el primer subtema que se identificó, se encontró que una de las 

principales discusiones que se está llevando a cabo en la literatura, es la 

distinción que existe entre arte, artesanía o arte popular. En los últimos años se 

ha comenzado a realizar una crítica por parte de las ciencias sociales y 

humanidades, principalmente la filosofía y la historia del arte,  en relación a la 

segregación que existe de la artesanía respecto del arte, así como de la 

necesidad que existe de colocar a estas dos esferas en un terreno en el que 

tengan igualdad de reconocimiento; aunado a esto, la bibliografía también nos 

demuestra como las bellas artes se consolidan como una herramienta que sirve 

para legitimar una posición de clase, estilo de vida y consumo de las elites y los 



 

23 

grupos de poder, dejando a las expresiones artísticas populares entre la 

resistencia y enajenación. Con el fin de limar estas asperezas y revalorizar el 

trabajo, las técnicas y las habilidades artesanales principalmente indígenas, en 

el siglo XIX y XX en México comienza a cobrar relevancia el concepto de arte 

popular impulsado por intelectuales como el Dr. Atl y El Nigromante, pero sobre 

todo impulsado por la creación del Estado mexicano posrevolucionario. 

El segundo subtema se ha enfocado en analizar las artesanías en 

México como se ha venido consolidando y la importancia que cobró durante la 

posrevolución. De igual forma se hablará de las principales investigaciones sobre 

artesanía en México y la situación actual. Por último, en el tercer subtema se 

dará un panorama general de los trabajos que se han hecho en Querétaro, 

principalmente en la región de Amealco, haciendo énfasis en la producción 

artesanal, así como desde donde se han abordado las investigaciones 

existentes.                

1.1.1 Arte, artesanía y el surgimiento del arte popular en México.  

Las principales investigaciones que se encontraron sobre la artesanía abordan 

un problema central y es la dicotomía arte y artesanía, así como el surgimiento 

de ésta.  

La mayoría de los artículos mencionan que para indagar sobre las 

principales diferencias que existen entre arte y artesanía es preciso echar una 

mirada al siglo XVIII. Vanessa Freitag (2014) señala que el arte y la artesanía 

tiene una historia común y que la diferencia que existe entre estas no 

necesariamente ha existido siempre. En el mundo occidental, el actual sistema 

arte y artesanía fue gradualmente impuesto. Retomando al filósofo Larry Shiner, 

Vanessa señala que en la antigua Grecia se carecía de un concepto para 

denominar el concepto de arte: 

 

Techné es la palabra que con frecuencia traducimos por arte o ars romana, sin 

embargo, en la Grecia clásica las mismas significaban muchas cosas que hoy en día 

reconocemos como “oficios”. Así, Techné/ars podían ser entendidas, en el sentido 

amplio, como la habilidad para ejecutar determinados oficios [...] Por otro lado, la idea 

antigua del artista estaba mucho más cerca a la nuestra actual idea de hombres de 



 

24 

oficios, cuyo artesano/artista griego o romano “tenía que combinar una capacidad 

intelectual para captar principios con un entendimiento práctico, cierta destreza y 

gracia¨(Freitag, 2014 p. 132) 

 

Sin embargo, esta visión fue reemplazada poco a poco a partir del siglo XVIII3. 

Según Shiner el sistema arte artesanía moderno surge a partir de una ruptura 

originada en este siglo. 

 

todos los aspectos nobles de la antigua imagen del artesano/artista, como son la 

gracia, la invención y la imaginación, quedaron adscritos únicamente al artista 

mientras que el artesano quedó solamente como aquél que posee cierta destreza o 

habilidad para trabajar de acuerdo con reglas y que se lo retrató como individuo al 

que sólo le interesaba el dinero” (Shiner, 2010, p. 34) 

   

A partir de esto el arte se relaciona con lo trascendental y lo elevado, mientras 

que la artesanía con lo mundano, utilitario y decorativo. Incluso en ocasiones, el 

término es utilizado de manera despectiva en los círculos artísticos y en gran 

parte de los gremios de artesanos este concepto no es utilizado para hacer 

referencia a sus piezas. 

Esta percepción se consolidó con el pensamiento ilustrado, el cual, al 

buscar los grandes valores universales del espíritu, definió una serie de 

categorías dicotómicas que permitieron consolidar la ruptura entre el antiguo 

régimen y el proyecto moderno. Todo esto permitió definir conceptos como 

progreso, civilización, lo culto y lo inculto, así como el arte y la estética. Kant fue 

uno de los principales filósofos que ayudó a dar una base teórica para dicho 

proyecto. En el mundo del arte este autor es central ya que realizó una reflexión 

                                                
3 Muchos de los teóricos y especialistas suelen señalar que la separación contemporánea entre 
arte y artesanía surge con el renacimiento, al idealizar y romantizar a “artistas” como Miguel 
Ángel o Leonardo da Vinci. Sin embargo, Shiner señala que el renacimiento es el inicio del 
proceso de distinción sin embargo el sistema arte y artesanía moderno aún no se consolidaba: 
 

Por desgracia, los divulgadores y los historiadores preocupados por los orígenes han 
considerado a esta élite como típica y han presentado estos comienzos importantes -aunque 
fragmentarios como si fueran la norma. Como resultado de ello, nos hemos acostumbrado a 
ver las pinturas del Renacimiento como obras de arte aisladas, de modo que nos sorprende 
descubrir que el Renacimiento ni siquiera contaba con una categoría de arte” (Shiner, 2010 
p. 69).  



 

25 

sobre la estética y de lo sublime. Actualmente la propuesta kantiana es la visión 

que impera en el mundo del arte, ni siquiera el arte contemporáneo se ha logrado 

desprender del todo de ella.   

La estética kantiana ayudó a acentuar todavía más estas diferencias, al 

configurar el arte desde una visión en el cual este debe ser contemplativo 

sublimado e inútil. Es esta estética dominante la que se constituye a partir de la 

diferencia de la que es considerada como algo fácil, vulgar y popular (Herrero 

2010), lo que excluye de forma tajante a la artesanía debido a su naturaleza 

utilitaria.  

Es en esta dicotomía que la artesanía se define a partir del arte, pero de 

forma negativa; mientras que el arte se asocia a lo sublime y trascendente, la 

artesanía se asocia a lo mundano, utilitario y decorativo. León Griseles señala 

que: 

  

El concepto de artesanía, en su acepción más amplia y frecuente, suele hacer 

referencia a un saber-hacer mecánico y repetitivo carente de creatividad y a un tipo 

de objetos utilitarios producidos de un modo premoderno. Sin embargo, hoy lo más 

usual es entenderlo en relación con un tipo de objetos, hechos a mano, que tienen 

una dimensión estética y una carga de identidad cultural, como los que se comercian 

en las “Ferias de Artesanías” y están destinados fundamentalmente a la decoración. 

En este último sentido la artesanía goza de reconocimiento social y aprecio; pero ese 

prestigio ya no es evidente si nos desplazamos a un plano teórico, en el que por lo 

general se la comprende y valora en términos negativos o, en el mejor de los casos, 

se resuelve elevar al estatus de arte, con lo que se liquida la pregunta por su 

especificidad [...] 6Es frecuente que la crítica de arte descalifique una obra diciendo 

que es mera artesanía, y ello quiere decir o bien que es puro virtuosismo vacío, 

carente de espíritu, o que se trata de una obra que no trasciende lo meramente local 

y costumbrista. Buena parte de los filósofos modernos se refieren a la artesanía sólo 

como límite negativo, para designar algo que no es arte aunque puede llegar a 

confundirse con él. (Griseles, 2014 p. 249-250). 

  

León señala que es necesario redefinir el concepto de la artesanía, para que no 

sea definido negativamente a partir de esta dicotomía, sino que se defina como 

un correlato plástico del mito; sin embargo, en lo personal considero que el 



 

26 

buscar otra definición más amigable no es más que una propuesta un tanto 

superficial, ya que lo que encierra esta dicotomía más que un mero tecnicismo 

semántico, son estructuras de dominación. Esta definición negativa nos permite 

entender la marginalidad que ha sufrido el artesano en los últimos años, 

principalmente el artesano indígena latinoamericano. 

Justamente es en el contexto latinoamericano donde la discusión entre 

la artesanía y el arte se complejiza. Alessandra Caputo (2019) menciona que 

existe una incapacidad de ver, por parte del mundo occidental, la complejidad 

artística que encierran las artesanías latinoamericanas e indígenas; esto debido 

a que son consideradas como algo impuro, mestizo y mundano por lo que se 

vuelve más fácil aceptar que un artefacto arqueológico de las culturas 

precolombinas es una pieza artística en comparación con las creaciones de las 

artesanas indígenas descendientes de éstos mismos grupos precolombinos. Sin 

embargo, la artesanía en América Latina tiene una historia particular, debido de 

que a pesar de que han sido marginadas en algunos momentos también han 

jugado un papel importante en la constitución del Estado y la identidad nacional.  

México es un claro ejemplo de ello; este país a finales del siglo XIX y 

principio del XX se empezó a hablar del arte popular haciendo referencia a las 

artesanías. Así, por ejemplo, el gobierno de Porfirio Díaz llevó a cabo una 

exposición de las artesanías mexicanas en París en el año de 1889, con el fin de 

mostrar las destrezas del país y llevar a Europa el arte mexicano. Hacia 1922, el 

Dr. Atl acuña el concepto de arte popular para referirse a las artesanías 

producidas en México principalmente las indígenas (Medrano, 2009). 

Es importante señalar este hecho, debido a que en México el concepto 

de arte popular se toma de manera diferente a lo que se entiende en otras 

discusiones o espacios, principalmente dentro de la academia. Muchos autores 

señalan a lo popular en contraposición a lo oficial o lo establecido. Patricia 

Herrero (2010) menciona que lo popular se define en oposición a lo académico, 

a lo hegemónico, pero incluso señala que existen muchas ramas para entender 

lo popular en especial dentro de la antropología. Para ella las dos principales son 

los evolucionistas de Augusto Cortazar en la cual propone que lo popular 

(Folklore), se encuentra en un estrato menor a la civilización y la de Magariños 



 

27 

de Morentin que señala que el folklore4 se da en todo grupo humano y lo cual es 

un mensaje no institucional que le brinda una identidad de grupo (Herrero 2010).   

Siguiendo con la discusión de la naturaleza de la artesanía, Alberto 

González (2018) menciona como los principales pensadores de lo popular 

siempre lo han teorizado desde la oposición a lo oficial o a la cultura de la elite, 

incluso Bajtín señala la capacidad crítica de lo popular a lo establecido por medio 

de la carnavalización. Al respecto, Orlando Morillo (2016) Incluso señala que el 

arte popular es una crítica al mismo proyecto moderno al poner en evidencia los 

vacíos en los valores de la civilización y de la cientifización mediante un discurso 

irracional. 

Es importante señalar que, ninguno de estos autores contempla el caso 

mexicano y sus especificidades. En México lo popular no surge necesariamente 

en oposición o en resistencia, es posible que haya casos que sí se manifestaron 

de esta forma, sin embargo, no debemos olvidar que las expresiones populares 

también fueron herramientas de las que echó mano el Estado para consolidar el 

proyecto nacional. 

 

[...] la oligarquía aristocrática ha sido la principal portadora de este nacionalismo, 

muchos de sus rasgos son reasumidos por corrientes populistas e indigenistas que 

asignan a una versión idealizada del pueblo el núcleo del ser nacional. Su política 

cultural consiste sobre todo en la promoción del folklore, concebido como archivo 

osificado y apolítico. Este folklore se constituye a veces en torno de un paquete de 

esencias prehispánicas, otras mezclando características indígenas con algunas 

formadas en la colonia o en las gestas de la independencia, en otros casos 

convirtiendo en matriz histórica ciertos rasgos que distinguirían nuestra personalidad 

nacional de lo otro: lo foráneo, lo imperialista (García Canclini, 2004).  

 

Se puede decir que entre lo popular y lo institucional, constantemente hay una 

especie de negociación y que uno toma elementos de los otros. Canclini señala 

que es necesario para la legitimidad del proyecto moderno retomar elementos 

                                                
4 Folklore es un término alemán que hace referencia al saber o saberes populares, este 
concepto fue adoptado por la antropología para hacer referencia a los saberes no académicos, 
que tiene un determinado grupo humano.  



 

28 

populares. El arte popular o la artesanía son uno de estos elementos que 

continuamente en México son apropiados y retomados por la academia, el 

Estado o incluso la economía nacional. Tras esta revisión bibliográfica, podemos 

percibir que ningún artículo ha abordado el ¿Cómo se han venido integrando 

(bajo qué términos)? ¿Y cuál es el impacto que está teniendo en el día a día de 

los artesanos o artistas populares? Ya que, si bien estas discusiones se realizan 

en el abstracto, la realidad es que también están teniendo un impacto en el cómo 

se entiende y se organiza en la cotidianidad el trabajo artesanal. 

1.1.2 Artesanía en México 

Al igual que en el resto del mundo la llamada artesanía existe desde hace 

muchos años, sería imposible rastrear una fecha exacta. En México en el mundo 

prehispánico existía un concepto que se podría decir que es el origen de los 

actuales artesanos en esta región; éste era el del Toltecatl o tlatoltecaui. Dicho 

término se utilizaba para definir a un maestro o alguien que tenía gran destreza 

para algún oficio o arte mecánica. Ellos recibían gran reconocimiento ya que se 

percibe que su destreza era un don divino, su importancia era tal que existía un 

lugar denominado Toltecayotl en el cual los toltecas se reunían (Medrano, 2009). 

Durante el siglo XVI, los frailes españoles retomaron a los artesanos 

indígenas y le enseñaron oficios traídos desde Europa, como la talavera, el 

vidriado o la herrería. Debido al impacto de estas acciones se consolidaron 

gremios y asociaciones de artesanos, los cuales buscaban la protección mutua 

y el mejoramiento de sus productos. Estos gremios consolidaron jerarquías 

donde existían los maestros, oficiales, aprendices y fungían como escuelas para 

los iniciados en un oficio. El surgimiento de estos oficios tan bien estructurados 

se debió a que en el mundo prehispánico ya existían asociaciones similares, sólo 

que estos en lugar de aglutinarse en gremios se organizaban en barrios 

(Medrano, 2009).  

 

Además, los españoles supieron aprovechar la habilidad y experiencia que ya 

poseían los indígenas mexicanos, de ahí que existiera gran cantidad de gremios 

como el de los herreros, escultores, pintores, plateros, carpinteros, canteros, 

albañiles, amantecas [..] (Medrano, 2009 p. 123) 



 

29 

 

En este mismo siglo México era uno de los principales puntos de comercio 

mundiales ya que conectaba el comercio de oriente con el occidente, por lo cual 

también recibió y asimiló técnicas y materiales de distintas latitudes del mundo, 

como china, filipinas, medio oriente, entre otras; enriqueciendo así las artesanías 

en dicha región. Los gremios de artesanos desaparecieron en el siglo XIX debido 

a las revoluciones liberales y el poder que estos gremios tenían, sin embargo, la 

importancia de este quehacer no murió con la desaparición de los gremios 

Tras consolidar la independencia mexicana, existió el interés de 

revalorar lo mexicano, por lo que la artesanía jugaría un papel importante en él. 

Pero no fue sino hasta el Porfiriato que se vio un interés aún mayor por 

revalorizar la artesanía mexicana; un ejemplo de esto fue la exposición de París 

de 1889. Pero fue en el proyecto de construcción del estado mexicano 

posrevolución cuando una serie de intelectuales y artistas como Roberto 

Montenegro, Jorge Enciso, Javier Gue­rrero, Adolfo Best Maugard, Diego Rivera, 

Gabriel Fernández Ledesma, Alfonso Caso, Manuel Toussaint y Gerardo Murillo; 

se dieron a la tarea de buscar y revalorizar los mexicanos. 

 

En el último periodo revolucionario, de 1915 a 1917, se despertó en toda la 

República y particularmente en la capi­tal, una tendencia a valorizar las 

ma­nifestaciones de las artes populares. Ésta se intensificó en 1921, fecha del 

Centenario de la consumación de la Independencia. Los artistas Jorge Enciso y 

Roberto Montenegro concibieron en aquel año la idea de hacer una exposición de 

arte popular. Se trató del más sobresaliente de los festejos del Centenario y sirvió 

para que a partir de aquel momento el gobierno reconociera oficialmente el ingenio 

y la habilidad de los artesanos, hasta entonces relegados (Monsiváis, 1996 p. 10) 

 

Durante el periodo posrevolucionario hubo gran apoyo, por parte del gobierno de 

México a la investigación del denominado “arte popular” con la finalidad de 

fomentar y salvaguardar las artesanías mexicanas (Medrano, 2009). Además de 

esto también se buscaba lograr constituir una identidad nacional, retomando 

elementos populares e indígenas con el fin de tener una base histórica y darle 

legitimidad al nuevo proyecto nacional. 



 

30 

En 1940 se llevó a cabo en Pátzcuaro, Michoacán, el Primer Congreso 

Indigenista Interamericano, en el cual México propuso la protección, fomento y 

conservación del arte interamericano (Medrano, 2009) lo que ayudó a consolidar 

instituciones como el Museo Nacional de Artes e Industrias Populares cuyo 

presidente era el arqueólogo Alfonso Caso. Todo esto trajo un gran interés en la 

investigación del ahora denominado arte popular a mediados del siglo XX.  

 

[...] la investigación y difusión del arte popular mexicano, y los textos de Porfirio 

Martínez Peñaloza, Isabel Marín de Paalen, Ruth D. Lechuga, Daniel F. Rubín de 

la Borbolla, María Teresa Pomar, Carlos Espejel, Francisco Javier Hernández, 

Marta Turok y Victoria Novelo son un claro ejemplo del interés que suscitaron las 

artes populares (Medrano, 2009 p. 125-126). 

 

Estás nuevas perspectivas, surgidas a mediados del siglo XX, se posicionan 

desde distintos frentes y desde distintas metodologías de investigación. Por un 

lado, desde el arte, donde la investigaciones se centran en entender el valor 

estético de las artesanías a partir del análisis de las piezas artesanales y, por 

otro lado, desde la ciencias sociales principalmente la antropología la cual trata 

de generar etnografías del trabajo artesanal con el fin de documentar y 

salvaguardar este quehacer. De igual forma esta disciplina buscaba redefinir la 

artesanía a partir del concepto de arte popular. Una de éstas perspectivas era la 

de Marín Paalen (1976) la cual  planteaba que dentro del hombre existía una 

necesidad creadora, la cual da como resultado el construir objetos bellos que 

adornen su cotidianidad (Medrano, 2009). De esta forma la artesanía también 

tiene la función de ayudar a las personas a poder subsistir (Medrano, 2009).  

Victoria Novelo por su parte señala cómo las artesanías han tenido un 

gran protagonismo en México y las cuales han sido utilizada para manejar 

símbolos, ideología, construir imaginarios y hasta para el comercio; así como la 

gran cantidad de personas que viven de ella que va desde los creadores, hasta 

los banqueros y los hoteleros (Novelo, 2010). Igualmente señala cómo en el 

mundo industrial mexicano, la producción en serie ha venido desplazado el 

trabajo artesanal, lo que se margina a los artesanos y los obliga a sobrevivir del 

clientelismo político, el cual, no da una posibilidad real de subsistencia o de 



 

31 

desarrollo para el artesano, ni el acceso a una buena calidad de vida (Novelo, 

2002). 

Ante esto, Marta Turok (1988) señala que la actividad artesanal no 

desaparece, sino que busca continuamente adaptarse a las condiciones que 

actualmente toma el mercado (Medrano, 2009). Sin embargo, el número de 

artesanos constantemente se reduce debido a que a pesar de que los 

productores son los protagonistas, ya que en ellos recae su creación, son los 

menos beneficiados de esta industria. 

Novelo (2010) señala que la artesanía actualmente sufre una 

mercantilización salvaje, la cual está mayormente apoyada por el sector privado, 

la burguesía mexicana y realezas extranjeras, siendo la principal materialización 

de esto el MAP que surge debido a los intereses de estos sectores. Aunado a 

esto señala que no existe una política clara de fomento, conservación y 

comercialización; cada uno de las instituciones públicas y privadas hace lo que 

puede. Los artesanos coexisten sin seguridad social, además de que siguen 

existiendo intromisiones por parte del mundo académico, de diseñadores o de 

otros sectores que, sin cuidado, transforman la producción artesanal sin tomar 

en cuenta, símbolos, hábitos, el peso de la cultura, ni la lógica de producción con 

el fin de impulsar el desarrollo comercial, muchas veces sin éxito. De esta forma 

se imponen rasgos, formas y características que la artesanía debe llevar con el 

fin de hacerlo más atractivo para el turismo. Esta práctica tiene sus orígenes en 

el siglo XX con la búsqueda de la identidad nacional y la salvaguarda de las 

técnicas artesanales y el “Arte Popular” o ¨Arte Mexicano¨ (Novelo 2010).  

Eduardo Wrooman (2020) justamente señala que los elementos 

culturales han entrado en la lógica del sistema económico-productivo, 

fomentando que elementos como las artesanías se inserten a un panorama de 

extractivismo global. Pero esto no es del todo local, sino que se vuelve una 

repercusión de un fenómeno global el cual se da a partir de la salvaguarda y la 

patrimonialización. 

Actualmente en el mundo de la artesanía en México, atraviesa una 

coyuntura importante debido a que éste está inserto en una lógica global lo cual 

le plantea retos importantes. Por un lado, la producción se ha tenido que adaptar 



 

32 

al mercado turístico, la materia prima se ha comenzado a reducir 

considerablemente debido a los problemas ambientales, no existen proyectos o 

programas claros, las políticas en apoyo a la artesanía han sido clientelistas y 

casuísticas buscando resolver sólo lo inmediato sin una planeación futura. La 

promoción del turismo interno y externo ha provocado una proliferación de 

empresas dedicadas a la compra venta de artesanías, algunas de las cuales han 

visto la necesidad de sugerir cambios en la organización de la producción 

artesanal para hacer frente a la demanda (Novelo, 2008).  

A pesar de ello, los artesanos siguen innovando y resistiéndose a 

desaparecer ideando nuevas formas y estrategias de subsistencia. Estos se 

tienen que enfrentar ante una situación económica desfavorable, la 

industrialización que cada vez más les come terreno productivo, los programas 

del Estado que no favorecen a la producción artesanal y las problemáticas 

sociales. Estos factores han obligado a que los maestros artesanos sean 

flexibles y tengan capacidad de adaptación. Actualmente los trabajos de 

investigación sobre la artesanía mexicana o el arte popular mexicano se han 

diversificado, ya no es como en el siglo XX los cuales se centraban en la estética, 

iconografía o la etnología de una pieza, ni las etnografías de una producción 

artesanal; hoy en día se enfocan en las relaciones sociales que la creación 

artesanal encierra, como el género, la dinámica mercantil etc. Algunos de estos 

trabajos son el de Romero Zepeda y Xenia Cárdenas Álvarez (2018) en el cual 

se hace un análisis entre la relación que existe entre el género y la producción 

artesanal, señalando que dicho trabajo es principalmente doméstico y femenino. 

otros trabajos como el de Moctezuma Yano (2022) y Cuevas Hernandéz(2007) 

dan un panorama de las transformaciones en la forma de producción de las 

artesanías a partir de que este quehacer  se han visto obligados a insertarse a 

una dinámica de producción industrial, global y capitalista; dicha investigaciones 

se realizan en ciudades como Tonalá, Tlaquepaque, Zipiajo, Patamban y 

Morelos.   

Sin embargo, es importante señalar que no existen, o por lo menos son 

difíciles de encontrar, investigaciones de cómo las políticas o los programas 



 

33 

impulsados por las instituciones del estado han impactado en la producción 

artesanal y bajo qué lógica se está llevando a cabo esta relación.   

1.1.3 El textil en Querétaro 

En el contexto queretano y en especial en la región de Amealco, el bordado ha 

tenido gran importancia. Esto ha traído consigo el desarrollo de investigaciones 

que abordan la situación de los textiles desde distintas trincheras como la 

perspectiva del extractivismo, diagnósticos de la situación artesanal o el diseño 

de modas proponiendo modelos de ropa que recuperen el bordado hñäñho para 

ser incorporado en los diseños.  

Un ejemplo de este tipo de trabajos es el expuesto por Lizeth Ibarra, 

Karenia Olvera y Marlene De Santiago (2019), en la cual analizan la posibilidad 

de desarrollar trajes de baño incorporando bordado el ñähño de Amealco y de 

esta forma consolidar una marca comercial.   

Otro trabajo encontrado, es la investigación conjunta de Rosalía Alonso 

Chombo, Jorge Romero Zepeda y Xenia Cárdenas Álvarez (2018), en la cual se 

realiza un diagnóstico, a partir de técnicas cuantitativas, de la producción 

artesanal textil de Amealco, en la cual mencionan que esta labor está 

fuertemente relacionada con la división de trabajo, la cual se asienta en el 

género. De esta manera la artesanía textil se realiza sólo por las mujeres y está 

relacionada al contexto doméstico, a pesar de ello la labor artesanal textil sigue 

siendo parte del sustento del hogar.     

Por otro lado, se han desarrollado trabajos que apelan de forma más 

directa a las problemáticas que enfrenta la producción textil, principalmente 

desde el enfoque del extractivismo epistémico, el cual surge a partir del 

desarrollo turístico y la patrimonialización; dichos trabajos se centran 

principalmente en la muñeca lele. En los últimos años, lele ha servido como un 

símbolo mediante el cual el gobierno estatal consolida una especie de identidad 

queretana y se ha vuelto la representante del estado en distintos rincones del 

mundo, de esta forma se busca que lele ayude a fomentar el turismo. El caso de 

lele y la producción de muñecas en Amealco, son los trabajos más recientes que 



 

34 

existen sobre la producción textil en la región, por lo que entender el contexto de 

esta nos ayuda a aproximarnos a la producción textil. 

La muñeca lele fue creada a partir de los migrantes ñäñho que se fueron 

a vivir a la Ciudad de México en la década de 1970. La confección de esta 

muñeca fue impulsada a partir de la creación del Centro de Capacitación 

Mazahua y el Centro Otomí (Aguirre Mendoza y Borja Cruz, 2007). Entre 2004 y 

2005, llega la manufactura de la muñeca lele a San Ildefonso, Amealco. Las 

artesanas de Santiago Mezquititlán, buscaban que las de San Ildefonso, 

comenzarán a producir también la muñeca lele, esto se logró fomentar a partir 

de talleres de artesanos en los cuales se reprodujo dicha muñeca (Aguirre 

Mendoza y Borja Cruz, 2007). 

En San Ildefonso también existe una muñeca la cual se llama döntxu; las 

artesanas reconocen que la elaboración de esta tiene alrededor de unos 130 

años, conocimiento que se ha transmitido por generaciones junto con los saberes 

y habilidades textiles. Existe un interés por parte de San Ildefonso de dar a 

conocer la muñeca döntxu y su historia (Woorman, 2020). Lo que nos permite 

ver cómo a partir de la industria turística, se desarrollan políticas 

gubernamentales que buscan homogeneizar las expresiones artesanales. Todo 

este impulso a la artesanía textil por parte de los organismos estatales y el 

desarrollo turístico de Amealco, ha traído consigo la consolidación de la muñeca 

lele y el trabajo textil como marca: 

 

Los artesanos otomíes del sur de Querétaro no han quedado exentos de la 

problemática aludida. Las muñecas que confeccionan se han convertido en un 

proyecto rentable para festivales promovidos por dependencias gubernamentales y 

para la creación de marcas que buscan implementar innovación a partir de la 

tradición, entre otros escenarios en los que se ha intentado lucrar con dicho saber 

(Aguirre Mendoza y Borja Cruz, 2007, p. 223).  

 

La producción textil artesanal se inserta en una lógica de capitalismo global a 

partir de la industria turística y las políticas gubernamentales, que legitiman al 

Estado a partir de manifestaciones o elementos populares con el fin de apoyar 

el desarrollo de la industria turística.   



 

35 

 

En este espacio se inserta la comercialización que se ha hecho, sin consentimiento, 

de las creaciones textiles y artesanales de los pueblos originarios a manos de 

grandes corporaciones, empresas locales y un conjunto de actores que lucran con 

éstas. Es así como la producción artesanal comienza a verse como un proceso 

inmerso en el capitalismo, movilizado por la producción, la circulación y el consumo, 

en el cual se integran productores y consumidores (Aguirre Mendoza y Borja Cruz, 

2007, p. 225).  

   

Woorman (2020), señala que el arte de hacer vestimenta y de los textiles, no se 

reduce a eso, sino que, por medio del bordado, se manifiestan elementos como 

la forma de comprender el territorio, el rol social de las mujeres artesanas, es 

decir que gran parte del cuerpo de la cultura ñähño se aprende, se reproduce y 

se reinterpreta por medio del textil. Es por esto que, al existir una intervención 

impulsada por el Estado y la industria turística, la cual busca insertar a la 

producción textil en el mercado, no sólo se transforman diseños y sentidos de 

las piezas, sino que configura las prácticas y el sistema cultural.   

La literatura que se revisó ayudó a dar un panorama general de cómo se 

ha venido pensando y trabajando la artesanía, así como desde qué enfoques y 

abordajes. Gran parte de la discusión bibliográfica sobre la artesanía se centra, 

en un nivel general, en la dicotomía arte-artesanía, partiendo de autores como 

Bourdieu, con un muy escaso trabajo empírico. Mientras que la discusión en 

México ha atravesado distintas etapas; se pasó de las monografías a el interés 

de analizar dicho fenómeno a partir de su inserción a un mercado global, o desde 

perspectivas como el género, entre otras. Sin embargo, carecen investigaciones 

que vean a la artesanía como una expresión cultural, la cual está inserta en un 

marco donde existe una disputa por el control de este elemento por parte de los 

creadores, el Estado y el mercado. Debido a esto es importante puntualizar un 

marco referencial que permita entender esta dimensión a la cual se pretenda 

entender cómo se está dando este proceso contemporáneo de extractivismo o 

apropiación cultural que autores como Borja y Aguirre (2007), así como 

Woorman (2020) ya han venido señalando.   



 

36 

1.2 Marco teórico 

Para iniciar el análisis de los procesos y fenómenos por los cuales atraviesa 

actualmente la artesanía, es importante considerar una serie de propuestas 

teóricas. Dichas propuestas nos ayudarán a entender cómo se dan las 

transformaciones de riesgos culturales, en este sentido la producción textil, a 

partir de una relación entre dos culturas en un contexto asimétrico, así como de 

qué forma se disputa el patrimonio cultural entre una cultura dominante y una 

subalterna. Por último, nos permitirá comprender cómo este proceso de disputa 

de patrimonio puede derivar en extractivismo de rasgos culturales o en 

resistencias.   Para iniciar este recorrido es necesario entender el modelo teórico 

del control cultural. 

1.2.1 Teoría del control cultural 

El control cultural es una propuesta desarrollada por Guillermo Bonfil Batalla 

(1988) con el fin de entender que tanto poder o control tiene determinada cultura 

sobre sus propios rasgos culturales, en una relación asimétrica. 

Esta propuesta nace debido al interés del autor en teorizar sobre las 

relaciones asimétricas entre el Estado o el proyecto nacional moderno 

dominante, principalmente mestizo, que se dio a partir de la posrevolución y las 

culturas subalternas principalmente indígenas. Estas dos culturas se 

relacionaban en un contexto desigual y neocolonial. 

 En una de sus escritos principales: México profundo: una civilización 

negada, Bonfil (1990) plantea que las múltiples culturas que conforman el país 

han sido negadas a favor del desarrollo nacional. En dicho proyecto nacional lo 

que ha sido destacado a lo largo del tiempo es la inserción de las múltiples 

culturas indígenas o subalternas al proyecto nacional y a la cultura mexicana 

mestiza dominante (Bonfil 1990. Warman, Bonfil, Nolasco, Olivarera, Valencia, 

2022).  

En este sentido el Estado mexicano ha venido creando, desde la 

posrevolución, una serie de conceptos de los cuales ha echado mano para 

legitimar su proyecto nacional. Uno de estos conceptos es el de la cultura 

popular.  



 

37 

1.2.1.1 Cultura popular 

Antes de seguir desarrollando la teoría del control cultural, es necesario dar un 

pequeño paréntesis para aclarar cómo se tomará aquí el concepto de la cultura 

popular ya que es un concepto ampliamente utilizado, pero a su vez ambiguo y 

polisémico. En México se empezó a usar para hacer referencia a las cultura 

indígena y barrial, en los sesentas fue ampliamente utilizado para hablar de la 

cultura obrera, indígena o barril por parte de algunos antropólogos y sociólogos 

que retomaban la propuesta teórica de Gramsci (Krotz, 2004). A pesar de ello 

este concepto actualmente tiene un sentido muy relacionado con lo folklórico. 

Según Padrón (2010) este concepto se utiliza indistintamente para hablar de las 

manifestaciones culturales del pueblo, también se ha vuelto un sinónimo del 

concepto de folklore. Por su parte el concepto de folklore ha sido ampliamente 

discutido, este concepto nació en Europa y buscaba hacer referencia a los 

saberes y manifestaciones que un pueblo manifestaba. Sin embargo, en 

Hispanoamérica, el concepto pasó a ser referente de las culturas indígenas 

(Parat, 2006).  En México fue de esta forma que se entendió la cultura popular, 

por lo que ahora es común que cuando pensamos en cultura popular pensemos 

en algo folklórico, tradicional, muy colorido y vistoso que remite a nuestra 

mexicanidad.   

Por otra parte, existe la concepción de Canclini (2000) la cual plantea 

que la cultura popular es producto de una apropiación desigual de los bienes 

económicos y culturales de una nación. De igual forma pone en perspectiva las 

múltiples trincheras desde lo cual se ha pensado la cultura popular como por 

ejemplo desde la cultura de masas, lo folklórico etc. Sin embargo, en este trabajo 

no se utilizará el concepto de cultura popular, esto debido a que este tiene una 

fuerte carga ideológica, ya que al hablar de lo popular implica hablar de una 

dicotomía con la cultura consagrada o incluso hablar desde la perspectiva de 

Canclini implica ver que existe una cultura única que es apropiada por todos.  

Krotz (2004) señala que existe una falsa idea de la cultura, en primer lugar, no 

es monolítica, no existe una cultura que es apropiada por todos, sino que existen 

múltiples culturas diferentes que incluso cohabitan un mismo territorio. De esta 

forma tampoco existe una jerarquía de culturas, esta es una idea falsa producto 



 

38 

de procesos coloniales y neocoloniales. Por estas razones no hablaremos de 

culturas populares, sino de culturas subalternas, las cuales se encuentran 

insertas en una estructura y procesos de dominación por parte de una cultura 

dominante.  

1.2.1.2 Culturas subalternas en México 

Para Bonfil (1995) la cultura popular5 nunca ha sido de gran interés para el 

Estado y la academia, todo lo que haga referencia a ésta se ve como una forma 

de romantización o populismo. Por lo general, lo popular suele verse como un 

problema que se tiene que resolver o como algo que se tiene que modernizar 

sea cual sea el color del partido político. El proyecto moderno ve en lo popular 

un peligro, un obstáculo y un gran atraso; se percibe como uno de los principales 

problemas del desarrollo. 

Warman (2022) señala justamente que las culturas no occidentales se 

vuelven un problema para el proyecto moderno, que, si bien el pasado 

prehispánico sirve para dar identidad, las culturas no occidentales 

contemporáneas se ven como uno de los principales lastres del desarrollo 

nacional.   

 Esta perspectiva es tan común que incluso no importa si el poder está 

en manos de la izquierda, el centro o la derecha, siempre será la visión 

dominante en la política. Debido a esto en la mayoría de las políticas culturales 

del Estado, predominan las tesis arcaicas de difusión cultural; se parte de que la 

cultura es un conjunto restringido de productos superiores del quehacer humano, 

de aquí que esta percepción sea sólo patrimonio de pocos, por lo que dicha 

política busca democratizar y que la mayoría aprenda la capacidad de apreciar 

la verdadera cultura (Bonfil, 1995).  

 

Hay que llevar la cultura al pueblo, es premisa fundamental de todo programa de 

difusión cultural. Con lo que, de nueva cuenta, las culturas populares quedan 

                                                
5 El autor en este texto utiliza el concepto cultura popular, sin embargo, a lo largo de su 
producción teórica, se puede observar que para él la cultura popular es sinónimo de cultura 
subalterna.  



 

39 

excluidas, se transforman en no cultura o en franca anticultura; son invisibles para 

quien busca la Cultura- así con mayúscula.  (Bonfil Batalla, 1995, p 13). 

 

Detrás de esta percepción de las culturas populares hay un proceso de origen 

colonial por lo que esta relación colonial promueve la negación de las culturas 

populares. En América Latina la colonización se lleva a cabo por parte de la 

cultura dominante confiriendo al Estado la tarea de democratizar la cultura de las 

clases dominantes. Debido a esto existe un constante conflicto entre la cultura 

popular y la cultura dominante.  

Por esta razón, Bonfil (1988) propone la teoría del control cultural. Pérez 

Ruiz (2013) nos menciona que para Bonfil Batalla (1987), en las relaciones 

interétnicas asimétricas, se da una relación de dominación que comúnmente se 

ve reflejada en la capacidad de decisión que un grupo tiene sobre elementos 

culturales de otra cultura subalterna; lo cual genera imposición, enajenación y 

apropiación, aunque también resistencias (Pérez Ruiz, 2013); por su parte Bonfil 

(1988) define el control cultural como: 

 

[...] el sistema según el cual se ejerce la capacidad social de decisión sobre los 

elementos culturales. Los elementos culturales son todos los componentes de una 

cultura que resulta necesario poner en juego para realizar todas y cada una de las 

acciones sociales: mantener la vida cotidiana, satisfacer necesidades, definir y 

solventar problemas, formular y tratar de cumplir aspiraciones. Para cualquiera de 

estas acciones es indispensable la concurrencia de elementos culturales de diversas 

clases, adecuados a la naturaleza y al propósito de cada acción (Bonfil, 1988 p. 6).  

 

Para saber si una cultura tiene o no autodeterminación sobre su cultura se vuelve 

indispensable delimitar los elementos culturales que vuelven posible la 

reproducción de la vida. 

1.2.1.3 Elementos Culturales 

Bonfil (1988) plantea que la cultura se puede delimitar bajo ciertas categorías 

que permiten su análisis, éstas son recursos o elementos culturales del cual las 

personas echamos manos para llevar a cabo la vida cotidiana. Dichas categorías 



 

40 

no son únicas o universales; por lo que varían dependiendo de la cultura o el 

contexto bajo el que se esté trabajando. Es por ello que es importante entender 

que son sólo una aproximación metodológica y no construcciones definitivas. 

En su propuesta teórica, el autor propone cinco elementos que se 

pueden tomar como categoría para observar la cultura. Estos elementos son los 

materiales, de organización, de conocimiento, los simbólicos y los emotivos los 

cuales se desglosan de una manera más amplia en el Anexo 1 (Bonfil 1991).  

Reconocer estas categorías es importante, ya que a través de estas podemos 

observar sobre qué elementos culturales una sociedad tiene capacidad de 

decisión y reproducción de ésta. Para el análisis de la artesanía textil se utilizará 

la categoría propuesta por el autor debido a que esta expresión cultural está 

atravesada por todos estos elementos.    

Una vez delimitadas las categorías mediante las cuales se observará la 

cultura, es importante observar otra dimensión que es la del control cultural.  

1.2.1.4 Control Cultural 

El control cultural como ya se dijo, es la capacidad de decisión que una sociedad 

tiene sobre la producción, reproducción, significación y transformación de los 

rasgos culturales propios.  

Esta capacidad de decisión sobre los rasgos propios es observable 

mediante el conjunto de niveles, mecanismos, formas e instancias que un grupo 

tiene sobre sus elementos culturales y los cuales pueden ser propios o ajenos 

(Bonfil, 1988). 

Los elementos propios son aquellos que la unidad social considerada ha 

recibido como patrimonio cultural heredado de generaciones anteriores y los que 

produce, reproduce, mantiene o transmite, según la naturaleza del elemento 

cultural considerado. Mientras que los elementos culturales ajenos son aquellos 

que forman parte de la cultura que vive el grupo, pero que éste no ha producido 

ni reproducido (Bonfil, 1988). 

Al realizar la descripción de una cultura, principalmente en situaciones 

de contacto asimétricas, es posible encontrar que en la cultura etnográfica (esto 

es el inventario total de los elementos culturales presentes en la vida del grupo 



 

41 

o el patrimonio heredado) se pueden observar tanto elementos propios como 

ajenos (Bonfil, 1988). Sin embargo, a pesar de que una cultura presenta rasgos 

propios y ajenos, es importante observar el poder de decisión que se tiene sobre 

estos. Dependiendo del poder de decisión que un grupo tenga sobre elementos 

culturales (Véase anexo 2). 

 

La cultura autónoma es aquella en la cual la unidad social (el grupo) toma las 

decisiones sobre elementos culturales que son propios porque los produce o 

porque los conserva como patrimonio preexistente. La autonomía de este campo 

de la cultura consiste en la no dependencia externa. Se podría ejemplificar con 

las prácticas curativas tradicionales; ya que los curanderos encarnan un 

elemento propio de conocimiento como lo son los remedios naturales que ellos 

mismos preparan, los cuales son el elemento material. Pero además tiene 

elementos simbólicos y emotivos que hacen posible la comunicación y la eficacia 

en la relación médico-paciente, así como la realización de prácticas médicas y 

formas rituales que obedece a decisiones propias e internas (Bonfil, 1988).  

Por otra parte, la cultura apropiada se manifiesta cuando el grupo 

adquiere la capacidad de decisión sobre elementos culturales ajenos y los usa 

en acciones que responden a decisiones propias. Mientras el grupo no adquiera 

la capacidad de producirlos o reproducirlos por sí mismos, existe una 

dependencia en cuanto a la disponibilidad de ellos, pero no en cuanto a las 

decisiones sobre su uso. El uso de los elementos culturales ajenos implica la 

asimilación y el desarrollo de ciertos conocimientos y habilidades para su 

manejo, así como la modificación de ciertas pautas de organización social y/o la 

incorporación de otras nuevas o el reajuste de aspectos simbólicos y emotivos 

que permita el manejo subjetivo del elemento apropiado (Bonfil, 1988). 

Justamente es común ver esto en algunas artesanías en diversas latitudes del 

país, en la cual se inserta alguna tecnología, diseño o técnica de producción y 

transforman las dinámicas de la comunidad; un claro ejemplo es la 

implementación de maquinaria industrial en algunos talleres artesanales 

familiares. 



 

42 

Los ámbitos de cultura autónoma y cultura apropiada forman el campo más 

general de la cultura propia ya que elementos culturales tanto internos como 

externos están bajo control del grupo. Un grupo que posee una cultura autónoma 

define su identidad colectiva y hace posible la reproducción de sus límites en 

tanto sociedad diferenciada, además de esto puede generar un espacio de 

cultura apropiada.  

El grupo asume como propios un conjunto de elementos culturales y 

ejerce sobre ellos decisiones que le permiten mantener un ámbito de cultura 

autónoma. Esto no se trata de un mero agregado de elementos sin relación entre 

sí, sino que existe en una matriz cultural que articula en cierto nivel al conjunto 

de elementos culturales lo que forma una parte indispensable de la cultura 

autónoma (Bonfil, 1988). 

Por su otra parte, la cultura impuesta se observa cuando un grupo posee 

elementos culturales que no son propios y sobre los cuales los miembros de una 

cultura no tienen la capacidad de decidir sobre ellos. Un ejemplo puede ser la 

escuela o la enseñanza escolar que en muchas comunidades es impuesta y 

todas las decisiones que regulan el sistema escolar son tomadas de forma ajena 

a la comunidad, aunado a esto, los elementos culturales que se reproducen son 

ajenos como el idioma, los contenidos, entre otros (Bonfil, 1988). 

La cultura enajenada se da cuando el grupo ha perdido la capacidad de 

decidir sobre los elementos culturales que son propios. Los rasgos que forman 

parte del patrimonio cultural del grupo, se ponen en juego a partir de decisiones 

ajenas. Un ejemplo podría ser cuando un bosque comunal es explotado por una 

compañía maderera externa al grupo, o la folklorización de fiestas y ceremonias 

para su aprovechamiento turístico; en este caso elementos de organización, 

materiales, simbólicos y emotivos quedan bajo decisiones ajenas dando así una 

cultura enajenada (Bonfil, 1988). Actualmente en la artesanía pasa algo muy 

similar, existen elementos iconográficos, simbólicos o simplemente técnicos que 

se buscan implementar de forma homogénea en contextos diferentes, con el fin 

de mostrar los rasgos y elementos de la “mexicanidad”. La cultura impuesta y la 

cultura enajenada, a su vez, forman el ámbito de la cultura ajena, en el que los 

elementos culturales están bajo control ajeno. 



 

43 

Es importante que al realizar este análisis se entienda que las 

características que posee una cultura siempre están insertas en un momento 

histórico dentro de un proceso de larga duración. Dicho proceso histórico puede 

restringir el control cultural autónomo del grupo, limitando el campo de las 

decisiones propias a espacios reducidos de la vida colectiva (Bonfil, 1988), como 

es el caso de las culturas originarias las cuales en el pasado prehispánico tenían 

plena autonomía sobre su cultura, sin embargo, en la actualidad el proceso 

colonial ha reducido la capacidad de estas para tomar la decisión sobre su cultura 

y destino. Esta característica se da principalmente con los grupos sometidos a 

un régimen de dominación colonial. 

En una situación de dominación resulta indispensable analizar la 

importancia relativa de los elementos sobre los que pierde control el grupo 

dominado: no tiene el mismo efecto la pérdida de tierras productivas, o la 

eliminación del gobierno étnico, que la prohibición de una fiesta. La significación 

de los elementos culturales es diferente y esto se pondrá de manifiesto al analizar 

la dinámica del control cultural (Bonfil, 1991). Como resultado de ese proceso de 

dominio, la configuración del control cultural se puede presentar al observador 

como un fenómeno confuso, contradictorio y sin coherencia; es por eso que sólo 

la comprensión de que esa situación es únicamente un momento de un largo 

proceso histórico, permite encontrar el hilo conductor para avanzar en el 

entendimiento de esos problemas (Bonfil, 1988). 

Este marco que nos permite observar en qué punto se encuentra un 

elemento cultural si forma parte de cultura autónoma o ha sido enajenado, lo que 

nos brinda un plano para observar la dinámica del control cultural. 

1.2.1.5 Consideraciones para analizar la decisión 

Antes de continuar es importante entender algunas consideraciones para 

analizar la decisión debido a que esto encierra cierta complejidad, principalmente 

porque no existe una sociedad homogénea, armónica y en la cual todos sus 

miembros participen proactivamente.  

Para empezar, hay que entender que las decisiones propias, de acuerdo 

con Bonfil (1998), se pueden definir como aquellas que involucran principalmente 



 

44 

elementos propios y a las que se les reconoce legitimidad; son propios porque la 

toma de decisiones es entendida aquí como un acto que forma parte de la cultura 

ya que sólo es posible que ocurra al interior de un grupo cuando en esa acción 

se pone en juego un conjunto de elementos culturales propios. Esta decisión está 

legitimada y sustentada en los valores, creencias, formas de organización social 

o la cosmovisión del grupo. Para tomar decisiones o llevar a cabo estas 

decisiones propias por lo general, las cuales afectan el interés del grupo, puede 

haber mecanismos de participación directa y universal. Sin embargo, hay que 

considerar que esos rasgos pueden ser poco frecuentes, por lo que es usual que 

existan mecanismos de representación o sistemas de privilegio culturalmente 

aceptados que otorgan a una persona o a un grupo determinado la facultad de 

tomar ciertas decisiones de interés colectivo.  

También es importante considerar que en la situación de los pueblos 

dominados existe una limitación en cuanto a las opciones de decisión de un 

grupo, en la mayoría de los casos las decisiones culturales no obedecen 

únicamente a la circunstancia interna del grupo, sino que a las a restricciones 

impuestas por la sociedad dominante. Por esta razón Bonfil (1991) señala que 

en el análisis del control cultural es necesario tener en cuenta el marco de las 

limitaciones externas que restringen las opciones posibles en cuanto a la toma 

de decisiones propias y las cuales obedecen a decisiones ajenas que 

condicionan las decisiones del grupo. En este mismo panorama podemos ver 

que en muchos casos, una acción implica una cadena de decisiones, en la cual 

se puede observar que no todas las elecciones son necesariamente propias o 

ajenas, por lo que decisiones ajenas a veces sirve para reafirmar rasgos propios. 

Por otra parte, también es importante tener en cuenta la negociación. 

Ante una decisión de la sociedad dominante, el grupo tiene en algunas ocasiones 

la posibilidad de negociar e influir sobre decisiones ajenas. Es necesario prestar 

atención no sólo a los elementos y recursos con que se negocia, sino también al 

papel que juegan los intermediarios, ya que su función puede ser en favor o en 

contra de la influencia que puede ejercer un grupo en una decisión ajena. Los 

intermediarios y negociadores emplean en el desempeño de su función los 

elementos culturales propios del grupo que representan, pero también hacen uso 



 

45 

de un repertorio mayor o menor de elementos que corresponden a la cultura 

ajena dominante; el grado en que el intermediario haya aceptado la cultura ajena 

puede conducir a que su acción no corresponda al ámbito de las decisiones 

propias del grupo del que nominalmente es portavoz en la negociación (Bonfil, 

1988). Este fenómeno lo podemos ver en la artesanía con algunos intermediarios 

que han ayudado a gestionarla producción artesanal de diversas formas, algunos 

han ayudado a consolidar cooperativas y redes de apoyo entre los artesanos y 

otros han permitido la enajenación de elementos culturales.  

Por último, Bonfil (1988) da una consideración más. Muchas veces la 

estructura de las decisiones al interior de un grupo no es tomada por todos y en 

pocos casos es posible encontrar mecanismos que aseguren la participación o 

el interés de gran parte de los miembros de una comunidad. Debido a esto se 

desarrolla una representatividad  que carga con la legitimidad de las decisiones. 

Esta legitimidad implica un acuerdo mínimo que descansa en las nociones sobre 

lo correcto o lo incorrecto, lo deseable y lo indeseable, así como en los valores 

que permiten compartir aspiraciones comunes, representaciones colectivas o 

códigos y símbolos de la cultura. Es por esto que hay que entender que la 

práctica de la cultura y la participación en las decisiones no ocurre de manera 

idéntica y que esta varía dependiendo del estatus de los integrantes de un grupo. 

Este estatus puede ser superficial como el sexo y la edad o más complejas como 

la la ocupación, la filiación, el estatus familiar, la mayor o menor cantidad de 

bienes poseídos, entre otros. 

1.2.1.6 Patrimonio cultural Heredado 

Una vez definido cuales son los elementos culturales, así como se ejerce el 

control sobre estos rasgos a partir de la decisión, es importante definir otro 

concepto que se vuelve clave. Este concepto es el de patrimonio cultural 

heredado.  

Teniendo en cuenta lo mencionado anteriormente, es importante señalar 

que el patrimonio cultural heredado permite la permanencia y la reproducción 

cultural; facilitando la permanencia del grupo, así como asegura la continuidad 



 

46 

histórica, consolida la identidad social del grupo y da sentido, coherencia y 

estabilidad. 

Bonfil (1988)6 define al patrimonio cultural heredado como el conjunto de 

elementos culturales propios que cada nueva generación recibe de las 

anteriores. Menciona que este acervo no es inmutable, sino que se modifica 

incesantemente, se restringe, se amplía o se transforma. Una parte interesante 

de esto es que el autor señala que existen elementos culturales que se 

conservan como propios sólo en la memoria colectiva y no en la práctica. En este 

sentido, el grupo no es únicamente lo que es en determinado momento, sino 

también lo que fue y el proyecto histórico al que aspira a ser en el futuro.  Es por 

eso que el patrimonio cultural heredado y sus modificaciones que resultan de los 

procesos permanentes de innovación, enajenación, apropiación y supresión, 

conforma, así, el inventario de los recursos culturales propios capaces de 

asegurar la permanencia histórica del grupo.  

Estos procesos permiten la transformación cultural en un marco de 

control cultural. La dinámica cultural no es estática y más cuando existen 

relaciones de dominación, principalmente interétnicas. Para comprender una 

relación así como los juegos de poder en las relaciones interétnicas asimétricas 

en términos del control cultural, es necesario comprender ciertos procesos que 

se dan en un contexto de contacto desigual y que nos permita explicar las 

transformaciones que ocurren en la cultura del grupo subalterno como resultado 

de sus relaciones de subordinación. Los cambios que ocurren en los contenidos 

culturales deben entenderse en función de los principales procesos que se 

describirán a continuación (Bonfil 1988), 

 

 

 

Cuadro 1 

Procesos de transformación en los contenidos culturales y el patrimonio 

cultural heredado. 

                                                
6 Existen otras formas de entender el patrimonio, estas serán discutidas más adelante. 



 

47 

Proceso Manifestación 

 

 

 

 

Resistencia 

 

El grupo dominado o subalterno actúa 

buscando preservar los contenidos 

concretos de su cultura. La resistencia 

puede ser explícita o implícita 

(consciente o inconsciente). Por 

ejemplo, la defensa legal o armada del 

territorio amenazado es explícita y 

consciente. Mientras que el 

mantenimiento de la costumbre puede 

ser una forma de resistencia implícita e 

inconsciente. En todo caso, el ejercicio 

de acciones culturales autónomas, en 

forma abierta o  desde la clandestinidad, 

es una práctica de resistencia cultural, 

así como también lo es el rechazo de 

elementos e iniciativas ajenas.  

 

 

 

 

 

Apropiación 

Este es el proceso mediante el cual el 

grupo adquiere capacidad de decisión 

sobre elementos culturales ajenos. 

Cuando el grupo no sólo puede decidir 

sobre el uso de tales elementos, sino que 

es capaz de producirlos o reproducirlos, 

el proceso de apropiación culmina 

cuando los elementos externos pasan a 

ser elementos propios. En cuanto a la 

determinación de las condiciones que 

hacen posible o impiden en un momento 

dado la apropiación de un elemento 

cultural, habría que rescatar muchas de 



 

48 

las aportaciones que hicieron los 

estudios funcionalistas clásicos, que 

resultan aprovechables dentro de la 

perspectiva metodológica planteada 

aquí para el estudio del control cultural. 

 

 

Innovación 

A través de la innovación un grupo crea 

nuevos elementos culturales propios, 

que en primera instancia pasan a formar 

parte de su cultura autónoma. La 

creación es un fenómeno cuyos 

mecanismos, causas y condiciones han 

sido objeto de un debate inacabado. A 

pesar de ello desde la perspectiva del 

control cultural la invención de un nuevo 

elemento cultural no es tanto un proceso 

de creación, sino más bien es un proceso 

que se debe interpretar en términos de la 

lucha por el control cultural. Las 

innovaciones culturales son más 

frecuentes de lo que se piensa; estas no 

sólo se dan con las grandes invenciones 

de un momento histórico determinado, 

sino que también ocurren en los cambios 

cotidianos que parecieran ser 

insignificantes. De hecho, otros procesos 

que se mencionan en este cuadro son 

posibles porque en la cultura del grupo 

ocurren innovaciones. Por ejemplo, la 

apropiación de una tecnología, un 

objeto, una idea, sucede únicamente a 

condición de que se modifiquen 



 

49 

prácticas y representaciones simbólicas 

previas. La creatividad que se expresa 

en los procesos de innovación no se da 

en el vacío, sino en el contexto de la 

cultura autónoma.  

Fuente: Guillermo Bonfil Batalla. 1991 

 

Estos tres procesos mencionados se llevan a cabo en el interior del grupo 

dominado o subalterno. Estos permiten la permanencia y la reproducción 

cultural, así mismo permite que el grupo mantenga el control sobre su patrimonio 

heredado y una cultura autónoma.   

Por otra parte, los tres procesos que se presentan a continuación se 

generan en el otro grupo o la cultura dominante, estos buscan incidir en la cultura 

subalterna. De igual forma busca insertar o extraer y apropiarse de elementos 

culturales 

Cuadro 2 

Procesos de transformación en los contenidos culturales y el patrimonio 

cultural heredado. 

Proceso  Manifestación 

 

 

 

 

 

 

imposición 

Este es el proceso mediante el cual el 

grupo dominante introduce elementos 

culturales ajenos en el universo cultural 

del grupo dominado. Las formas de 

imposición pueden ser muy variadas y 

obedecer a diferentes mecanismos: 

desde la fuerza amparada o no en 

argumentos legales, la imposición por 

vías más sutiles como el uso de la 

propaganda o de la creación de un 

contexto que favorezca la introducción 



 

50 

de elementos culturales ajenos.  

Para poder distinguir estos elementos de 

los rasgos apropiados es importante  

identificar que el impuesto continúa bajo 

el control cultural del grupo dominante, 

mientras que los apropiados quedan 

sujetos a decisiones propias del grupo. 

 

 

 

 

 

Supresión 

La supresión es el proceso por el cual el 

grupo dominante prohíbe o elimina 

espacios de la cultura propia del grupo 

subalterno. Puede consistir en la 

supresión de elementos culturales de 

cualquier clase, también se puede dar en 

la supresión de capacidades de decisión 

o en la supresión simultánea de ambos 

componentes. Al igual que en el proceso 

de imposición, puede darse formal o 

informalmente, por la fuerza directa o por 

un condicionamiento indirecto 

 

 

 

 

 

Enajenación 

Mediante el proceso de enajenación el 

grupo dominante aumenta su control 

cultural al obtener capacidad de decisión 

sobre elementos culturales propios del 

grupo subalterno. No elimina ni prohíbe 

tales elementos; únicamente desplaza al 

grupo dominado como instancia de 

decisión y pone los elementos culturales 

al servicio de sus propios proyectos o 

intereses. También en este caso los 

mecanismos concretos de la 



 

51 

enajenación pueden revestir formas muy 

variadas 

Fuente: Guillermo Bonfil Batalla. 1991 

 

Estos procesos se pueden dar de forma simultánea, por ejemplo, ante un intento 

de imposición por parte de una cultura dominante puede generarse un proceso 

de resistencia por parte de una cultura subalterna. Sin embargo, esto no es ley 

y no siempre existe simetría en el desarrollo de los procesos.  

Los cambios, permanencias y transformaciones en los contenidos 

culturales del grupo dominado pueden entenderse como resultado de la acción 

de uno o algunos de estos seis procesos. No todos los cambios culturales 

obedecen a los procesos de relación interétnica asimétrica; otros resultan de 

factores internos que actúan permanentemente en cualquier cultura (Bonfil 

1988).  

De esta forma podemos observar que existe una disputa por el 

patrimonio cultural por parte de una cultura dominada o subalterna y una 

dominante. Para entender el contexto en el que se desarrolla esta disputa 

también debemos entender las últimas propuestas que benefician la apropiación 

cultural y el cual es la patrimonialización y la mercantilización de los elementos 

culturales en el contexto del turismo. 

1.2.2 Patrimonio: apropiación cultural, mercantilización y disputa. 

Para poder entender por qué existe interés por parte de la cultura dominante de 

ejercer control sobre elementos culturales de una subalterna, es importante 

entender una serie de procesos que articulan y les dan legitimidad a estas 

acciones. 

Unos de los fenómenos cruciales que influye y que ha comenzado a 

cobrar relevancia a nivel internacional es la idea de patrimonio ya sea material o 

inmaterial.   



 

52 

1.2.2.1 El concepto estatal e internacional de patrimonio  

El patrimonio se vuelve central ya que es el elemento que se encuentra en 

disputa, pero antes de abordar esta disputa a mayor profundidad es necesario 

definir el patrimonio. Bajo la teoría del control cultural se da una perspectiva de 

cómo se entiende este concepto, sin embargo, existe otra definición muy popular 

en la actualidad y que está construido para otro fin 

La concepción moderna de patrimonio se vincula a la Revolución Francesa, 

como reacción a la efervescencia revolucionaria y a una conciencia del devenir 

histórico que se ha ido asentando desde el periodo de la Ilustración.  Por otra 

parte, también se ha asociado a la tradición romántica que le sucede durante el 

siglo XIX, aunque no han faltado los autores que postulan el patrimonio como 

algo intemporal, como parte de las pulsiones humanas por conservar y aferrarse 

a lo que desaparece (Muriel, 2016). A pesar de que la mayoría de los autores 

señalan que el siglo XVIII y XIX son momentos históricos en los que se comenzó 

a pensar en la patrimonialización, el patrimonio como lo conocemos se origina 

en el siglo XX durante la posguerra. 

Muriel (2016) señala que autores como Lowenthal (1985) y Ariño (2007) 

señalan que no es hasta el siglo XX que cada país comienza a buscar la 

seguridad de su propio patrimonio ante la decadencia y la expoliación; 

determinan que  en este momento histórico se definen los conceptos clave de 

patrimonio cultural y bien cultural. 

Después de la Primera Guerra Mundial, el patrimonio dejó de ser una cuestión 

particular que le correspondía a cada país y se convirtió en una cuestión 

supranacional. Este aspecto se reflexionó en los principales foros 

internacionales, como lo fue la Sociedad de Naciones y posteriormente su 

heredera, la UNESCO, el ICOMOS, el ICOM, el Consejo de Europa o la Unión 

Europea. Esto ha traído consigo que a lo largo de los últimos años se convoque 

a conferencias, encuentros o seminarios, en los que se han planteado la 

diversidad de dificultades con las que se enfrenta actualmente la protección y 

conservación del patrimonio. En el siglo xx el concepto de patrimonio creció 

exponencialmente y la restauración acabó por convertirse en una ciencia que lo 

respalda. Se crearon una serie de documentos internacionales que dan 



 

53 

referentes a cómo se entiende y se debe manejar el patrimonio, el más 

destacado de ellos la Carta de Atenas de 1931 (García, 2011). 

Con el fin de la Segunda Guerra Mundial se observó que los bombardeos 

sistemáticos provocaron la destrucción de grandes centros urbanos y las 

mutilaciones de monumentos históricos arquitectónicos, se buscó una forma de 

que esto no volviera a ocurrir. De esta forma se acuña la expresión de bienes 

culturales en la Convención de La Haya el 14 de mayo de 1954, o también 

llamada la Convención para la Protección de Bienes Culturales en Caso de 

Conflicto Armado. En dicha convención se firmó el primer acuerdo internacional 

centrado exclusivamente en la protección del patrimonio cultural, el cual estaba 

dedicada a la protección de los monumentos históricos en caso de un nuevo 

conflicto armado- La Convención se centró en dos protocolos: el primero hablaba 

sobre el riesgo de exportar propiedades culturales fuera de los territorios 

ocupados y el segundo establece sanciones penales que debían incluirse en las 

legislaciones nacionales. Según el tratado, la protección de los bienes culturales 

abarca tanto los bienes muebles como inmuebles, bienes culturales, incluyendo 

los de tipo arquitectónico, artístico o histórico, monumentos, sitios arqueológicos, 

obras de arte, manuscritos, libros y otros objetos de interés artístico, histórico o 

arqueológico, así como las colecciones científicas de todo tipo (García, 2011).  

Esta convención fue importante ya que estableció una base en lo que más tarde 

se entendió como patrimonios y los bienes culturales que se consideran de la 

mayor importancia para la humanidad. 

Con la Convención de La Haya se incluye el derecho de protección del 

patrimonio como una parte del derecho humanitario. Por lo tanto, se entiende el 

derecho a la cultura y a los bienes culturales como un derecho humano y, de esa 

forma, la destrucción del patrimonio cultural de un pueblo se considera un crimen 

contra la humanidad. Una consecuencia de la Convención de La Haya fue que 

se prohibió e impidió la exportación, importación y transferencia de propiedad 

ilícita de Bienes Culturales y la cual culminó en París en 1970. Si bien en un 

principio fueron considerados patrimonio cultural los monumentos, y poco a poco 

los conjuntos de construcciones y sitios con valor histórico, estético, 

arqueológico, científico, etnológico y antropológico. Pronto la noción de 



 

54 

patrimonio cultural se ha extendido a categorías del mundo natural (Áreas 

ecológicas, vegetación, fauna, entre otros) y de forma más reciente se consideró 

el mundo inmaterial que abarca el conjunto de formas de cultura tradicional y 

popular o folclórica, las cuales emanan de una cultura y se basan en la tradición 

(García, 2011).  

En herencia este proceso, la UNESCO delimitó una forma de actuar con 

el fin de salvaguardar el patrimonio en torno a tres ejes fundamentales: 

prevención, gestión e intervención, así como también se tiene conciencia 

universal de que el valor más importante del patrimonio cultural es la diversidad, 

que debe unir a los diversos pueblos del mundo a través del diálogo y el 

entendimiento, en vez de separarlos. Una vez desarrollado el concepto de 

patrimonio, se desarrolló un complejo entramado institucional para la protección 

sistemática del patrimonio (García, 2011). 

En este sentido, el patrimonio cultural representa lo que tenemos 

derecho a heredar de nuestros predecesores y supone la obligación de 

conservarlo para las generaciones futuras. Por lo general las visiones que se 

mantienen del patrimonio y sobre todo en La Carta de Venecia mantiene una 

perspectiva universalista y relacionado con los valores humanos; por lo que la 

responsabilidad de su cuidado recae en todos los Estados mediante una 

cooperación internacional. La idea de protección del patrimonio con un valor 

común a toda la Humanidad cobra carta de naturaleza en los años sesenta 

(García, 2011). 

García (2011) señala que el patrimonio se entiende actualmente como 

una herencia colectiva que ha ido evolucionando y puede decirse que más que 

un conjunto de bienes es una construcción social. Porque es la sociedad la que 

le da sentido y contenido al patrimonio, reconociendo determinados edificios, 

lugares, objetos, costumbres y personas como señas de identidad colectiva.  

En este sentido la UNESCO considera que el patrimonio cultural de un  

pueblo comprende las obras de sus artistas, arquitectos, músicos, escritores y 

sabios, así como las creaciones anónimas, surgidas del alma popular, y el 

conjunto de valores que dan sentido a la vida, es decir, las obras materiales y no 

materiales que expresan la creatividad de ese pueblo; la lengua, los ritos, las 



 

55 

creencias, los lugares y monumentos históricos, la literatura, las obras de arte y 

los archivos y bibliotecas (García, 2011). 

Esta concepción de patrimonio a diferencia de la que propone Bonfil 

(1991) quien habla de un cúmulo de elementos culturales propios que una cultura 

preserva y reproduce, se distingue de la concepción de patrimonio de la 

UNESCO debido a que la perspectiva de este segundo es universalista, que ve 

al patrimonio como algo estática propiedad de la humanidad y que se debe 

salvaguardar. Esta perspectiva es peligrosa debido a que pensar algo como 

universal puede quitar a las culturas capacidad de decisión sobre rasgos 

culturales propios como ya se vio con el modelo de control cultural. 

Por otra parte, el concepto global y contemporáneo de patrimonio se 

centra en la conservación por lo que en los últimos años se ha visto como una 

herramienta para evitar la extinción de rasgos o elementos culturales o históricos.  

La artesanía es uno de estos elementos que se conciben como como 

una expresión que se encuentra en peligro de extinción y que se busca 

patrimonializar    

1.2.2.2 La artesanía como patrimonio cultural. 

Algunos autores como Fidel Sepúlveda Llanos (2003) o Ramón D. Rivas (2018) 

han escrito sobre la necesidad de preservar la artesanía mediante el 

nombramiento de patrimonio cultural.  Rivas (2018) habla de la artesanía 

señalando que: 

 

Según Enrique Roncancio (1999), la artesanía es el resultado de la creatividad y la 

imaginación, plasmado en un producto en cuya elaboración se han transformado 

racionalmente materiales de origen natural, generalmente con procesos y técnicas 

manuales. Los objetos artesanales van cargados de un alto valor cultural y debido a 

su proceso son piezas únicas. (Rivas, 2018 p. 81) 

 

Las piezas artesanales son piezas únicas e irrepetibles incluso cuando se 

reproducen en grandes cantidades. Son piezas únicas que no pueden igualarse 

la una con la otra, aunque se haya hecho muy parecida (Rivas, 2018). Pero la 

artesanía no sólo es una pieza sino todo lo que hay detrás de esta. 



 

56 

Debido a esto en la artesanía también se debe entender como un 

conjunto de técnicas tradicionales y manuales, transmitidas a partir de la 

tradición oral (Rivas. 2018). De esta forma la artesanía forma parte fundamental 

del patrimonio tangible e intangible. La artesanía recoge las imágenes, 

emociones, sus experiencias y los símbolos de un grupo (Sepúlveda, 2003). 

Debido a todos estos aspectos, la artesanía ha sido una parte 

fundamental en la constitución de la identidad nacional y del patrimonio de la 

nación. 

Los estados nacionales modernos han usado constantemente a la 

artesanía como un elemento que permite crear una identidad nacional. Esta idea 

la iremos desarrollando a continuación.  

1.2.2.3 El patrimonio y la legitimación de los proyectos modernos 

El patrimonio es un elemento fundamental para los Estados nación moderno y 

está muy relacionado con el control cultural de las sociedades subalternas que 

cohabitan un territorio nacional. 

La mayoría de los proyectos políticos modernos buscan el desarrollo de políticas 

o programas que inserten a las culturas subalternas al proyecto moderno; esto 

se debe a que el mundo moderno no se hace sólo con quienes tienen proyectos 

modernizadores, sino que también se busca integrar a aquello que resiste a la 

modernidad; al hacer esto se busca conseguir legitimidad puesto que al 

momento en que estos proyectos pretenden abarcar a todos los sectores de una 

sociedad, los proyectos modernos se apropian de los bienes históricos y las 

tradiciones populares (Canclini,1992 ). De esta forma podemos observar cómo 

la cultura dominante busca mantener control sobre otras expresiones culturales 

con el fin de moldearlas a favor de su propio proyecto. 

Canclini (1990) señala que esta acción tiene el interés de expandir el 

mercado; sin embargo, no sólo busca este fin, sino también pretende legitimar 

su hegemonía. Es por esto que los modernizadores necesitan persuadir a sus 

destinatarios para que renueven la sociedad, pero a su vez prolonguen la 

permanencia de tradiciones compartidas. De esta forma los proyectos modernos 

se apropian de los bienes históricos y las tradiciones populares (Canclini, 1990). 



 

57 

Es así como se consolida un conjunto de bienes y prácticas tradicionales, 

un patrimonio, que nos identifican como nación o como pueblo y el cual es 

apreciado como un don que recibimos del pasado. Estos atributos al final 

cuentan con tal prestigio simbólico que no cabe discutirlo; las únicas acciones 

lógicas posible son preservarlo, restaurarlo y/o difundirlo. Son la base más 

secreta de la simulación social que nos mantiene juntos; la continuidad de esos 

bienes hace imaginar que su valor es incuestionable y los vuelve fuente del 

consenso colectivo, más allá de las divisiones entre clases, etnias y grupos que 

conforman la sociedad (Canclini, 1990).  

La mexicanidad ha sido un producto de esta lógica, esta idea se implantó 

durante la posrevolución con la finalidad de dar legitimidad al proyecto 

posrevolucionario y a la creación de un Estado y una nación moderna. La 

artesanía o el denominado también arte popular mexicano ha sido una parte 

crucial de este proceso, de igual forma ha sido una parte continua que ha servido 

de base para legitimar lo “mexicano”. Por ejemplo en el estado de Querétaro la 

muñeca Lele, se ha vuelto en los últimos años el rostro del municipio y parte 

importante de la identidad queretana que impulsa tanto el gobierno estatal, los 

empresarios locales y las elites locales. 

Esto es tan vigente que incluso si se busca en los medios de comunicación 

noticias relacionadas con la muñeca, saldrá un sin fin de notas que hablan sobre 

Lele visitando diferentes ciudades, principalmente europeas y estadounidenses, 

promoviendo el patrimonio cultural de la región. Una de las notas periodísticas 

más recientes es del 4 de mayo del 2023 escrita por Luis Martín García Chavero 

lleva y lleva por título: “Lelé, la icónica figura de Querétaro, en Times Square en 

Nueva York”. La nota nos informa que la muñeca Lele, se está exhibiendo en 

Times Square en Nueva York como parte de una gira por los Estados Unidos. 

En esta gira se busca promover el estado de Querétaro como un destino turístico 

y posicionarlo como un destino turístico internacional. 

Otro ejemplo es el de los alebrijes en Oaxaca, los cuales durante mucho 

tiempo fueron y siguen siendo una de las principales referencias del Estado de 

Oaxaca, así como de lo mexicano en el extranjero. 



 

58 

De esta forma se observa cómo estos elementos que son parte de las 

expresiones artesanales han sido herramientas para la configuración de una 

identidad regional y nacional, así como para dotar de legitimidad a los proyectos 

de desarrollo de las elites y el Estado. 

A la par de estas expresiones, el patrimonio histórico también es de gran 

importancia para este proceso de legitimación. Canclini (1990) nos señala que 

para entender las relaciones indispensables de la modernidad con el pasado, se 

requiere examinar las operaciones de ritualización cultural. Para que las 

tradiciones sirvan como elementos de legitimación para quienes las construyeron 

o se las apropiaron, es necesario ponerlas en escena como en una especie de 

teatralización. El patrimonio existe como fuerza política en la medida en que es 

teatralizado en conmemoraciones, eventos, monumentos y museos etc. Un 

ejemplo lo vemos con la muñeca Lele que fue expuesta en Times Square en 

Nueva York. 

Pero para entender esto es necesario mencionar que la teatralización del 

patrimonio es el esfuerzo por simular que hay un origen, una sustancia fundante, 

en relación en las cuales lleva a cabo las acciones. El mundo es un escenario en 

el que se actúa con prácticas y costumbres prescritas; éstas se hallan 

catalogadas en un repertorio fijo, lo que implica conocer ese repertorio de bienes 

simbólicos e intervenir correctamente en los rituales que lo reproducen. De esta 

forma lo que se define como patrimonio ayuda a constituir una identidad la cual 

pretende ser el reflejo fiel de la esencia nacional. De ahí que su principal 

actuación dramática sea la conmemoración masiva como las celebraciones del 

patrimonio histórico constituido por los acontecimientos fundadores, la 

reverencia de héroes nacionales entre otros. Los ritos legítimos son los que 

escenifican el deseo de repetición y perpetuación del orden (Canclini, 1990). 

De esta forma, la cultura dominante perpetúa su ideal o mejor dicho el proyecto 

de lo que se espera que sea una nación. Gran parte de la política actual se lleva 

a cabo mediante recursos teatrales. 

Esto nos lleva a vivir una ritualidad cotidiana en la cual se reproduce un 

acervo de elementos históricos, naturales y simbólicos, con el fin de mantener 

los valores que la cultura dominante usa de base para su permanencia, así como 



 

59 

para la implementación del proyecto moderno. En este punto es importante 

señalar que a pesar de que esta ritualización de la vida vislumbre este fin, esto 

no niega que los rituales cotidianos tengan otros fines además de legitimar una 

perspectiva de la cultura hegemónica (Canclini, 1990). 

El patrimonio histórico es un escenario clave para la producción del valor, 

la identidad y la distinción de los sectores hegemónicos modernos. Ciertas 

representaciones de lo nacional se entienden más como construcción de un 

espectáculo que como correspondencia, realista, con las relaciones sociales que 

hay detrás. Los mitos nacionales no son un reflejo de las condiciones en que vive 

el pueblo, sino el producto de operaciones de selección y trasposición de hechos 

y rasgos elegidos según los proyectos de legitimación política (Canclini, 1990). 

Este ejercicio no sólo otorga legitimidad sino también un grado de distinción 

entres las diversas clases sociales y las formas de apropiación de dicho 

patrimonio.  

En este sentido lo popular ha comenzado a jugar un papel importante en 

esta escenificación, principalmente ahora que el turismo ha cobrado fuerza y 

parte de la industria turística se centra en la mercantilización de la identidad 

mexicana. Esa misma identidad que se ha venido construyendo desde el Estado 

y las elites a partir de retazos del patrimonio histórico y cultural de las múltiples 

culturas subalternas que se han venido apropiando.  

 

En el proceso de construcción social de las ideologías nacionalistas los sectores 

ilustrados y las burguesías hegemónicas elaboran un conjunto de indicadores 

patrimoniales que hablan sobre la verdadera historia cultural de la nación (Zamora, 

2011, p.   ) 

 

Sin embargo, el patrimonio no sólo es una herramienta política, sino que también 

se ha articulado a intereses económicos. 

En los últimos años ha sido también un objeto central en los discursos 

de naturaleza económica, ya que se considera como uno de los medios para 

alcanzar el desarrollo local. El patrimonio cultural se vuelve un recurso cultural 

(García, 1998); todo esto por medio del turismo. 



 

60 

El patrimonio se pone al servicio de los objetivos económicos del grupo que lo 

posee. En el discurso económico el patrimonio se convierte, sobre todo en las 

sociedades capitalistas avanzadas y en un objeto de mercado o mejor dicho en 

una mercancía (Zamora, 2011). 

1.2.2.4 Mercantilización de la cultura popular. 

El turismo, ha sido una actividad que de la mano de los proyectos modernos y el 

Estado encuentra legitimidad y materia prima para su desarrollo a partir de la 

identidad nacional y el patrimonio compuesto por monumentos históricos, de 

expresiones populares, costumbres, tradiciones, Etc.  

En este sentido, se ha venido desarrollando a partir de la expansión de dicha 

industria un empaquetado de actividades culturales y artefactos para el mercado 

turístico. A esto se le conoce como la mercantilización de la cultura o dicho en 

otras palabras, cuando los bienes culturales son refinados como consumibles 

para los turistas y no para la comunidad local. La cultura se convierte en 

mercancía al satisfacer la necesidad de consumo de los visitantes y al generar 

ingresos para los empresarios turísticos (Calleja, 2016).  

Estas actividades no son producidas ni reproducidas por y para la 

comunidad misma, sino para el disfrute de los ajenos al lugar o de los visitantes. 

Este proceso por lo general ocasiona que  el valor de las manifestaciones 

culturales para la población residente se atenúa o se pierde, a favor de un valor 

mercantil que los rasgos culturales pueden llegar a desarrollar. En este sentido, 

la cultura se torna en mercancía, que se celebra y manipula para fomentar un 

mayor consumo, al grado que, incluso lugares de importancia cultural, han sido 

rediseñados como experiencias para el disfrute de los visitantes. De esta forma, 

se intenta atraer visitantes en base a la cultura; pero para esto es necesario 

hacerla evidente para el observador, provocando comercialización y promoción 

de los destinos a partir de una distinción y de una identidad. Ocasionando que 

las tradiciones locales sean modificadas en aras de la turistificación (Calleja, 

2016).  



 

61 

En este contexto se insertan los actuales proyectos de patrimonialización, los 

cuales, como ya vimos anteriormente, ayudan a la escenificación de una 

identidad nacional. 

Algunos gobiernos locales, con el fin de atraer visitantes, han legislado 

protección para la cultura tradicional. Se han dado a la tarea de promover el 

patrimonio cultural como uno de los activos más importantes de la empresa 

turística. Lo anterior se puede ver en la exaltación de las distintas culturas 

indígenas con lo que se busca atraer visitantes a distintas regiones del país. Es 

por esto que, al hablar de mercantilización de la cultura, es importante considerar 

que todo se puede convertir en mercancía, desde rasgos de la vida social, 

valores culturales o las experiencias excepcionales, hasta la gente, su cultura y 

su historia. Al final, todo entra dentro de la lógica del mercado donde el único 

interés es en la llegada de visitantes y su consecuente derrama económica 

(Calleja, 2016). 

Las características de la cultura como producto son tanto elementos 

tangibles e intangibles. Su consumo está relacionado con la adquisición de 

conocimientos, emociones o experiencias sensoriales individuales, por lo tanto, 

el producto cultural adquirido por el visitante, más que un producto material, es 

una mercancía cognitiva o una experiencia (Calleja, 2016). 

A partir de entender a la cultura en este marco, podemos comprender 

cómo existe una relación entre el control cultural y la mercantilización. A partir 

del ejercicio de control cultural es que el Estado, las elites o incluso el mercado 

genera una influencia directa en las culturas subalternas bajo una estructura 

asimétrica y colonial (en el caso de culturas no occidentales). Esto desemboca 

en la apropiación de elementos culturales y el patrimonio cultural de los 

subalternos por parte de la cultura dominante; permitiendo así crear una 

identidad, legitimar el proyecto moderno que se busca consolidar y la creación 

de asociaciones comerciales que mercantilizan la cultura para la industria 

turística.  

Esto trae consigo una disputa por el patrimonio en un marco de control 

cultural. Por un lado, se ve como una visión del patrimonio institucional e 

internacional, la cual está avalada e impulsada por la UNESCO y los Estados-



 

62 

nación modernos, busca apropiarse de elementos culturales de las sociedades 

subalternas.  

Esta acción a su vez trae consigo la mercantilización de dichos 

elementos culturales ya que se está forma de entender el patrimonio por lo 

general se articula a la industria turística. 

Y por otro lado vemos cómo la cultura que se encuentra en esta dinámica 

de dominación busca preservar su patrimonio cultural heredado con el fin de 

reproducirse culturalmente y asegurar su supervivencia.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

63 

Capítulo II: La Tierra de Gigantes 

2.1 El municipio de Amealco y la delegación de San Ildefonso Tultepec   

San Ildefonso es una comunidad ubicada en el municipio sureño de Amealco. 

Dicho municipio tiene fronteras, al norte con los municipios de Huimilpan y San 

Juan del Río, al este y sureste con el Estado de México y al oeste y suroeste con 

el Estado de Michoacán. Según Alfonso Serna (1996) el municipio está dividido 

en siete microrregiones, delimitadas por sus características económicas y 

sociales: Amealco, Glindillo, San Ildefonso Tultepec, Santiago Mexquititlán, San 

Miguel Tlaxcaltepec, San pedro Tenango y El Rincón.  

San Ildefonso, Santiago Mexquititlán y San Miguel Tlaxcaltepec son las 

tres delegaciones existentes en Amealco (Moya y Magaña, 2013).  

Según el censo del 2020, Amealco cuenta con un total de 66 841 

habitantes; el 48.2% de la población son hombres mientras que el 51.8% son 

mujeres. En 2020, los principales grados académicos de la población de 

Amealco fueron Secundaria con un 37.5%, Primaria con un 35.1%, Preparatoria 

con un 16.9% y superior con un 6.5% del total. El municipio tiene una tasa de 

analfabetismo del 11.1%, siendo el 33.4% en hombre y el 66.6% del total, en 

mujeres (Secretaría de economía, 2023). 

En el 2020 el 43.4% de la población del municipio de Amealco se 

encontraba en pobreza moderada y el 1.8% en pobreza extrema. La población 

vulnerable por carencias sociales alcanzó un 36.2%, siendo las principales 

carencias: acceso a seguridad social, acceso a servicios básicos en la vivienda 

y acceso a la alimentación. Mientras que el 2.56% estaban en una situación de 

vulnerabilidad por ingresos (Secretaría de economía, 2023). El censo de INEGI 

del 2020 el 18.6% de la población habla hñahñö mientras que el 3.8% sólo hablan 

este idioma. Sin embargo la población ñahñö es numerosa en el municipio. Dos 

de las principales regiones ñahñö son Santiago Mexquititlán y San Ildefonso. San 

Ildefonso se ubica al sureste de la cabecera municipal, colinda al este con el 

municipio de Aculco en el Estado de México. Esta se encuentra en el eje 

neovolcánico de Querétaro, por lo que su superficie está enmarcada entre 

lomeríos, valles y arbustos; aunque también algunos árboles de encinos. tiempos 



 

64 

atrás esta zona era un bosque de encino sin embargo se ha comenzado a 

desertificar. San Ildefonso se encuentra asentado en las faldas de un cerro sobre 

dos ríos, este lugar dió origen tras la construcción de lo que actualmente se 

denomina la iglesia vieja (Moya y Magaña 2013, Martínez, 2020). San Ildefonso 

está constituido por once barrios: La Piní, Mesillas,Tenazda, Xajay, El Bothé, 

Yosphí, El Tepozán, El Rincón, El Cuisillo, El Saucito y Barrio Centro o San 

Ildefonso (Moya y Magaña, 2013). Lopéz (2014) ubica a los barrios en tres zonas 

la alta, la media y la baja, estos a partir de la ubicación de los barrios en relación 

al cerro grande (la principal serranía boscosa) y la contigüidad con el centro de 

San Ildefonso. Los barrios que están más cerca del cerro grande y del bosque 

se encuentran en la parte alta. La zona media está compuesta por el centro o 

San Ildefonso y algunas comunidades contiguas. Mientras que la parte baja se 

encuentra alejada del cerro gordo y por debajo del centro. Los barrios de la zona 

baja son: Yosphí, El Tepozán, El Rincón, El Cuisillo, El Saucito. Los de la zona 

media son: San Ildefonso o el centro, Bothé y Las Mesillas. Por último, la zona 

alta está compuesta por: Tenazda, La Piní, Xajay. 

Es importante observar cómo la organización del espacio recuerda un 

tanto, a la organización del altepetl mesoamericano; el cual era una forma de 

organización social, territorial, político y económico, que estaba íntimamente 

ligado con su territorio circundante. Este modelo de asentamiento tuvo su origen 

en el México precolombino. 

Los barrios de Tenazda, El Bothé, Yosphí, El Rincón y San Ildefonso son 

principalmente ñahñö; sin embargo, en Mesillas, El Tepozán y El Saucito también 

hay ñahñö pero no existe un acuerdo generalizado sobre la adscripción de esta 

Zona (Serna, 1996). Sin embargo, Moya y magaña (2013) señalan que hay una 

población considerable y en la mayoría de los barrios, hablantes de ñhañhö. Los 

barrios con mayor porcentaje de hablantes de la lengua ñhañhö7 son: Barrio 

Centro con 36.7%, El Bothé 17.6%, Yosphí 19.1%, El Rincón 10%, de las 

personas. La mayoría de las personas que hablan ñhañhö también hablan 

español, aunque se ha identificado una pequeña población del 2.3% que son 

monolingües y del cual el 80% son mujeres. De igual forma los personajes más 

                                                
7 Según el censo de INEGI del 2005 



 

65 

altos de analfabetismo se encuentran entre las mujeres con un porcentaje del 

65.13% los barrios con mayor analfabetismo son barrio Centro con 29.6%, El 

Bothé con el 20%, Yosphí con el 11.4% y El Rincón con el 9.2 de la población.  

Si bien estos porcentajes son del censo de INEGI del 2005, podemos 

observar como los barrios ñañhös son los barrios con una mayor cantidad de 

analfabetos, así como en estos barrios las personas monolingües y analfabetas 

son principalmente mujeres. Lo que confiere a las mujeres ñañhös un alto grado 

de vulnerabilidad. 

En la comunidad hay tres centros de salud ubicados en el barrio Centro, 

Yosphí y El Bothé, el principal es el de la zona centro, mientras que los otros dos 

sólo ofrecen servicio periódicamente. Sólo el 1.27%8 de la población tiene IMSS; 

por lo que la mayoría recurren a servicios privados, a curanderos o personas con 

conocimientos de medicina tradicional o herbolaria; también se pueden encontrar 

algunas parteras. (Moya y magaña, 2013).  Uno ubicado en la zona baja (Yosphí) 

y los otros dos en la zona media (Centro y Bothé). La zona alta no contiene 

ningún centro de salud.   

En la San Ildefonso existen dos panteones uno ubicado en el atrio de la 

iglesia y en el cual ya no se hacen entierros, y en un panteón comunitario nuevo 

donde los once barrios entierran a sus difuntos (Moya y Magaña, 2013).  Los dos 

panteones se encuentran ubicados en el barrio Centro. 

Tanto Lopéz (2014) como Moya y Magaña (2014) señalan que hay un 

proceso de desertificación en los alrededores de San Ildefonso, esto provocado 

por el abuso de los recursos maderables y la sobreexplotación de los cerros, 

principalmente del Cerro Gordo. Esto ha traído consigo una erosión del suelo lo 

que ha dificultado la agricultura. También señalan que los habitantes de San 

Ildefonso han percibido que cada vez llueve menos, además que han tenido 

algunos conflictos con los agricultores de San Juan del Río, ya que mencionan 

que estos les extraen el agua que está destinada para la comunidad y sus 

cultivos.  Sin embargo, parte de esta escasez de agua está relacionada con los 

pozos que el gobierno del Estado perforó en el 2004 para abastecer las 

necesidades industriales de la ciudad. También han existido otra serie de 

                                                
8 Según el censo de  INEGI del 2005 



 

66 

disputas por los manantiales, por parte de otros ejidos y la agroindustria de San 

Juan del Río.  

Los principales asentamientos de agua proceden de manantiales, 

escurrimientos, y presas, la más importante de ellas es la presa San Ildefonso. 

2.2 El origen de los barrios de San Ildefonso.   

Para hablar del origen de San Ildefonso es necesario hablar de la población que 

habita este territorio. Si bien hay población mestiza que vive en esta región, la 

mayoría son ñañhö. 

Los ñahñö es un pueblo originario de origen lingüístico otomangue, los 

cuales se localizaban en Mesoamérica durante la época prehispánica y los 

cuales se localizaban y localizan en los Estados de Hidalgo, Querétaro, 

Guanajuato hasta partes de Veracruz la cuenca de México, partes del Estado de 

México, Tlaxcala, Puebla, Morelos y Oaxaca. Wright (2005, 1997) sostiene que 

los ñahñö o la cultura otomí fue de gran importancia en el Centro de México y 

Mesoamérica e incluso entablaron relaciones cercanas con nahuas, chichimecas 

y otros grupos de la región. Para el siglo XV existían diversos señoríos otomíes 

los cuales variaba su situación algunos estaban en alianza en alianza con la triple 

alianza o bajo su protección o dominio (Martínez, 2020).  

El señorío de Jilotepec era uno de estos, el cual destacaba por su 

extensión, capacidad tributaria y por ser una importante región fronteriza con las 

culturas del norte y del occidente de México. Esta región recibía el nombre de 

Mandenxi, pero al pasar al dominio de la triple alianza pasó a llamarse Xilotepec. 

La relación entre ñahñö y mexicas era tan cercana que incluso había líneas de 

parentesco compartidas. Cuando llegaron los españoles, Jilotepec era un altepetl 

complejo ya que en este se concentraban otros altepet cada uno con su propio 

tlatoani, estos eran: Xilotepec, Chiapan, Soyamiquilpan y Chiapaltongo; todos 

ellos ubicados en los actuales Estados de Querétaro e Hidalgo. Estos compartían 

rasgos identitarios comunes (lengua, deidades) y lazos de parentesco. Tal era 

su importancia que Motolinía lo denominó “el riñón de los otomíes” (Martínez, 

2020). 



 

67 

Con la implementación de encomiendas, congregaciones de indios y las 

fundaciones de los pueblos de indios por parte de los españoles, el altepetl de 

jilotepec sufrió una serie de reconfiguraciones, una de estas fue la aparición de 

caciques los cuales eran los encargados de las negociaciones con las 

autoridades novohispanas (Martínez, 2020). Sin embargo, algunos de los 

elementos culturales ñahñö se mantuvieron a pesar de las modificaciones.  

Ya para 1582 un escrito redactado por Francisco Ramos Cárdenas por 

instrucción de Hernando de Vargas alcalde mayor de Querétaro; Nos menciona 

que parte de los ñshñös que vivían en Querétaro, procedían de Jilotepec; 

además de esto describe ciertos aspectos de la cotidianidad de los ñahñö como 

el desposamientos, los castigos y penas que tenían algunos crímenes, sobre 

algunos choques culturales y conflictos surgidos entre ñañhö e hispanos. Por 

otra parte, en 1601 en la historia general de los hechos de los castellanos en las 

islas y tierra firme del mar océano. En el cual se mencionan las dificultades de la 

aculturación de los hispánicos a la cosmovisión ñahñö, principalmente por la 

dificultad de comunicarse y entender el idioma (Martínez, 2020). Esto último 

debido a que el idioma ñhañhö es tonal y el más mínimo cambio en la fonética o 

pronunciación de algún fonema transforma el sentido y significado de lo que se 

comunica.  

A pesar de ello la encomienda de Jilotepec fue de gran importancia entre 

1522 y 1540, ya que era la región fronteriza, así como un territorio desde el cual 

mandar expediciones al norte. Entre 1535 y 1550 hacia el norte de la cabecera 

de Jilotepec fueron fundados pueblos como Santa María de los Montes 

(Amealco), San Juan del Río, Huimilpan, San Ildefonso Tultepec, San Juan Godo 

(San Juan Dehedó). En 1543 las encomiendas fueron abolidas debido a sus 

abusos, dando paso a la fundación de pueblos realengos y fundación de 

cabeceras. Para 1548 Jilotepec ya estaba en proceso de convertirse en una 

Alcaldía Mayor. Por su parte San Ildefonso, era un asentamiento limítrofe entre 

Jilotepec y el corregimiento de Querétaro, para 1698 se menciona como un 

territorio sujeto a Jilotepec organizado como república (Martínez, 2020). La 

mayoría de los textos, así como de los miembros de la comunidad mencionan 

que la fundación de San Ildefonso está relacionada con la creación de la que 



 

68 

actualmente se denomina la iglesia vieja.  Esta iglesia posee una placa con la 

fecha de 1616. A pesar de ello Yesenía Martínez (2020) señala que existen 

referencias de San Ildefonso desde 1596, aunque considera que es muy posible 

que sea más viejo. Agrega que para 1596 san Ildefonso ya estaba constituido 

como un pueblo de indios incluso ya contaba con un gobierno local organizado 

en forma de república. 

En 1736 Juan Francisco de Córdova, compareció ante la real audiencia 

para se en representación del pueblo de San Gerónimo Aculco, solicitando 

formalmente que algunos pueblos como San José Ytó, San Miguel Tlaxcaltepec, 

San Ildefonso, Santiago Toxei, Santa María de la Concepción, San Pedro Denxi, 

Santiago Mexquititlán, entre otros, se separaran del gobierno de Jilotepec y se 

erigiera una nueva cabecera independiente. Esto se propuso debido a las malas 

relaciones entre los gobernadores locales, los pueblos y la cabecera, así como 

la intromisión de los gobernadores locales en los pueblos sujetos y el maltrato 

de la población por parte de estos. Esto trajo consigo una serie de disputas entre 

los intereses locales, las autoridades eclesiásticas y los dueños de las haciendas 

que tenían un importante poder en la región. A pesar de ellos esta disputa no se 

resolvió hasta 1765 cuando se dió la separación de los pueblos que se buscaban 

desmembrar de la cabecera, entre ellos San Ildefonso. Uno de los argumentos 

para dicha acción fue que las grandes distancias perjudicaban la gobernabilidad 

de los pueblos, por lo que la solución era que dichos pueblos se sometieran a 

cabeceras más próximas. En el caso de San Ildefonso se sometió a Huichapan, 

aunque seguía perteneciendo indirectamente a Jilotepec (Martinéz, 2020). 

Otro factor que ayudó al desmembramiento de estos pueblos, fue que 

en 1775 Santa Matí Amealco se convirtió en cabecera de doctrina, quedando 

sujetos varios pueblos como San Ildefonso, Santiago Mexquititlán, San Miguel 

Tlaxcaltepec, entre otros. Sin embargo, entre el abuso de las autoridades 

eclesiásticas y el abuso de los hacendados los cuales poco a poco buscaban ir 

apropiándose de los bosques y territorios de San Ildefonso, así como de los 

pueblos aledaños; San Ildefonso entró al siglo XIX en medio de resistencias ante 

la desarticulación de su territorio y su espacio de reproducción social; esto se 



 

69 

veía reflejado en el gran nivel de autonomía que habían conseguido ante las 

autoridades coloniales (Martínez, 2020). 

No hay fuentes que nos permitan saber cuál fue la participación de San 

Ildefonso en la lucha independentista.  

Sólo se habla de que en 1816 se asentó un destacamento realista por 

órdenes del teniente coronel Antonio de Linares, comandante de San Juan del 

Río; y al cual le ordenaba el virrey Calleja anexar los pueblos aledaños (Moya y 

Magaña, 2013). Sin embargo, Martínez (2020) intuye que, debido a la simpatía 

de algunos poblados como Amealco, Aculco y Acambay, así como a los informes 

de haciendas tomadas en los alrededores por población indígena. San Ildefonso 

tuvo simpatía por la causa insurgente. Es importante señalar que la instauración 

de un sistema liberal después de la independencia afectó en cierta medida a las 

poblaciones originarias, aunque este fenómeno no fue homogéneo y fue 

diferente para cada región. Muchos criollos liberales veían mal la diversidad 

lingüística y la propiedad comunal de la tierra; para ellos eran elementos de 

atraso civilizatorio. Sin embargo, en San Ildefonso, se siguió manteniendo cierta 

autonomía, incluso las autoridades indígenas locales. 

Con el surgimiento y consolidación del liberalismo en México, en la 

constitución de 1824 nace Querétaro como entidad federativa y se distribuye en 

seis distritos: Cadereyta, San Juan del Río, San Pedro Tolimán, Querétaro, 

Jalpan y Amealco. San Ildefonso queda bajo la autoridad de Amealco y en la 

frontera con el Estado de México, rompiendo los lazos con Jilotepec, el cual 

ahora pertenecía al Estado de México (Martínez, 2020). 

   Durante el porfiriato y gracias a la desamortización de las tierras 

comunales debido a las políticas liberales. La hacienda de Nicolás de las Torres 

era la más importante de Amealco y se había anexado gran parte del territorio 

de San Ildefonso, Santiago Mexquititlán y San Miguel.  Esta hacienda se 

dedicaba a la agricultura y ganadería y más tarde se apropió de los bosques de 

encinos de las comunidades aledañas (Aculco y San Ildefonso) explotando con 

esto los recursos maderables; contaba con trabajadores libres, gañanes y 

peones acasillados provenientes de las comunidades aledañas. En esta época 

la comunidad de San Ildefonso surgió una profunda precarización por un lado 



 

70 

perdieron terrenos, también perdieron el derecho del uso del agua principalmente 

del río San Ildefonso y perdieron autonomía (Martínez, 2020).   

Con el triunfo de la revolución mexicana, los pueblos originarios tuvieron 

la oportunidad de recuperar territorios, así como de verse menos marginados. 

San Ildefonso todavía recuerda la lucha revolucionaria, en la cual 

desmembraron la hacienda de San Nicolás de los Torres y La Muralla. Haciendas 

que se encargaron de despojarlos de su territorio.  En la constitución de 1917 se 

repartió la tierra y se instauraron las tierras comunales mediante los ejidos; 

aunque desde 1914 ya se andaba repartiendo la tierra en la región y en 1915 se 

hizo ley la creación de los ejidos. Así nació el ejido de San Ildefonso Tultepec 

(Martínez, 2020). 

San Ildefonso batalló en conseguir el nombramiento de ejido, 

principalmente porque la población era poca, por lo general a la población 

mestiza no le interesaba relacionarse con los ñañhö y tampoco les interesaba 

poseer la tierra, posiblemente por la intimidación de los sacerdotes. Fue hasta el 

20 de marzo de 1937, una vez que se incluyó en el conteo a la población mestiza, 

que se publicó la resolución favorable para dotar de tierra a San Ildefonso. Esta 

repartición permitió la recuperación de territorio, pero también trajo por 

consecuencia la mestización de San Ildefonso, así como la consolidación de 

núcleos poblacionales mestizos (Martínez, 2020). De esta forma se comenzaron 

a consolidar algunos de los barrios de San Ildefonso.  

El desmembramiento de las haciendas de San Nicolás de la Torre, La 

Muralla y San Pablo. El barrio de Tepozán, El Saucito y Bothé se formaron de 

esta desintegración en 1937.Por su parte el surgimiento del barrio de Xajay está 

relacionado con el barrio Tenazda, existiendo entre estos dos una importante 

relación interétnica entre ñañhös y mestizos, la cual tiene su origen desde la 

existencia de las haciendas9. Esta relación se hace más notoria en 1970 con la 

venta de territorios ejidales por parte de las autoridades, y por el acaparamiento 

de territorio por parte de ejidatarios mestizos en el barrio de Tenazda. A pesar 

                                                
9 Es importante resaltar que la población mestiza era quien vivía en las haciendas, mientras 
que la población originaria vivía en la comunidad de San Ildefonso y su relación con la 
hacienda era menos activa, sin embargo, si había abusos por parte de los hacendados a la 
población ñañhö (Martínez, 2020).  



 

71 

de esto y de los indicios de la existencia de estos dos núcleos poblacionales, 

hasta 1990 Xajay se consolida como un barrio en un ambiente de tensión 

interétnica (López, 2014). A partir de aquí San Ildefonso se configura bajo la 

extensión y el territorio que hoy se conoce  

2.3 Organización 

La división de dichos barrios se constituyó a partir de los años 70s manteniendo 

la denominación original que los habitantes le atribuían al lugar. A estos barrios 

se les atribuye la categoría de subdelegaciones; por lo que la administración está 

configurada por los subdelegados, tesoreros y secretarios, además del comisario 

el cual se encarga de los asuntos relacionados con el ejido. Los barrios de San 

Ildefonso están asentados de forma semidispersa y cuentan con un centro el cual 

está configurado por la iglesia central; este es un tipo de asentamiento común 

para la población ñañhö de la región (Moya y Magaña, 2013). El centro se 

considerada el núcleo principal, en este se encuentran concentrados los 

principales inmuebles comunitarios, la delegación, así como la iglesia central y 

el santo central de la comunidad; es aquí, donde se concentran las principales 

autoridades civiles (delegado) y religiosas encabezado por los cantores y los 

sirvientes, los cuales son, los encargados de las principales fiestas y rituales. 

Estas autoridades religiosas habitan en los distintos barrios, pero acuden al 

centro para llevar a cabo sus funciones. 

El delegado municipal de resolver conflictos internos de San Ildefonso, de ser el 

intermediario entre el municipio y la comunidad y de gestionar ante el 

ayuntamiento los servicios de la población. El delegado es elegido por los 

miembros de la comunidad a partir de votaciones que se llevan a cabo en una 

asamblea general llevada a cabo en el barrio Centro y en las cuales sólo 

participan las personas que se adscriben como ñahñö de las subdelegaciones 

(Hernández,2014).  

Una vez elegido a este representante, debe de haber una ratificación del 

delegado por parte del presidente municipal. Una vez llevado a cabo este 

proceso, y después de 7 días, se llevan a cabo asambleas en cada barrio con el 

fin de elegir subdelegados. Tanto los cargos de delegados y subdelegados tienen 



 

72 

una duración de 3 años. Los delegados mantienen un vínculo muy cercano con 

las autoridades religiosas y participan en el cambio de estas autoridades, así 

como tiene la lista de todos los cargueros. Si bien anteriormente los delegados 

eran principalmente hombres, esta situación se ha venido transformando debido 

a la migración de hombres a otras ciudades y el involucramiento de las mujeres 

en la vida pública de la comunidad. Esto ha traído consigo que en el mandato 

2003-2006 se eligiera a la primera mujer subdelegada y en el periodo 2012-2015 

tomara el cargo la primera delegada (Hernández,2014).   

Al ser San Ildefonso un ejido, otra de las figuras civiles que existen es la 

de la asamblea ejidal que representa la máxima autoridad del ejido. Dicha 

asamblea está conformada por el comisariado ejidal y el comité de vigilancia. El 

comisariado está conformado por un presidente, un secretario y un tesorero; 

mientras que el comité por un presidente y dos vocales. El comisariado ejidal, a 

diferencia de los subdelegados que sólo se encargan de un barrio, tiene 

autoridad en todos los barrios. La casa ejidal, a diferencia de la delegación, se 

encuentra ubicada en el barrio de El Bothé. La principales funciones de la 

asamblea ejidal es la transmisión de derechos agrarios, la regularización del uso 

de los recursos naturales y los asentamientos humanos, así como regular la 

tenencia de la tierra. Al igual que en las delegaciones las mujeres han 

comenzado a ocupar cargos importantes en la asamblea, así como han 

heredado derechos ejidales; en el 2009 fue electa la primera presidenta del 

comisariado ejidal (Hernández, 2014). 

Otras autoridades existentes son las religiosas, las que se encargan de 

organizar las distintas festividades y rituales. Estas se organizan mediante una 

serie de mayordomías, fiscalías, cargos entre otros. 

En San Ildefonso las mayordomías están dadas mediante un sistema de cargos 

y los cuales reciben el nombre de cargueros o sirvientes. Las mayordomías son 

7 una por cada altar de la iglesia central, estas mayordomías son organizadas 

por la iglesia principal. Cada imagen cuenta con 7 cargueros hombres y 7 

mujeres; ellos están organizados jerárquicamente. El cargo más alto es de un 

mayordomo hombre, seguido por una mayordoma, los dos mayordomos 

segundos siguen el mismo patrón de los primeros; mientras que los 5 



 

73 

mayordomos restantes tanto hombres como mujeres son denominados vasarios. 

En total la comunidad cuenta con 98 sirvientes para la realización de las fiestas 

de los santos. Además de estos 98 cargueros hay otros 10 sirvientes los cuales 

se dividen en cuatro cantadores (rezadores), dos fiscales, un sacristán, un 

campanero y dos apóstoles (Moya y Magaña, 2013) Mientras los 98 mayordomos 

se encargan de la realización de las fiestas, los 10 restantes sirvientes tienen 

tareas particulares.    

Los cantores son los que se encargan de las alabanzas y los rosarios al 

interior de la iglesia y durante el mantenimiento de los altares. No es necesario 

que todos los cantores estén presentes en las ceremonias, salvo en ceremonias 

muy especiales que si es necesario que estén los cuatros. Las alabanzas y rezos 

están en español y otras en latín todo dependiendo de la que corresponda a cada 

ceremonia. Por su parte el sacristán además de ayudar al sacerdote durante las 

misas, participa en las actividades de los sirvientes al momento de florear, 

bendice cirios y participa en algunas festividades, por ejemplo, en los días de 

muertos ayuda a preparar algunas tumbas. Los fiscales son los encargados de 

abrir las puertas de la iglesia, del El Calvario y el Panteón, siempre que alguien 

o los sirvientes lo requieran, también se encargan de acomodar las imágenes 

donde se requiera durante el ciclo ritual. en cambió lo apóstoles se encargan de 

la limpieza al exterior de la iglesia, así como de barrer las calles aledañas durante 

las peregrinaciones. El campanero, como su nombre lo dice, se encarga de tocar 

los distintos toques dependiendo del día y la celebración del ciclo ritual (Moya y 

Magaña, 2013). Al igual que los cargos civiles, los cargos religiosos son rotativos. 

El cambio de cargos se realiza de forma ritual y en distintas fiestas de santos, 

pero por lo general se realiza el 2 de febrero día de la Candelaria y la bendición 

de las semillas. 

El cambio de autoridad se realiza paulatinamente, primero es un santo y 

días después otro. Se realiza en la casa de los mayordomos principales. Si se 

quiere ocupar el cargo mayor de alguno de los altares, es necesario acudir con 

el mayor y solicitar que al término de su cargo se le permita desarrollar este 

papel. Sin embargo, si ya hay otra persona que han hecho la solicitud para este 

cargo su nombre queda agendado en la lista y una vez que todos los de la lista 



 

74 

cumplan su cargo el procede a tomar funciones. El cambio del cargo se realiza 

en la casa de los mayores, la imagen del santo se tiene que llevar en procesión 

a la casa donde se realizará el cambio, estas son adornadas con dulces y 

galletas. Los cargueros salientes llevan 3 jarros cada uno con pan y una flor 

blanca. Al llegar a la casa designada se avientan los dulces, se coloca la imagen 

en un altar con los jarros y se hacen oraciones. Posteriormente acompañados 

de música se realizan ofrendas, los 3 jarros son entregados por los sirvientes 

salientes a los entrantes, terminando con el convite y el cambio de cargo (Moya 

y Magaña, 2013).  

2.3.1 La Unidad doméstica y parentesco 

Otra de las organizaciones que existen en San Ildefonso es la unidad doméstica, 

mediante la cual se lleva a cabo se organiza la familia. 

Para los Ñañhö el mengu es de gran importancia para la organización 

familiar. Este concepto hace referencia a las personas que viven en la misma 

casa. Dicha unidad doméstica por lo general es extensa. Se integran por la 

familia nuclear y los hijos varones casados y siendo ar ta es decir el padre o 

hombre de mayor edad, la cabeza y autoridad de la familia. Por lo que la unidad 

doméstica se estructura a partir de la línea consanguínea paterna mediante una 

regla de residencia patrilocal, lo que significa que los hijos varones son los que 

reciben herencia y tiene la posibilidad de vivir en el terreno familiar; mientras que 

las mujeres se tienen que ir a vivir al mengu de su esposo. Las casas de los 

varones por lo general se asientan alrededor de la vivienda del jefe de familia, lo 

que favorece las redes de reciprocidad (Hernández, 2014). Esta forma de 

organización de la vida familiar y del espacio y territorio familiar, es común en 

pueblos originarios, comunidades rurales e incluso algunos barrios populares de 

algunas ciudades; a pesar de ellos es importante señalar que cada caso tiene 

sus particularidades. 

2.4 Ritos, rituales y fiestas. Religiosidad en San Ildefonso. 

Las fiestas, ritos y vida religiosa son muy importantes en San Ildefonso ya que 

se empata con el ciclo agrícola, así como es un elemento relevante en la vida de 



 

75 

los miembros de la comunidad. Sin embargo, la fiesta más importante es el 23 

de enero día de San Ildefonso y el santo patrón de la comunidad, el 12 de 

diciembre día de la Virgen de Guadalupe y el día de los difuntos.  

2.4.1 Florear 

En todo el año los mayordomos (mayordomos primeros, segundos, vesarios), así 

como los rezanderos y fiscales, se encargan de dar mantenimiento, limpieza y 

arreglos a los altares. A estas acciones se le denominan en la comunidad florear. 

Se realiza cada sábado y durante celebraciones importantes.  

Esta actividad inicia a las 5 de la mañana cuando los cargueros llegan a 

la iglesia. Lo primero que hacen es persignarse en la cruz que está al frente de 

las puertas de la iglesia a la que se le denomina “El Descanso”. Ya dentro de la 

iglesia y una vez llegados todos los sirvientes, se procede a realizar un rosario 

guiado por los cantores.  

Al finalizar, los mayordomos superiores se encargan de quitar los floreros 

del altar y de entregarlos al resto de los sirvientes. Las mujeres son las 

principales encargadas de lavar, retirar las flores viejas y colocar las nuevas. 

Mientras que los hombres se encargan de limpiar el altar y recortar las mechas 

de los cirios. Durante este proceso los cantores se encargan de cantar 

alabanzas. Una vez terminado el arreglo del altar, se pasa a florear toda la capilla 

conocida como “El Calvario”, la cual es visitada por turnos por los sirvientes, 

también se florea El Descanso. Tanto la capilar, como el descanso y los 7 altares 

se sahúman haciendo la señal de la cruz. Los fiscales cierran la capilla y la 

iglesia, el domingo, estos personajes abren la iglesia y la capilla para llevar a 

cabo la misa (Moya y Magaña, 2013). 

2.4.2 Ciclo festivo y agrícola 

Las festividades religiosas y las ceremonias rituales en las comunidades rurales 

van muy de la mano con los ciclos agrícolas, es por esto que es común encontrar 

fiestas de santos como la de San Miguel Arcángel relacionada con la etapa de 

cosechas, por dar un ejemplo. En San Ildefonso esto no es una excepción. 



 

76 

El ciclo agrícola ritual en San Ildefonso inicia el 2 de febrero con el día 

de la Candelaria y la bendición de las semillas, por su parte termina el día de los 

fieles difuntos (31 octubre-2 de noviembre) temporada de cosechas. Hay otras 

festividades como el 1 de enero año nuevo, 6 de enero la divina providencia, 12 

de diciembre día de la Guadalupana y el 23 de enero día de San Ildefonso, que 

si bien no parece estar dentro del ciclo agrícola se relaciona con labores 

agrícolas menores como mantener la tierra.   

Otra celebración importante es la Semana Santa, pero sobre todo los 

días de El santo entierro y la santísima trinidad o el tres divino10, se celebra al 

día siguiente de pentecostés. Es importante señalar que las fiestas y 

celebraciones no están determinadas a llevarse a cabo en un barrio específico, 

sino que las fiestas son repartidas en diferentes lugares y barrios de la 

comunidad.  

El 2 de febrero en el día de la Candelaria es el inició del ciclo, 

principalmente se da con dos rituales: la bendición de las semillas que se 

cultivarán; así como el cambio de cargos, se realiza en la iglesia principal. Se 

reparte comida y los mayordomos hacen una reunión; así como también se 

suelen llevar velas a los altares. Días posteriores al 2 de febrero se realiza el 

carnaval al señor de la humildad y se le da mantenimiento a los terrenos, ésta se 

celebra en el barrio de Yosphí. La fecha siguiente es el 19 de marzo, el día de 

san José y la cual coincide con el barbecho y la preparación de surcos para la 

siembra, a dicho santo se le celebra en el barrio Tenazda. De igual forma este 

santo es importante ya que también es el santo patrono de los artesanos. 

Durante la semana santa, sobre todo en el día del Santo Entierro se 

realiza el barbecho de la tierra, en este día también se cambian los cargos que 

corresponden a este altar. Estas fechas y actividades agrícolas se llevan a cabo 

durante la temporada de secas. En gran parte de México las estaciones del año 

se dividen en dos, la temporada de secas y la de temporales. La de secas por lo 

general comprende de noviembre a marzo y los temporales comienzan en mayo 

hasta octubre. Algunas comunidades rurales se adaptan a este ciclo debido a 

                                                
10 Es importante señalar que el nombre que recibe tres divino, guarda mucha relación con la 
cosmovisión ñañhö. 



 

77 

que es el que rige la época de siembra y cosecha. Es importante aclarar que esto 

puede variar dependiendo de la región y el ecosistema de éstas. La fiesta de San 

Isidro, la cual se lleva a cabo en el barrio centro, marca la llegada de la época de 

temporales. Con las lluvias se inicia la siembra.  

La fiesta siguiente es la del tres Divino, llevada a cabo el 18 de mayo en 

el barrio centro.  Esta celebración es movible, sin embargo, no se relaciona con 

ninguna actividad agrícola (Moya y Magaña, 2013). Para la cultura ñahñö el tres 

es un número importante para la cosmovisión. 

El 8 de septiembre se lleva a cabo la celebración, en el barrio centro, de 

la Virgen María; Junto con el 24 de septiembre, celebrado en el barrio de la 

Mesilla, día de la Virgen de la Merced y el 31 de octubre, día de los fieles difuntos. 

Se da el cierre del calendario ritual y el inicio de las cosechas (Moya y Magaña, 

2013). Con la llegada de las cosechas, llega la temporada de secas.  

2.4.3 La fiesta de los fieles difuntos. 

El fin de la cosecha está marcado por 31 de octubre, día de los fieles difuntos, 

es un momento de agradecer por ésta, así como por el fin del ciclo. 

El 31 inicia con el repicar de las campanas a medio día, anunciando la 

llegada de los angelitos de la comunidad. Este repique es diferente al que se 

toca para los muertos grandes. El repicar de las campanas dura hasta el 

mediodía del 1 de noviembre cuando cambia el repique de las campanas y llegan 

a San Ildefonso los muertos grandes. El repicar de las campanas termina el día 

2 de noviembre al mediodía. Durante este largo lapso de tiempo el campanero 

es ayudado por algunos muchachos ya que el repicar debe durar tarde y noche 

(Moya y Magaña, 2013).  

Los angelitos, son todos aquellos muertos que no llegaron a tener o 

conocer una pareja, es decir aquellos muertos que para la comunidad “no han 

pecado”. Para la llegada de estos se tienen que preparar las ofrendas en los 

altares, se colocan desde fruta, golosinas, azúcar, agua dulce, tamales, hasta se 

pueden encontrar cigarros y bebidas alcohólicas ya que el ser angelito no se 

asocia con la edad sino con la idea de haber muerto chico, sin  el haberse 

casado, ni tenido hijos. . También se coloca un tipo de pan especial que se 



 

78 

mandaba hacer con anterioridad, pero que actualmente se compra en la plaza 

principal o es elaborado por algunas personas (Moya y Magaña, 2013).     

    Una vez que cambia el día 1 a medio día el repicar de las campanas 

los angelitos son retirados y se coloca a los difuntos mayores. A ellos se les 

coloca tamales de puerco chile, mole de guajolote, pulque, cerveza y alimentos 

del gusto del finado. Tanto para los angelitos como para los muertitos mayores, 

por la tarde se les reza un rosario y se sahúma los altares con la señal de la cruz. 

En los altares se pueden apreciar velas. se coloca una vela por cada muertito, 

estas son un recuerdo de cada uno de los familiares difuntos esperados. Incluso 

en ocasiones se coloca una luz (vela) a la änima (ánimas) sola u olvidadas por 

sus familiares. El día 2 a medio día se despide a los muertos con un rezo, 

después se reparte la comida, la cual ya fue bendecida por los muertitos, entre 

los miembros de la familia y se dejan las flores en el altar de los santos de la 

casa. Algunos de los altares son construidos en cuartos especiales, donde se 

encuentra el altar del santo parental, anteriormente era común encontrar en las 

casas una capilla familiar la cual alberga al santo de la familia.Sin embargo 

algunas familias han dejado de frecuentar y mantener estas capillas ya sea por 

que son usadas con otros fines como almacén o por falta de recursos para 

mantenerlas. Por otra parte, otras las han reconstruido con nuevos materiales 

(Moya y Magaña, 2013).  

Además de esto, también se suelen visitar las tumbas de los familiares, 

ya sea en el nuevo panteón o en el que está en la iglesia. Este día las puestas 

se encuentran abiertas para que sus familiares les lleven flores, las pinten, las 

arreglen y convivan con sus muertitos (Moya y Magaña, 2013).  

2.4.4 Cuadro de änimas 

En las capillas familiares se suelen conservar cuadros de änimas, estos son 

cuadros que se mandan hacer cuando un familiar muere, pero sólo para aquellos 

que mueren de muerte natural (enfermedad o vejez). En estos cuadros se puede 

ver una cruz o a Jesucristo en medio del cuadro, mientras que a los lados 

arrodillados y en postura de rezo se pueden observar a los familiares, 

acompañados de un cielo estrellado y símbolos los cuales ya no se recuerda su 



 

79 

significado; en ocasiones el finado puede estar acompañado en el cuadro por 

familiares o incluso la pareja. Estos cuadros se mandan hacer antes de que la 

persona muera, pero una vez que la familia ya ve que su familiar ya está 

agonizando o que tiene una enfermedad incurable. En ocasiones se dice que 

estas enfermedades son provocadas por un fallecido de la familia. En San 

Ildefonso es común que los fallecidos visiten a sus familiares en los sueños, en 

ocasiones algunos de estos entablan conversación, mientras que otros 

solamente se aparecen. Si el familiar muerto está molesto por alguna situación, 

se dice que pueden llegar a ocasionar malestares físicos a sus parientes vivos. 

Los antepasados no abandonan a su descendencia incluso no sólo castigan, sino 

que también suelen ayudarlos, bendecirlos o dotarlos de buena salud (Moya y 

Magaña, 2013). 

Para la elaboración del cuadro de änimas, se tiene que rezar durante su 

elaboración, una vez terminado es llevado a bendecir. Una vez que esto se allá 

realizado, se lleva al lugar donde el fallecido pasó sus últimas horas, ahí se 

coloca un plato con comida, 12 veladoras y cuatro flores. Un cantor reza, se 

sahúma con copal la habitación y se lleva el cuadro hasta el lugar asignado. Sin 

embargo, estos cuadros no son para todos, aquellos que han muerto por 

accidentes no tiene cuadro de änimas; solamente se les construye una cruz o un 

nicho en el lugar donde perecieron. La cruz o el nicho (la casita del muerto) es 

mandada hacer con cementos, una vez terminada se bendice, mientras que los 

familiares realizan una comida. Un cantor llega a rezar por el difunto y después 

se coloca la casita del muerto. Estas son cuidadas y constantemente limpiadas 

(Moya y Magaña, 2013).   

Una vez que una persona muere el cuerpo se divide en tres entidades: 

el cuerpo que se entierra, se pudre y alimenta la tierra. El änima que es el alma 

que se va al cielo o al infierno según se haya portado la persona y la sombra que 

es lo calientito, la cual se queda en la tierra (Moya y Magaña, 2013). De nuevo 

se puede ver el 3 y como para la cultura ñañhö el universo, el cuerpo y muchos 

otros aspectos de la vida están compuestos por 3 partes complementarias. 



 

80 

2.4.5 Las danzas 

Para acompañar este ciclo de festividades rituales se desarrollan en la 

comunidad una cantidad grande de danzas. Estas se encuentran presentes en 

la mayoría de las actividades. Existen un grupo de danzas que están 

relacionadas con las festividades de la iglesia principal y de los barrios (Moya y 

Magaña, 2013) (Véase anexo 3) 

En cuanto a las danzas de la iglesia, éstas se presentan dependiendo de la 

conmemoración, si algunas se llegan a juntar en alguna festividad, el espacio 

ritual donde se presentan se comparte y se le asigna a cada una un espacio. 

Mientras que las danzas que están distantes a la iglesia principal participan en 

las fiestas de los barrios o otras comunidades cercanas, por ejemplo, llegan a ir 

a Santiago Mexquititlán. Las danzas se organizan jerárquicamente: tiene un 

mayordomo o mayordoma, un segundo mayordomo o mayordoma y 5 vesarios. 

Los integrantes de la danza tienen la obligación de atraer a 3 personas más a 

que se unan a esta. Las autoridades de la danza son rotativas, aunque cada una 

tiene sus propios tiempos de cambio. En esta también participan músicos: 

tamboreros, violinistas y pifaneros. Estos músicos son contratados por los 

cabecillas de cada danza, aunque en la danza de moros y marchas los músicos 

son los maestros de danza (Moya y Magaña, 2013). 

Otra danza que se lleva a cabo en San Ildefonso, pero la cual no es única 

de esta región, ya que también se realiza en Santiago Mexquititlán, San Miguel 

Tlaxcaltepec, así como en partes de Hidalgo y el Estado de México. Es la danza 

de las pastoras. Esta danza se realiza durante el día de la Virgen de Guadalupe 

y el Santo Patrono de San Ildefonso. A esta danza acuden rezanderas la cuales 

dicen alabanzas en ñhañhö y español (Borja, 2020).  

2.5 Actividades Económicas 

Tanto Serna (1996)11 y López (2014) identifican que la actividad principal de San 

Ildefonso es la agricultura, tanto de riego como de temporal. Los cultivos 

                                                
11 Es necesario aclarar que lo mencionado por Alfonso Serna procede de una investigación 
elaborada entre los años 1989-1990. Esto le da importancia ya que sirve como un punto 
histórico que nos ayudará a contrastar con la actualidad.    



 

81 

principales son el maíz, frijol y calabaza, estos cultivos son principalmente de 

autoconsumo; sin embargo, también se cultiva, aunque en menor medida, sorgo, 

alfalfa, cebada, avena, trigo el cual sirve un poco más para comercialización y 

forraje que se destina para la alimentación del ganado. El cultivo se hace a la 

par, las parcelas se dividen para albergar los cultivos de autoconsumo, forraje y 

de comercialización.  Además de esto en la región hay crianza de ganado menor 

principalmente aves traspatio y ganado ovino. La ganadería es una actividad 

menor, se destina principalmente al autoconsumo; sin embargo, también se ve 

como una reserva económica a partir de la venta de algunos animales. Además 

de estas actividades, en las zonas altas se lleva a cabo la venta de carbón y leña. 

Mientras que en las zonas medias y bajas se realiza la artesanía, principalmente 

textil y alfarera. Esta región también alberga una franja importante de bancos 

sillar, lo que favorece la alfarería, pero también la elaboración de bloques para 

la construcción, los cuales son vendidos en diversas ciudades circundantes.  

Algunas de estas actividades principalmente las artesanales se 

intensifican en los periodos que la actividad agrícola baja.  La alfarería se 

intensificó a partir de 1926, esto debido a que los recursos maderables (madera 

de encino y carbón) se comenzaban a agotar; dos artesanos de la comunidad 

fueron los primeros en fomentar esta actividad y en enseñar a los demás 

miembros de la comunidad. A pesar de ello se puede considerar que la alfarería 

existe en la comunidad desde hace un siglo, ya que algunos abuelos y abuelas 

ya realizaban la creación de ollas. Por otro lado, la artesanía textil es una tarea 

que se realiza todo el año y esta se lleva a cabo principalmente por mujeres 

(Serna, 1996). 

En el estudio realizado por Alfonso serna en 1996 este menciona que 

por parte de la alfarería el 13% de las unidades domésticas de San Ildefonso 

realizan alfarería, de ese porcentaje el 55% de las ventas se realizan dentro de 

la comunidad, el 27% realizan las ventas fuera de las comunidades y 18 % lo 

hacen tanto fuera como dentro de la comunidad. El principal problema de esta 

actividad es que los alfareros de la comunidad, venden sus productos, 

principalmente al exterior de la comunidad, mediante intermediarios o 

revendedores los cuales mediante enganches acaparan la producción, la 



 

82 

adquieren a costos muy bajos y en ocasiones los artesanos se quedan 

endeudados, los que los obliga a malbaratar sus productos. Por otra parte, la 

artesanía textil se da en las unidades familiares ñahñö. El 75% de las artesanas 

venden en su lugar de origen,14% fuera de su comunidad y el 11% tanto dentro 

como fuera. El 14% de las artesanas realizan esta actividad en temporadas no 

agrícolas, mientras que el 69% las lleva a cabo durante todo el año (Serna, 

1996). El autor señala que estos indicadores muestran que existe una 

dependencia relativa a la agricultura. Es por esto que es importante señalar, que 

en gran parte de las comunidades principalmente, originarias y rurales, aunque 

también en algunos barrios y zonas de algunas ciudades, la agricultura no es 

solamente una actividad económica, sino que es un elemento cultural, 

principalmente en aquellas comunidades cercanas a una matriz mesoamericana.     

Por otra parte, a diferencia de la alfarería la forma de comerciar la 

artesanía se da de una manera diferente. En el caso de los textiles las 

mercancías son entregadas a unas monjas en el centro de San Ildefonso, éstas 

les pagan el trabajo realizado y les dan material para que hagan entregas el 

siguiente mes. Las monjas entregan las piezas al Instituto de Desarrollo para la 

Acción Social (IDEAS) los cuales comercializan los textiles. En este proceso las 

monjas sólo son intermediarias entre la comunidad e IDEAS, esto implica que 

ellas no venden el trabajo de las artesanas a dicha institución sólo son el 

contacto. Por otro lado, los precios y las condiciones del trabajo son impuestas 

por IDEAS, lo que impide que las artesanas puedan elevar el precio de sus 

productos; sí estás intentan subir los precios la institución se va con otras 

artesanas, esto no se lo pueden permitir debido a la enorme necesidad. En otro 

barrio de San Ildefonso, en Yospí, existe una cooperativa impulsada por el 

Instituto Nacional Indigenista12 el cual ha planteado una forma de trabajo más 

horizontal. Estas artesanías se venden en la ciudad de Querétaro, San Juan del 

Río, Amealco, Morelia y en menor medida en Guadalajara, Puerto Vallarta, 

Aculco y Ciudad de México. Muchas otras artesanas venden sin intermediarios 

y deciden ir a vender por su cuenta en lugares al exterior de la comunidad a ellas 

son las que les va mejor económicamente. Por su parte en el barrio de Tenazdá 

                                                
12 Actualmente denominado Instituto Nacional de los pueblos Indígenas. 



 

83 

existe una cooperativa de jóvenes que realizan tejido de prendas de estambre; 

éstas son impulsadas por el CREA13 por medio de apoyos crediticios. Estas 

actividades se ven como una alternativa la cual ayuda a reducir la migración 

(Serna, 1996). Es importante aclarar, cómo ya se mencionó, que la investigación 

de Serna se sitúa en 1989, por lo que algunos de estos procesos de producción 

se han venido transformando, principalmente con la expansión turística. A pesar 

de ello estos datos nos brindan un punto de comparación para observar las 

transformaciones de estas actividades, así como la de los distintos actores 

sociales involucrados. 

Por otra parte, otra de las actividades económicas de la región es la elaboración 

de tabiques a partir de los bancos de sillar. Esta actividad se detonó a finales de 

la década de los 80s a partir de la consolidación de la carretera que conecta la 

cabecera municipal de Amealco y Aculco, lo que trajo consigo una 

comercialización y crecimiento de dicha actividad. Antes de esta carretera la 

elaboración de tabiques tenía una finalidad de auto abasto y sólo se utilizaba 

para la construcción local. Esta actividad aumenta en las temporadas que no hay 

labores agrícolas (Serna, 1996).  

 Por último, una actividad también importante de la región y que es 

considerada como una actividad de arraigo es la carbonería y la explotación 

maderable. La carbonería es principalmente una actividad que tiene por finalidad 

la autosuficiencia. Aunque esta actividad también se emplea para obtener un 

ingreso económico menor, así como un recurso que se puede intercambiar con 

vecinos y miembros de la comunidad, principalmente a los alfareros que utilizan 

hornos para llevar a cabo su quehacer. Sin embargo, en esta región también 

existen talamontes y carboneros extensivos que venden sus productos en San 

Juan del Río, estos talamontes son externos a la comunidad de San Ildefonso, 

incluso algunos de ellos suelen estar armados, por lo que los comités de 

vigilancia del ejido no pueden hacer nada para evitar esta tala (López, 2014). 

Esta actividad ha traído consigo la deforestación de los cerros circundantes de 

la comunidad.    

                                                
13 Actualmente este organismo recibe el nombre de INDEREQ 



 

84 

Actualmente, durante la práctica de campo (2023-2024), se pudo identificar que 

la agricultura como la ganadería menor sigue siendo una actividad de gran 

importancia. Sin embargo, las actividades económicas de mayor captación de 

ingresos ha sido el sillar y la artesanía de barro. El sillar, comentaban algunas 

personas de San Ildefonso (2024), es uno de los lugares donde suelen 

emplearse algunos de los varones de la comunidad. A pesar de ello el pago es 

bajo, aproximadamente 130 la jornada, el esfuerzo es muy grande y desgastante, 

mucha gente suele tener consecuencias pulmonares al aspirar el polvo de las 

minas. Algunas personas señalan que los que más ganan de los sillares son los 

que rentan los terrenos para que otros los exploten y contraten trabajadores. Sin 

embargo, son pocas las personas que tiene un terreno explotable para el sillar y 

una vez se agotan éste, así es rellenado con escombros y tierra, el terreno ya no 

sirve ni para plantar ni para construir.   

De estos sillares también se comercializa sillar para el barro, la alfarería 

se ha expandido y gran parte de las personas de San Ildefonso realiza esta 

actividad. La cantidad de talleres familiares que se dedican al barro es mayor 

que las de las artesanas textiles, e incluso a veces se suelen combinar. La 

alfarería pasó a ser un trabajo de gran importancia. Por su parte la venta de 

madera y de carbón se redujo. Sin embargo, sigue siendo importante ya que se 

comercializa para los talleres de alfarería. Estos siguen dependiendo del carbón 

para la cocción del barro. 

 La artesanía textil sigue siendo aquella actividad que sustenta los casos 

del hogar, si bien no se puede decir que es una actividad complementaría ya que 

en algunos casos es de gran importancia en la familia, si se puede decir que el 

dinero que se generó de esta se utiliza principalmente en la alimentación y cosas 

relacionadas con la casa: por ejemplo, la crianza de los hijos. 

Otras fuentes de ingreso son la albañilería o algunos jóvenes y adultos 

que van a trabajar a fábricas o empresas de San Juan del Río y Querétaro, 

aunque estos son los menos. Además de esto San Ildefonso suele contar con 

una cantidad importante de negocios, sobre todo el barrio centro (San Ildefonso), 

Lo más común de encontrar son ferretería y negocios de comida como pizzas, 

tacos o pastelerías, aunque también fruterías, tiendas de abarrotes, farmacias y 



 

85 

tiendas donde venden telas, así como también hay una 3B. La comunidad 

comenta que hace poco que un ex presidente de Amealco ha comenzado a 

construir un par de torres que pareciera que en el futuro serán Hoteles. 

A pesar de esto, la comunidad comenta que en San Ildefonso no hay 

empleo y es por esto que sigue existiendo una cantidad relativamente importante 

de jóvenes y adultos que migran a Estados Unidos a trabajar. Estos migrantes a 

veces suelen migrar por temporadas y en otras ocasiones de por vida. Pero a 

pesar de ello mantiene la relación con sus familias.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

86 

Capítulo III: Bordando Historias 

3.1 Metodología 

La investigación que se realizó fue de corte básico, cualitativo y descriptiva 

partiendo del método etnográfico, esto debido a las características de la 

investigación. Al trabajar con artesanos e intentar conocer sus procesos 

culturales, así como buscar los cambios culturales, los procesos de adaptación 

y las dinámicas de control cultural, este tipo de investigación era la más viable.   

Por una parte, la investigación básica consiste en trabajos teóricos que 

se emprenden principalmente para obtener nuevos conocimientos, sin pensar en 

darles ninguna aplicación o uso determinado (Abello Llanos, 2009); debido a que 

la presente investigación no tiene por objetivo principal ser aplicada de alguna 

forma en específico se considera de corte básico. Por otro lado, se centró en ser 

un estudio descriptivo que tenía el propósito de definir las propiedades 

importantes del fenómeno que se estudió, en este caso la disputa o el juego por 

los elementos culturales. Por lo que se sometió a un análisis describiendo y 

evaluando diversos aspectos, dimensiones y componentes del fenómeno a 

investigar (Calderón, 2009). Esto conlleva a que la investigación fuera cualitativa. 

Con este tipo de investigación se buscó recabar datos relacionados con el pensar 

y sentir de las personas. Este tipo de investigación se caracteriza por ser 

interpretativa y por la participación constante de las personas con las cuales se 

lleva a cabo la investigación.  

El proceso de investigación cualitativa es interpretativo de indagación 

basado en distintas tradiciones metodológicas las cuales buscan examinar un 

problema social. Esta perspectiva permite interpretar los fenómenos en los 

términos en los que las personas los perciben, describiendo momentos 

habituales y problemáticos, así como los significados de fenómenos y hechos 

sociales en la vida de las personas (Vasilachis, 2006). Esto facilitó comprender 

la perspectiva de quienes perciben el fenómeno social; y así se permitió que se 

consideren las dimensiones de la interacción social las cuales son complicadas 

de abordar para otros métodos (Sabino, 1992). En pocas palabras una 

metodología cualitativa otorga cierta flexibilidad, lo que permite identificar y 



 

87 

analizar las principales problemáticas que los actores perciben. Esto nos permite 

dar una interpretación con una mayor profundidad de la relación que existe entre 

los artesanos y el contexto que actualmente los envuelve. Pero también nos 

permite comprender cómo es que los elementos culturales se transforman, se 

adaptan y cómo se disputan en una relación asimétrica.   

Es por esto que se partió de un principio epistemológico descriptivo-

reflexivo, la cual es la base de la epistemología de la antropología ya que su base 

descriptiva se dirige directamente a mejorar la comprensión de la forma en la que 

los colectivos humanos construyen y experimentan su realidad (Arellano, 2014). 

Es así que se buscó describir y reflexionar las transformaciones culturales en la 

artesanía otomí a partir de la expansión turística y conforme más trabajo de 

campo se realizaba fue evidente que las transformaciones culturales también 

engloban una disputa por el patrimonio. Los elementos culturales se encontraban 

inmersos en una dinámica en la cual los artesanos, el Estado y el mercado se 

encontraban íntimamente ligados en una disputa por el control de éstos. En este 

sentido el turismo fue el escenario asimétrico el cual acentuó la disputa por el 

control del patrimonio.  

La investigación fue principalmente etnográfica; debido a que es el 

método descriptivo y cualitativo que nos brinda un mejor marco para entender los 

fenómenos culturales, así como permite analizar los fenómenos socioculturales 

mediante una observación profunda y sistemática. De igual forma la etnografía 

permite captar el significado de las acciones y los sucesos para la gente, lo que 

nos ayuda a comprender las complejidades de determinado fenómeno. El 

ejercicio perceptivo y dialógico que caracteriza al trabajo etnográfico nos deja ir 

más allá de lo que parece estar dado por hecho, permite entender aquellas 

razones que parecen estar ocultas o que no son tan fáciles de percibir 

(Ameigeiras, 2006). Además de esto, la etnografía nos da herramientas para la 

búsqueda de patrones a partir de las cuidadosas observaciones, las prácticas 

vividas y de entrevistas detalladas con actores involucrados (Angrosino, 2012). 

Pudiéramos decir que la etnografía se centra en describir contextualmente las 

relaciones complejas entre prácticas y significados (dos dimensiones importantes 

para el entendimiento de la cultura) para personas concretas sobre algo en 



 

88 

particular; lo que nos permite dar cuenta de algunos aspectos de la vida de unas 

personas sin perder de vista cómo éstas entienden tales aspectos de su mundo 

(Restrepo, 2016). Justo fueron las cualidades de dicho método lo que permitió 

identificar la disputa por el patrimonio.   

El trabajo etnográfico se llevó a cabo en dos etapas. La primera se realizó 

entre junio-diciembre del 2023 y la segunda entre enero-mayo del 2024. El 

trabajo de campo se centró en recorrer el centro de la ciudad de Querétaro. Fue 

en estos recorridos donde hubo un acercamiento con las artesanas que venden 

de forma informal en el centro. En estas entrevistas se realizaron entrevistas a 

profundidad con las artesanas otomíes de Santiago Mezquititlán, San Ildefonso 

y Amealco, pero también con artesanas mazahuas.  La intención de estas 

entrevistas era acercarse principalmente con artesanas de San Ildefonso para 

comenzar a identificar los fenómenos culturales que sufrían transformaciones por 

el turismo. 

Sin embargo, esta serie de entrevistas ayudó a visualizar cuáles eran las 

principales problemáticas que las artesanas reconocían. Fue a partir de este 

acercamiento que se empezó a ver como existe una disputa entre las artesanas, 

el Estado, así como también se identificó como esta disputa está fuertemente 

ligada al turismo. De igual forma ayudó a confirmar que las artesanas del centro 

de Querétaro viven en las comunidades de Amealco. En esta primera etapa 

constó de 6 entrevistas a diferentes artesanas. Las entrevistadas fueron Mariana 

una mujer otomí actualmente casada y la cual radica en la ciudad de Querétaro 

de entre 20 y 25 años, ella se encontraba vendiendo en fundadores junto a su 

hijos de  entre 2 a 3 años. Gloria igualmente una mujer otomí casada de entre la 

cual venía de amealco aunque no especificó el lugar exacto, ella tenía entre 20 y 

30 e iba acompañada de su hijo de meses y su hermanos. Ella se encontraba en 

el Jardín de la Corregidora. Leti era una mujer otomí que venía de San Ildefonso 

de entre 25 y 30 años la cual vendía en frente del Templo de San Francisco sobre 

el andador 5 de mayo. Ella se encontraba acompañada por su hija de entre 4 a 

5 años y su esposo.  

También se entrevistó  a Aida una mujer mazahua de aproximadamente 

30 a 35 años proveniente del Estado de México ella se encontraba vendiendo en 



 

89 

Fundadores acompañada de su hijo  de entre 1 a 3 años. También se entrevistó 

a Dora una artesana nahua de aproximadamente 40 años, proveniente del 

Estado de Guerrero en el interior del CEDAI (Centro del Desarrollo Artesanal 

Indígena) ubicado en la calle Ignacio Allende Sur número 20 en el Centro 

Histórico de Querétaro. Ahí mismo se habló con otra artesana otomí de 

aproximadamente 60 años, aunque con ella no se pudo entablar una entrevista 

fluida debido a que no hablaba español de forma fluida, sin embargo, algunos 

aportes son retomados en la investigación. 

Por último, se entrevistó con una artesana otomí que permanecerá 

anónima debido a que no proporcionó su nombre, ella tenía entre 45 a 50 años 

venía de San Ildefonso y se encontraba vendiendo sola en Plaza de Armas. Sí 

bien estas entrevistas fueron centrales y hechas a profundidad, además de ello 

se habló con distintas artesanas del centro tanto de San Ildefonso como de 

Santiago aunque de forma más casual.    

En la segunda etapa llevada a cabo en los meses de enero a mayo del 

2024 se comenzó a visitar la comunidad, ahí se entrevistó de manera semi 

estructurada a diferentes mujeres de la comunidad, así como se realizaron 

recorridos de área y se entrevistó a más miembros de San Ildefonso. Por último, 

se realizó observación directa en la comunidad. Además de estas entrevistas se 

seleccionaron dos talleres de artesanía textil a los cuales se les realizaron 

entrevistas a profundidad. Uno fue Queretanitas y el otro Döngu. Queretanitas es 

un taller familiar ubicado en el barrio centro de San Ildefonso, Por lo general los 

que participan en este taller son familiares desde niños hasta cuñadas. Por su 

parte Döngu el cual es un taller que se podría decir que es híbrido ya que hay 

tanto familia como otras artesanas que colaboras, este se encuentra ubicado 

también en el Barrio centro. Estos dos espacios se encuentran vinculados al 

quehacer de las artesanas ya que, en la primera etapa del trabajo de campo, se 

descubrió que existía una especie de circuito en el cual unas temporadas las 

artesanas venían a vender a Querétaro y en otros regresaban a San Ildefonso a 

la elaboración de artesanías. 

Además de estos talleres se habló con distintas mujeres de la 

comunidad, aunque todas mencionan que hacían un tipo de artesanía textil, 



 

90 

principalmente bordado. Estas charlas se dieron de forma casual en distintos 

espacios de la comunidad. 

A partir de estas entrevistas y observaciones que se llevaron a cabo, en 

la comunidad, en los talleres y en el centro de Querétaro se delimitó una serie de 

elementos que atraviesan a la artesanía textil como elementos culturales. Los 

cuales por una parte ayudan a la reproducción cultural de los artesanos o son 

impuestos o enajenados por el mercado y el Estado.  Todo esto se realizó con el 

apoyo teórico de la teoría del control cultural. Los elementos se mostrarán en el 

siguiente cuadro: 

 

Cuadro 3 

Cuadro de elementos culturales  

Categorías Organización Simbólico Conocimiento Espacios Relaciones 
sociales 

 
 
 
 
Elementos 
culturales 

Organización 
familiar y políticas 

Identidad 
étnica  

Propiedad 
intelectual 

Centro de 
Querétaro 

Lazos 
comunitarios 

Formas de trabajar   
 
Artesanías: 
lele, vestido, 
bordado. 

Iconografía y 
diseños 

 
 
Espacio de 
venta 

Relaciones 
comerciales y 
entre 
intermediario
s  

Tradición Enseñanza 
aprendizaje 

Redes 
sociales y 
plataformas 

Elaboración propia 

 

Estos elementos culturales se delimitaron a partir del trabajo de campo 

entendiendo que cada uno de estos elementos es necesario para la reproducción 

del día a día del artesano. Una vez delimitado los elementos culturales, se 

elaboraron los cuadros de Decisiones y elementos de la cultura propia de los 

artesanos y Decisiones externas sobre elementos culturales. En estos cuadros 

se desmenuzan los elementos culturales que se muestran en el cuadro a partir 

de la disputa existente entre la cultura propia (artesanos) y quien busca ejercer 

control sobre estos elementos culturales (Estado y mercado).      



 

91 

Por último, es importante mencionar que el trabajo etnográfico no sólo se realizó 

en estas dos etapas en su totalidad.  Durante la delimitación del tema de 

investigación hasta el final del trabajo de campo, se estuvo visitando boutiques, 

institutos, pasarelas de moda, secretarías, festivales, así como se intentó 

acercarse a algunas marcas que comercializaban artesanías textiles otomí. Esto 

con el fin de identificar cómo es que el estado y el mercado se relacionan con las 

artesanas y cuál es el papel que estas tienen. Durante estas visitas se realizaron 

entrevistas abiertas y observación directa.  

Todo este trabajo fue documentado en la redacción de un diario de 

campo. Esta metodología fue muy útil para la comprensión del control sobre 

algunos elementos culturales tanto por parte de las artesanas, así como de los 

demás actores involucrados. 

El referente temporal de este análisis se dio a partir de toda esta 

expansión turística en Amealco y el municipio de Querétaro. Principalmente 

marcada por la patrimonialización de la muñeca lele y el nombramiento de 

Amealco como pueblo mágico. Estos eventos marcaron un uso profundo de la 

muñeca lele y los textiles ñañhö como un elemento de identidad estatal, pero 

además aceleraron la inserción de la artesanía textil ñañhö a la industria turística.  

La muestra se eligió por bola de nieve o avalancha, ya que las artesanas 

y los talleres con las que se compartió el trabajo de campo se fueron conociendo 

por recomendaciones o por alegres casualidades. Esta forma de muestreo fue 

importante ya que es difícil acceder a los talleres o saber siquiera quién tiene, si 

no es por recomendación de alguien más, el ir recomendado implica cierto grado 

de confianza que te permite acceder a su realidad.  

Es importante reconocer que la presente investigación puede contar con 

una serie de limitaciones. Uno de los principales conflictos en el proceso de 

investigación fue el tiempo. Por una parte el tiempo no fue suficiente para generar 

lazos de confianza con la comunidad; estos se fueron generando casi al final del 

proceso de investigación. La confianza es crucial ya que hay información o 

preguntas que sólo salen a la luz cuando existe una relación horizontal y de 

confianza entre los colaboradores de la investigación. Estas relaciones, como 

cualquier otro tipo de relación humana, sólo se pueden generar con el tiempo. 



 

92 

Otra limitante está relacionada con que el fenómeno estudiado fue sumamente 

cambiante. De hecho, durante el tiempo de estudio existieron distintas tensiones 

entre artesanos y las instituciones gubernamentales, lo que traía constantes 

significaciones y resignificaciones de la artesanía, de los artesanos, así como de 

los distintos actores involucrados. Este hecho trajo consigo que por ejemplo 

artesanas tuvieran más interés en externar las tensiones y las problemáticas que 

se desarrollaban que en los intereses centrales de la investigación. Por otro lado 

esta coyuntura fue provocando que las artesanas fueran cambiando 

constantemente, en lo que hacían, cómo lo hacían y cómo se organizaban, por 

lo que en ocasiones era un tanto complicado seguir el paso.  Por ello en 

ocasiones se buscaba priorizar sobre lo que las artesanas consideraban 

importante hablar. Es importante considerar todos estos aspectos en la lectura 

del presente trabajo, así como es importante aclarar la condición exploratoria del 

presente trabajo y la necesidad de darle continuidad. 

3.2 El Textil en San Ildefonso 

En San Ildefonso el textil es una parte importante de la vida. La mayoría de las 

mujeres realizan algún tipo de trabajo textil, desde bordado (punto de cruz) hasta 

deshilado, aunque la técnica principal es el bordado en punto de cruz.  

Las mujeres comentan que suelen adentrarse al quehacer textil a partir 

de la imitación y aprendizaje. Todas las entrevistadas mencionan que desde que 

eran niñas veían a su mamá o abuela trabajar; ellas solían tomar algunas 

herramientas y trataban de hacer lo mismo que ellas. Poco a poco las mamás o 

abuelas le iban dando trabajos más complejos y les enseñaban cómo se 

realizaban estas otras tareas. Aunque existen artesanas, sobre todo las de edad 

más avanzada que cuando se les pregunta cómo aprendieron suelen decir “cómo 

dios me dio a entender”. La señora Magdalena (2024), por ejemplo, comenta que 

ella, aunque tiene muchos años bordando y que aprendió como “dios le dio a 

entender”. Y como ella hay distintas artesanas que señalan lo mismo. Sin 

embargo, reconocen que las mujeres de su casa hacían bordados y algunos 

trabajos textiles. 

Durante el trabajo de campo se pudo observar que mientras las 

artesanas trabajaban, ya sea vendiendo o en sus espacios de trabajo en sus 



 

93 

hogares, siempre había niños los cuales o estaban ayudando con algunas 

labores como rellenar muñequitas o estaban jugando e intentando imitar el 

trabajo de sus mamás o cuidadoras. En ocasiones las mismas artesanas le 

entregaban ya fuera estambre, otro material o herramientas para que se 

entretuviera con él y muchas veces los niños jugaban imitando. Es importante 

señalar que no había distinción de género tanto a niños como a niñas se le 

entretenía así.  Estos temas se abordarán más a profundidad en el apartado 

3.6.1.2. Organización del ar mengu, aprendizaje - enseñanza de la artesanía 

textil.      

A pesar de que gran parte de las mujeres de la comunidad14 realizan 

algún trabajo textil, no todas se dedican a la venta de éstas. Durante la 

temporada de campo en la comunidad se pudo identificar tres formas diferentes 

de trabajar. Por un lado, se encuentran las mujeres que hacen artesanía, pero 

no salen a venderlas.  

La señora Magdalena (2024) comenta que antes iba a vender sus 

bordados fuera de la comunidad; pero ya no lo hace porque es muy cansado y 

pesado. Además, ya tiene un negocio de abarrotes lo que le obliga “estar ahí 

todo el día”. Borda mientras atiende su tienda y suele vender sus bordados en la 

comunidad a gente que viene de fuera o que ve a vender fuera de la comunidad. 

Ella vende sus productos a 80 pesos, por lo que señala que si se vende “en la 

comunidad casi no se gana”. Los que ganan más son los que venden fuera de 

San Ildefonso. 

De igual forma un par de artesanas en el transporte público rumbo a San 

Ildefonso (2004) señalaron que, aunque siguen haciendo bordados, ya no van a 

vender porque es pesado y además hay que realizar muchos y es muy cansado. 

Señalan que se resiente mucho la espalda, además no es costeable si realizas 

pocas muñequitas o tiras bordadas. Una de las artesanas suele hacer una tira 

en unos quince días y así no le conviene, lo que conviene es realizarla en once 

u ocho días para que salga, pero es mucho trabajo. Las tiras bordadas cuando 

                                                
14 San Ildefonso guarda una estrecha relación con otras localidades del Estado de México e 
incluso con algunos puntos de la Ciudad de México, debido a esto hay una gran cantidad de 
mujeres u hombres que migraron de estos dos Estados y que se casaron con personas de San 
Ildefonso. En el caso de las mujeres, ellas también saben realizar bordados, pero señalan que 
suelen ser un poco diferentes al tipo de bordado que se hace en la región.   



 

94 

las venden fuera de la comunidad las pagan entre 1000 y 1800, sin embargo, 

esto es en pocos lugares, mientras que si se venden dentro de la comunidad 

andan pagando 200 pesos o menos. Es por esto que no les sale porque si 

venden fuera de la comunidad tiene que terminar las tiras en poco tiempo. La 

artesana señala que ya no sale a vender porque le manda dinero su familiar que 

está en estados unidos, entonces suele hacer poquitas artesanías textiles y 

venderlas en la comunidad, aunque le paguen entre 70 a 200 pesos; con ese 

dinero se ayuda a los gastos de la casa como comida o alimento para las gallinas 

u otros animalitos que tiene. 

Gran parte de las artesanas que realizan textiles y los venden en la 

comunidad ya sea a revendedores o a otras artesanas son artesanas de edad 

avanzada por los que se les hace pesado, además de esto tiene parientes 

trabajando en Estados Unidos que les apoyan o algún negocio el cual les implica 

ya no poder moverse con tanta libertad a vender fuera de San Ildefonso. Incluso 

y de forma muy arriesgada se pudiera decir que la dinámica entre el núcleo 

familiar es distinta a la que se vive entre los artesanos de los talleres familiares. 

Sin embargo, estas artesanas no dejan de hacer bordados.  

Estela (2024) comenta que para ellos como talleres luego es difícil 

vender, ya que cuando viene a Querétaro hay una gran cantidad de 

revendedores que no realizan la artesanía que venden las piezas muy baratas.  

Estos revendedores o intermediarios suelen comprar tiras, muñecas o 

algunas otras piezas textiles a las artesanas que venden dentro de la comunidad 

y a las cuales les suelen comprar su trabajo a un precio muy bajo.  

Estela (2024) menciona que estos revendedores suelen ser de la misma 

comunidad o de otros estados como de Oaxaca y Guerrero que ya están más 

metidos en la venta de artesanías textiles a destajo o incluso a algunas marcas 

de ropa de Querétaro. Esto trae muchos problemas ya que no hay una 

regularización en los precios de la artesanía y a veces se suele malbaratar su 

trabajo.            

Por otra parte, otra forma de trabajar es mediante talleres, es importante 

señalar que esta forma de organizarse no sólo se da con la artesanía textil sino 

también con la alfarería. Los talleres, por lo menos dentro de la artesanía textil, 



 

95 

suelen estar compuestos por familias o el mengu o por grupos de artesanas que 

se organizan.  Los talleres familiares por lo general suelen ir a vender a 

Querétaro o a otras ciudades, aunque principalmente a Querétaro debido a que 

hay un gran afluente turístico. Estos suelen dividirse las labores y por lo general 

mientras unos van a vender otros se suelen quedar a realizar más piezas o 

atender labores del mengu. A pesar de que, dentro de los talleres familiares, 

principalmente los hombres adultos, tiene otras actividades económicas, la venta 

de artesanías es vista como una actividad que da para la comida del día o un 

ahorro para necesidades futuras. Además de ello es importante ya que permite 

que la tradición se mantenga y su identidad como otomíes, así como su cultura 

perdure. Sobre los talleres se hablará más adelante de forma más detallada. 

Los miembros de los talleres suelen ir a vender por temporadas, 

principalmente en puentes o temporadas vacacionales, cuando hay mayor 

turismo. En estas salidas a vender suele ir distintos miembros del taller en grupo. 

En los talleres familiares suelen ir algunas artesanas, jóvenes (sobrinos o hijos 

de la familia) y niños sobre todo niños pequeños que todavía son muy 

dependientes de sus mamás. Las mujeres suelen llevar el traje representativo 

de su cultura.  

Por último, dentro de la comunidad también hay revendedores, estos son 

artesanos que compran piezas dentro de la comunidad a precios bajos y salen a 

venderlas fuera de San Ildefonso a un costo más elevado. Por lo general estos 

artesanos realizan muy pocas artesanías o no realizan. Aunque es difícil 

identificar quien es revendedor y quien artesano, para alguien externo de San 

Ildefonso, los miembros de los talleres y las demás artesanas sí suelen identificar 

quienes son. 

 

3.3 Muñecas, bordado y trajes 

Dentro de la artesanía textil se identifican 3 elementos que son los más 

importantes que se realizan: el bordado, la muñeca y los trajes.  El bordado y el 

traje son uno de los elementos más viejos de la artesanía de San Ildefonso. No 

existe una fecha exacta en la cual se podría decir que se dio el bordado ni los 

diseños de los trajes, incluso muchas de las personas cuando se les pregunta el 



 

96 

por qué los trajeron son así sólo mencionan: “pues es la costumbre”. Una señora 

en la plaza principal de la comunidad mencionó: “Yo creo que el diseño del traje 

tiene que ver con el cuadro de San Ildefonso, ya que nuestro traje se parece, 

incluso tiene las barbitas que tiene el traje en la parte de abajo” (Mujer otomí en 

la plaza de la iglesia, barrio centro San Ildefonso). 

El cuadro de San Ildefonso al que se refieren es al del Santo Patrono de 

la comunidad y el cual está ubicado en el altar en el centro de la iglesia. San 

Ildefonso lleva en el cuadro una especie vestido blanco un tanto ampón, 

recubierto por una capa floreada y muy adornada. En la parte inferior del vestido 

lleva una tira pegada al vestido blanco que pareciera estar hecha de encaje. 

Comentan algunos trabajadores que unos restauradores que trabajaron con el 

cuadro les decían que era aproximadamente del siglo 18. Aunque no existió otra 

persona que mencionara o confirmara esta relación entre el santo y el traje de 

San Ildefonso, ni tampoco se encontró bibliografía al respecto.     

El bordado que se realiza en la comunidad es de punto de cruz, este 

suele hacerse en tiras de diferentes tamaños o medidas y que después son 

pegadas o convertidas en otras piezas como en muñecas, en los trajes o 

servilleteros. El bordado suele lucir patrones que están inspirados en animales, 

plantas o estrellas que hay en la región. La mayoría de las artesanas señalan 

que ya no hay gente que sepa que significan estos bordados, sin embargo, 

reconocen que los ancestros o los abuelos se inspiraban en los animales o cosas 

que veían en el cerro o en la naturaleza.  Es importante señalar que justamente 

en algunas capillas familiares otomíes de otras localidades de Amealco, también 

es común encontrar pintados sobre las paredes animales. Algunas personas 

señalan que los abuelos solían venerar al sol, a los animales y otros elementos 

de la naturaleza, es posible que haya una relación entre este aspecto y la 

iconografía del bordado. Sin embargo, no hay datos suficientes para sustentar 

dicha afirmación. En un artículo de Aguirre y Borja (2019) ellos señalan: 

 

Análogo a la indumentaria de las mujeres otomíes, el vestido de cada muñeca reúne 

un conjunto de elementos bordados en punto de cruz, entre los que sobresalen las 

serpientes, que “traen agua”, y las mariposas, que en San Ildefonso Tultepec son 

consideradas almas de los difuntos o antepasados. Una de las figuras de los 



 

97 

bordados que también aparece es la mata del maíz [...] Entre otros, existe varios 

diseños para bordar flores; por ejemplo: Doni koti, “flor bordada”, Doni noni, k’eñä, 

“flor dos culebras”, y Bola doni, “flor bola”. En San Ildefonso Tultepec, las flores son 

pensadas como objetos bellos, y debido a sus colores, formas y olores, se ligan a 

categorías como vida, fertilidad, abundancia y alegría [...] En los bordados también 

se aprecian aves de frente y de perfil, 

así como una muy importante para la cosmología otomí [...] (Aguirre y Borja, 2019 p 

77.) 

 

Actualmente la iconografía del bordado se comienza a transformar, sin embargo, 

no dejan de ser elementos que estén relacionados con plantas y animales. Estela 

(2024) comenta que incluso ya algunas integran otros animales como burros, 

elefantes o jirafas o flores como margaritas, tulipanes, entre otros elementos. 

Señala que son animales y plantas que casi no se encuentran en los alrededores, 

incluso algunos ya son domésticos como el burro, asegura que antes sólo 

bordaban animales y plantas del campo que habitan a los alrededores de San 

Ildefonso. Esta transformación también se ha dado en el nivel de significado, las 

artesanas mencionan que otras artesanas que han comenzado a reinterpretar lo 

que simboliza dándoles otra significación y sentido. Sin embargo, estas 

artesanas no son bien vistas en la comunidad, puesto que constantemente se 

mencionaba: 

 

Ellas se están inventando los significados, esos no eran los originales. (artesana 

anónima).  

 

Sólo quieren ganar dinero y por eso se inventan lo que significa, pero en realidad no 

conocen lo que representaba antes (artesana anónima).  

 

Esa artesana sólo se lo está inventando no vaya con ella (artesana anónima). 

 

Sólo la gente de antes sabe lo que significaba, pero ya no queda nadie (artesana 

anónima)  

 



 

98 

Debido a que no eran bien vistas por algunos talleres o artesanos y lo que menos 

se buscaba era generar discordias, fue difícil acercarse a estos otros artesanos 

que están resignificando el bordado.   

Por otra parte, los trajes también son un elemento importante, estos son 

comercializados también para el turismo. Suelen ser la pieza que genera más 

ganancias ya que su coste ronda entre los 5000 a más de los 10000 pesos en 

algunos casos. Sin embargo, este no suele ser muy comprado por los turistas y 

es principalmente de uso de los miembros de la comunidad. De hecho, las 

artesanas sólo realizan trajes bajo pedido o para uso personal debido a lo 

costoso que estos son. En ocasiones lo usan en el día a día, pero por lo general 

es usado para fiestas, eventos políticos u ocasiones especiales en la comunidad. 

Las mujeres no suelen comprar trajes ya que como menciona Estela (2024) “aquí 

todas sabemos hacer nuestros trajes”. Sin embargo, sus cónyuges o parejas 

suelen regalarles trajes de manera esporádica. Los trajes suelen tener 2 o 3 tiras 

bordadas, la iconografía clásica de los bordados que posee el traje se han venido 

transformando.  

El proceso de elaboración de los trajes no pudo ser presentado ya que 

no se realizó ninguno durante la estancia de campo. De igual forma como las 

artesanas mencionaron en ocasiones cada quien elabora el suyo, sólo compran 

la tela en alguna tienda y lo confeccionan desde cero, la tela que principalmente 

se usa para la confección es la popelina.  

Este proceso es algo privado ya que las artesanas mencionan que por 

lo general nadie ve su vestido hasta el momento de estrenarlo, principalmente el 

día de la fiesta de San Ildefonso (el 23 de enero) o el 12 de diciembre aunque 

principalmente es el 23 de enero, día de la fiesta principal de la comunidad.  

No existe un registro histórico del surgimiento del traje o los diseños del 

bordado, las artesanas reconocen que sus abuelas ya lo hacían y ya se vestían 

con esos trajes. En cuanto al significado del traje sólo lo ven como una forma de 

mostrar de “dónde somos”. Se podría decir que en 3 generaciones ya existían 

estos diseños iconográficos y los trajes que actualmente se pueden observar.    

Otra de las piezas características de la artesanía textil otomí es la 

muñeca lele. Esta muñeca fue insertada en el repertorio de piezas de los 



 

99 

artesanos. Ellos mismos reconocen que Lele no es la muñeca de San Ildefonso 

y que este lugar lo ocupa la muñeca Dönxu. Los artesanos señalan que esta era 

la muñeca de antes y la cual hacían sus abuelos. Sin embargo, no todos realizan 

esta muñeca y esto se debe a distintas razones. Por una parte, ellos mencionan 

que no es tan comerciable ni reconocida como lele; por otra parte, no todos los 

artesanos saben muy bien cómo se realiza dönxu15 y cómo ésta no es tan 

reconocida prefieren quedarse con la elaboración de lele.  

Dönxu se ha utilizado en ocasiones como una muñeca representativa e 

identitaria de San Ildefonso. Por lo que se ha rastreado se puede decir que su 

elaboración tiene más de 3 generaciones1617 y si bien no es más comercial que 

lele o tiene el mismo alcance, la elaboración de ésta se preserva. Dönxu es un 

elemento identitario de los artesanos otomíes de San Ildefonso.  

Estas son las principales piezas artesanales que se elaboran en la 

comunidad de San Ildefonso. Las artesanas señalan que la principal es la 

muñeca, ya que es más fácil de vender y más económica que el traje. Por otra 

parte, el bordado es una de las bases ya que la mayoría de las artesanías traen 

este elemento y además es una pieza que va más allá de lo económica y se 

encuentra ligada a distintos aspectos de la cultura ñañhö. Existen otras piezas 

de artesanía como cojines, e incluso tenis o blusas; sin embargo, durante el 

trabajo de campo no se encontró artesanas que realizan éstas otras piezas. Es 

importante señalar que estas piezas se encuentran principalmente en boutiques 

de “Artesanía mexicana” o de elaboración de diseñadores. 

En el caso de los servilleteros son casos especiales, ya que no todos los 

artesanos suelen saber hacer servilleteros. Esta es una artesanía, que al igual 

que lele, fue insertada en el repertorio de los artesanos. La elaboración de 

servilleteros se les ha enseñado a los artesanos mediante talleres o cursos 

impartidos por parte de instancias gubernamentales como la Casa Queretana de 

la Artesanía, aunque también los artesanos mencionan que muchos aprendieron 

                                                
15 Los artesanos de mayor edad son los que conocen bien el proceso de elaboración de dönxu, 
mientras que los más jóvenes reconocen que no saben realizar esta muñeca. 
16 Es importante señalar que ha tenido modificaciones algunos artesanos reconocen que antes 

no estaba tan adornada, ni detallada como la que ahora se puede encontrar. Estela (2024) señala 
que antes eran solo telas dobladas y que pocas veces se le ponían extremidades.  
17 Es posible que la elaboración de dönxu tenga 100 años o más.  



 

100 

a hacer estos con las monjitas. Algunos miembros de la comunidad mencionan 

que las monjitas eran un convento que existió en San Ildefonso, y las cuales les 

enseñaron a hacer a las mujeres de la comunidad servilleteros, cojines y otro 

ripo de artesanías para que las pudieran vender. Actualmente el conocimiento 

de elaboración de estas artesanías se transmite de madre a hija o de artesana a 

artesana o se aprende en los talleres. Sin embargo, no todos los servilleteros 

son elaborados por artesanos de la comunidad, sino que producto de 

revendedores, artesanos de otras partes o emprendedores. Algunos artesanos 

no otomíes del centro histórico (2023) mencionan “yo compro las tiras bordadas 

y ya luego les agrego lo demás y le doy forma de servilletero”.  Doña Magdalena 

también señalaba “a veces viene gente de fuera a comprar tiras bordadas, yo se 

las vendo a 80 pesos y ya ellos hacen otras cositas como servilleteros, cojines, 

todo eso.”  

 

3.4 Apoyos gubernamentales y los artesanos 

Antes de aludir a los apoyos gubernamentales, es importante señalar que uno 

de los primeros apoyos que se les dio a las mujeres de San Ildefonso fue 

otorgado por monjas, las cuales tenían un convento en la comunidad. Ellas les 

enseñaban a las mujeres a hacer otros objetos además de trajes como 

servilleteros y cojines. Mencionan una mujer de la tercera edad en la iglesia de 

San Ildefonso que antes las habilidades textiles de las mujeres de la comunidad 

se centraban en la elaboración de trajes de uso cotidiano. Una vez apoyaron las 

monjas, se comenzaron a elaborar otras artesanías como cojines o servilleteros. 

Algunas personas de la comunidad comentaban que ellas buscaban que las 

mujeres tuvieran ingresos extra.  

Algunos miembros de la comunidad mencionan que las monjas solían 

vender las piezas elaboradas por las mujeres en distintas ciudades aledañas, 

ellas solían pagar un dinero a las artesanas por piezas, pero también les 

otorgaban materiales para la elaboración de las distintas piezas. Serna (1996) 

menciona que las monjas eran los intermediarios entre las artesanas y el Instituto 

del Desarrollo para la Acción Social (IDEAS). Que cada mes se les entregaban 

las piezas elaboradas a las monjas y estas las mandaban a IDEAS los que se 



 

101 

encargaban de comercializarlas en otros lugares del país. Sin embargo, parece 

que las monjas no tenían beneficios directos de las ventas de esta pieza. 

A partir del trabajo de serna y de lo que de forma esporádica se comentó 

en la comunidad es posible que, este apoyo o proyecto se llevará a cabo entre 

la década de los 80 y 90.  

Otro apoyo en forma de créditos se les ofreció a jóvenes del barrio 

Tenzdá en 1989 por parte del Consejo Nacional de Recursos para la Atención 

de la Juventud (CREA) para la creación de cooperativas de elaboración de 

prendas artesanales (Serna, 1996).  

Estos dos apoyos fueron de gran importancia ya que las artesanas 

señalan que antes el trabajo textil sólo se centraba en la elaboración de trajes de 

uso cotidiano y a partir del proyecto del Instituto de Desarrollo para la Acción 

Social (IDEAS) y las monjas fue que la artesanía se vio más como una actividad 

económica. De hecho, hay artesanas que señalan que otras cosas como las 

muñecas, los servilleteros o los cojines no eran de ahí si no que los aprendieron 

a hacer, sin embargo, no saben afirmar esto, sólo mencionan que sus papás 

aprendían cosas que después les enseñaron. Borja (2020) señala que la muñeca 

que hoy conocemos como lele se origina en 1970 en la ciudad de México. 

Mientras que la señora Estela (2024) menciona que sus papás aprendieron la 

muñeca y hacer otras cosas fuera de la comunidad (ella señala que cree que en 

Michoacán) y después, junto con otros, la llevaron a esta. Por las referencias que 

dio se puede decir que aproximadamente lo que la señora Estela menciona se 

dio entre 1970 a 1990. Por lo que es posible que a partir de una serie de 

programas gubernamentales estos años hayan sido coyunturales para la 

artesanía otomí de Amealco. Sin embargo, hacer una afirmación sobre si este 

fue el momento que pasaron de los trajes a otras artesanías sería algo osado 

debido a la falta de evidencia empírica, así como bibliografía.  

En la actualidad los apoyos a los artesanos Otomíes son brindados 

principalmente por la Casa Queretana de la Artesanía.  Sin embargo, existen 

otras instancias como la Secretaría de Cultura, la Secretaría de Turismo, la 

Secretaría de Desarrollo Sustentable o el Fondo Nacional para el Fomento de 

las Artesanías (FONART) que también apoyan, aunque de distinta forma.  La 



 

102 

secretaría de cultura suele realizar exposiciones, mercados o festivales en los 

cuales invitan a una serie de artesanas para que exhiban y vendan sus 

productos. Aunque también, y principalmente, suelen invitar a marcas que 

comercializan prendas como blusas o accesorios como mochilas, tenis o cojines 

que utilizan la artesanía textil ñañhö. También suelen organizar pasarelas de 

moda en las cuales invitan a una serie de diseñadores, que realizan diseños en 

colaboración con las artesanas otomíes. De igual forma el apoyo que brinda la 

Secretaria de Turismo está muy relacionado con festivales y pasarelas de moda. 

Estas secretarías se enfocan más en dar difusión al textil otomí (se abordarán 

más ampliamente en el apartado 3.6.4.1 Uso de la identidad étnica y propiedad 

intelectual de las artesanías textiles).   

   Por su parte la Secretaria de Desarrollo Sustentable, se enfoca más 

en apoyos económicos, de materiales y materia prima, así como maquinaria y 

herramientas básicas. Muchas veces estos apoyos suelen ser dados por medio 

de la Casa Queretana de la Artesanía. 

 Por otra parte, esta misma secretaría entre los años 2018 y 2017 

respaldó la patrimonialización de la muñeca Lele (Hernández, 2017). Esto trajo 

como consecuencia que SEDESU realizará una serie de acuerdos con Amazon 

y Liverpool y Sears con el fin de comercializar las muñecas lele, pero también 

diferentes artesanías textiles por medio de sus plataformas y sus tiendas 

(Estrella, 2018) . De esta forma se buscaba erradicar a las muñecas “china” las 

cuales eran muñecas producidas y comercializadas por las manufactureras 

chinas.  El acuerdo entre SEDESU, Amazon y Liverpool no sólo se veía como 

una medida para combatir la imitación, sino también para impulsar una marca de 

la artesanía llamada “auténtica” (Navarro, 2018). Fue a partir de esta 

patrimonialización y esta supuesta defensa de la “artesanía queretana” que 

SEDESU y posteriormente la Secretaría de Turismo comenzaron a usar la 

muñeca lele y parte del bordado ñañhö como una especie de embajadora del 

Estado ante el mundo. Fue llevada de gira a diferentes países como una 

representante de la identidad queretana y embajadora de la entidad, lo cual ha 

traído una serie de problemáticas que se aborda más ampliamente en el 3.6.4.1 

Uso de la identidad étnica y propiedad intelectual de las artesanías textiles. Es 



 

103 

importante señalar que los apoyos de SEDESU suelen ser esporádicos y del 

2018 a la fecha se ha centrado más en llevar a la muñeca lele como embajadora 

de la entidad queretana a diferentes Estados y países   

Por su parte durante la temporada de campo no se conoció a ningún 

artesano que contará con el apoyo federal Fondo Nacional para el Fomento de 

las Artesanías (FONART). El principal apoyo que reciben las artesanas se da 

mediante la Casa Queretana de la Artesanía, sin embargo, también reconocen 

que desconocen qué apoyos se brindan. Estela (2024): 

  

No sabemos bien qué apoyos den, nosotros sólo hemos recibido esa máquina por 

parte de la casa queretana, pero más allá de esos no sabemos. También es que 

luego uno no quiere ir a pedir como que le gana el orgullo de yo puedo sacar mis 

cosas o mi taller sola 

 

Otras artesanas de San Ildefonso que se encontraba en el centro de Amealco 

(2023) mencionan: 

 

Luego la casa queretana da apoyos, talleres o capacitaciones en las que nos 

enseñan cómo vender sin regatear o nos enseñan nuevos diseños como 

servilleteros…cosas que se pueden vender mejor.  

 

La Casa Queretana de la Artesanía es la institución gubernamental que tiene 

relación más directa con las artesanas ñañhö, así como también es la 

intermediaria entre las artesanas y los apoyos del Estado. Sin embargo, no todos 

los artesanos se relacionan con esta institución, e incluso casa queretana tiene 

un grupo de artesanas con los que suele trabajar. 

Esta además de ser la intermediaria en ocasiones suele brindar talleres 

a las artesanas, estos talleres pueden ir desde aprender a hacer nuevos diseños 

que puedan ser más comerciales, hasta talleres que en los cuales se les orienta 

a las artesanas para la labor de venta, así como en ocasiones les apoyan con 

maquinaria y materias primas. 



 

104 

3.5 El centro histórico de Querétaro 

El centro de Querétaro es uno de los principales espacios donde suelen vender 

las artesanas ñañhös.  Muchas de las artesanas que van al centro a vender lo 

hacen desde pequeñas. Ellas solían acompañar a sus mamás o abuelas, debido 

a ello se calcula que esta práctica tiene entre dos o tres generaciones. La 

artesana por lo general viene de distintas comunidades Santiago Mexquititlán, 

San Ildefonso., algunas de Amealco cabecera municipal, pero también hay 

nahuas de Guerrero y mazahuas del Estado de México. 

Las artesanas suelen venir en temporadas, sobre todo en temporadas 

donde hay más afluencia de turistas como puentes como el de día de muertos, 

el 15 de septiembre, 20 de noviembre, incluso en festividades como el día de la 

Cruz. Sin embargo, suelen venir principalmente en temporadas vacacionales 

como Semana Santa, Navidad y algunos días de veranos principalmente los días 

donde hay más afluencia extranjera (marzo, abril, mayo). Aunque también a 

veces se viene ya sea el jueves o viernes para pasar el fin de semana y se van 

el domingo o lunes. 

Por lo general vienen acompañadas ya sea con familiares como 

esposos, sobrinos o sobrinas, hermanos o hermanas o en otros casos por otras 

artesanas. Además de esto siempre suelen traer sus hijos menores de 10 años.  

 

Los traemos porque no se despegan de uno, además así es más fácil cuidarlo ya ve 

que son bien latosos (Artesana de San Ildefonso en Jardín de la Corregidora). 

 

Otras artesanas vienen solas, sobre todo las que son de edad un poco más 

avanzada, sin embargo, entre ellas se cuidan y se acompañan.  

 

Ya no tengo quien me acompañe por eso me vengo sola ya todos están casados [...] 

yo y otra que por ahí anda nos ponemos de acuerdo para venirnos y entre nosotras 

nos cuidamos, hay otras que se viene con hermanos o primos y pues ya así uno viene 

más seguro, además ya nos conocemos entre todos nos cuidamos (Artesana de San 

Ildefonso, en La Plaza constituyentes). 

 



 

105 

Por otra parte las que vienen acompañadas y forman parte de algún taller se 

ponen de acuerdo en quién va a venir a Querétaro y quien se va a quedar en la 

comunidad para seguir elaborando piezas artesanales. 

 

Yo me vengo con unos hermanos y allá en el rancho se quedan otra hermana y mis 

cuñadas, mientras vendemos acá ellas se quedan haciendo más monitos o lo que 

falte ya luego vamos y reponemos [...] yo también hago aquí [Centro de Querétaro] 

pero no puedo hacer como ellos allá. Ya luego que regresamos allá nos repartimos 

las ganancias y las artesanías entre todos [...] Muchos lo hacemos así es más fácil 

(Gloria, 2023). 

 

Ellas mencionan que suele quedarse a dormir en la calle enfrente de los portales 

de el del sol, en el albergue de guerrero e incluso algunos que viene en familia o 

que se conocen y vienen de la misma comunidad rentan desde un cuarto a una 

casa pequeña para quedarse en sus estancias. Gloria (2023) menciona que ella 

viene con sus hermanos y rentan un cuarto temporalmente ya que es muy difícil 

quedarse en la calle o en el albergue más cuando traen niños. Por su parte Leti 

(2023) señala que ella se queda en la calle: 

 

Muchas artesanas viven al día. Con lo poquito que saquemos no podemos rentar 

cuartos, muchos se vienen con varios familiares y entre todo ya se hacen de un 

lugarcito. Pero otros no podemos [...] el albergue no nos gusta porque luego no sabes 

quien llega, además que cierra temprano. Preferimos quedarnos aquí en la calle, que 

aunque no es tan segura, pues entre todos nos conocemos y cuidamos y cuidamos 

a los niños. Lo malo es que en las madrugadas pasan los camiones del municipio y 

nos mojan (Leti, 2023). 

 

La artesana que no quieren quedarse en la calle se va al albergue del Jardín 

Guerrero principalmente las que son de la tercera edad. Aunque señalan que es 

un poco problemático ya que hay que llegar temprano si no alcanzas lugar. 

Aunado a esto no descansan bien ya que “no sabemos qué tipo de personas van 

a llegar” lo que en ocasiones da inseguridad.  



 

106 

Por su parte los artesanos que suelen rentar algún cuarto o espacio suelen ir en 

grupo, principalmente de familiares, entre todos cooperan para la renta y se 

apoyan. Los que duermen en la calle o en albergues suelen venir solas con sus 

hijos o hijas y con algún familiar más.  

Las artesanas suelen ponerse en las plazas del centro histórico a vender, 

la mayoría traen el traje típico otomí, son pocas las artesanas que no lo traen; 

aunque principalmente son las más jóvenes. Aunque también hay personas que 

no lo traen porque son revendedores. Durante las entrevistas se identificó que 

estos revendedores vienen principalmente del Estado de México 

a vender en la Plaza de Fundadores la cual está ubicada la iglesia de la 

cruz. Aquí se suelen colocar en la primera parte de la plaza, es decir la que se 

encuentra enfrente de la iglesia de la cruz. Otra área en la que se colocan es El 

Jardín Zenea y El Jardín Corregidora. En esta zona los artesanos otomíes se 

colocan principalmente sobre la Avenida Corregidora, enfrente de la iglesia de 

San Francisco, así como en el andador 5 de mayo entre el Del Sol y la iglesia, 

en los portales del Del Sol y en la plaza Corregidora.  Aunque esta zona suele 

variar, en ocasiones cuando hay gran afluencia turística puedes encontrar 

artesanos en la calle 5 de mayo esquina con Pasteur, sobre la calle Madero hasta 

la fuente de Neptuno. Sobre todo, en día de puentes importantes como el 15 de 

septiembre o día de muertos o en vacaciones principalmente Semana Santa y 

navidad. Aunque al entrevistar a estos artesanos se pudo observar que no todos 

eran ñhäñho sino que venían del Estado de México, Michoacán u otros estados. 

La mayoría de las artesanas reconocen que el centro es su principal espacio de 

ventas, esto debido a que es donde hay más afluencia turística, de hecho los 

lugares donde se posicionan es común ver grupos o trenes turísticos, así como 

vehículos que recogen personas y bajan grupos de turistas. Las artesanas 

reconocen que venden en esta zona porque es donde más se vende. 

 

Yo vengo desde el Estado de México porque se vende bien y aunque no dejen vender 

la verdad que ni en Valle de Bravo sacó como aquí (Aida, 2023). 

 



 

107 

La verdad en el centro de aquí [Querétaro] si le ganamos poco a poquito, pero 

sacamos algo, además de que siempre hemos venido aquí. (Artesana de San 

Ildefonso). 

 

Hay zonas en la que vendemos por ejemplo aquí [Jardin Zenea] en el jardín de aquí 

al lado [Jardín de la corregidora] pero sólo nos dejan vender 20 minutos y nos 

tenemos que mover y pues nos venimos aquí porque hay más turistas y se vende 

más (Leti, 2023). 

 

Es importante señalar que las artesanas que venden aquí, principalmente las 

que se ubican en el Jardín Zenea y sus alrededores, no pueden vender 

libremente, el espacio suele tener restricciones. Tienen tiempos y espacios 

reducidos en los cuales se pueden poner a vender.  Por lo general sólo se les 

permite estar 20 minutos en un lugar, los inspectores del municipio suelen pasar 

y retirarlas cada 20 minutos. La cantidad de inspectores por lo general siempre 

es el doble o mayor al de las artesanas que se encuentran vendiendo. Las 

artesanas señalan que sólo en armas y en el Zenea, hay inspectores. También 

mencionan que en ocasiones les han dicho que se vayan al Jardín Guerrero a 

vender que allá no les molesta, sin embargo, ellas señalan que en este jardín no 

hay ventas. Aunado a esto se les prohíbe el uso de la Plaza de Armas, en esta 

sólo pueden circular.  

Gloria (2023) menciona que en ocasiones los inspectores son laxos y se 

puede ver a alguna artesana vendiendo en plaza de armas. Por otra parte Leti 

(2023) comenta que en ocasiones hay plantones y que cuando hacen eso 

aprovechan para tomar plaza de armas y vender ahí. Hay otros momentos en los 

que las reglas son más estrictas como cuando hay eventos cívicos encabezados 

u organizados por gobierno o eventos recreativos como algún festival (por 

ejemplo el experimental) o algún concierto en plaza de armas. También aseguran 

que cuando son más laxos es cuando no hay turismo, pero por lo general no hay 

muchos artesanos por esas fechas. 

Además de las limitaciones de tiempo, a partir de septiembre del año 

2023 se colocaron vallas metálicas amarillas que impedían que las artesanas 

ocuparan los andadores aledaños al Jardín Zenea y se les redujo el espacio de 



 

108 

venta a la superficie de la plaza. También se les prohíbe sentarse en bancas, 

maceteros o en lugares donde hay sombra, esta es la principal razón de que 

algunas se encuentren sentadas en el suelo la mayor parte del tiempo. Para 

finales del año 2024 se restringió, todavía más, el uso de las Plazas.   

Antes de las restricciones, Aida (2023), Leti (2023), Estela (2024) y 

Gloria (2023) Señalaban que ya eran alrededor de 200 a 300 artesanas que iban 

a vender al centro. Aunque también reconocían que no todos eran otomíes sino 

vendedores foráneos.  

 

Ahorita ya somos muchas en el centro y es que están llegando de Guerrero, 

de Oaxaca, de otros Estados, que vienen a comprar a las comunidades para 

vender en el centro y ya somos muchos (Estela, 2024).  

 

Para abril del 2024 de hecho en el Centro Histórico, se empezó a ver la llegada 

de artesanas nahuas de Guerrero y si bien no vendían de todas artesanías 

textiles Otomí, con algunas de ellas si se podían encontrar muñequitas lele o 

servilleteros con la muñequita. 

Además de las artesanas hay otros actores que confluyen en el Centro 

de Querétaro, es importante mencionarlos ya que entre las artesanas y estos 

suelen existir disputas. Por lo general los artesanos que no son informales 

frecuentemente exigen, así como colocan lonas pidiendo que sean retiradas las 

artesanas o cómo se le señala “los vendedores informales” La última manta fue 

colocada en septiembre del 2023. Por otra parte, son relevantes ya que muchos 

venden artesanía textil e incluso artesanía textil otomí.  

Dentro de estos otros actores encontramos a los propietarios de carritos de 

metal. Estos se ubican en distintos lugares del Centro. Unos están enfrente del 

museo de arte contemporáneo en el costado derecho de la plaza de fundadores, 

viendo de la iglesia hacia la calle Nájera. Aunque estos no son principalmente de 

artesanía textil. Por la mañana hay aproximadamente tres puestos que venden 

figuras, pulseras y dijes religiosos.  Mientras que en la noche se vende comida 

como tacos rojos, buñuelos, tacos. 



 

109 

Por otra parte, en la segunda plaza, una vez cruzado Nájera, justo alrededor de 

la fuente los puestos de metal venden artesanías textiles otomí, otra zona donde 

se encuentran es enfrente del panteón de queretanos ilustres. Suelen haber 

alrededor de unos 21 puestos metálicos de los cuales sólo cuatro venden 

artesanía otomí y los 5 que se encuentran enfrente del panteón de los 

queretanos ilustres perteneces a artesanos triquis.  De hecho, algunas de las 

artesanas con las que se trabajó no los ven con buenos ojos mencionan que 

ellos apoyaron a políticos o partidos políticos o a la organización de artesanos, 

la cual es percibida por los artesanos como que sólo los usaron y por eso 

consiguieron su puesto metálico, incluso se suele pensar que les jugaron una 

especie de traición.    

No se pudo dialogar con estos artesanos de los puestos que vendían 

artesanía textil otomí debido a que se podría extender demasiado la tesis.  

Aida (2023) nos comentaba que los puestos son heredables y por lo 

general se pagaba de 4000 a 5000 pesos anuales por la renta de ellos. Sin 

embargo, no cualquiera lo puede ocupar sólo la familia o alguien que tenga el 

permiso de los dueños del carrito original.  

Por otra parte, sobre el Andador Libertad y Andador de la Vergara 

también encuentran algunos carritos metálicos, son aproximadamente 21. En 

estos se suelen vender pulseras tanto de metales como plata o cobre, así como 

de hilo, cuero o tela, anillos, algunas blusas bordadas, mochilas, bolsas, muchos 

de estos puestos también venden muñecas leles y algunas artesanías ñäñho 

aunque no hay presencia de artesanos otomíes en los puestos. Hay otros dos 

carritos colocados en las esquinas del Andador 5 de mayo con el Andador 

Vergara y otro sobre el Andador 16 de septiembre los cuales venden dulces, 

refrescos y demás alimentos. 

Por lo general los propietarios de los carritos casi no exigen que sean 

retirados los ambulantes, pero si no los ven bien. Por otra parte, los que suelen 

ser más exigentes con que sean retirados los ambulantes son los propietarios de 

los locales. 

 Los locatarios venden principalmente artesanías textiles y souvenirs, 

estas se ubican principalmente entre la plaza de armas y Zenea sobre los 



 

110 

andadores Libertad, 16 de septiembre y Vergara. Estos locales y puestos se 

dedican a vender artesanía como sombreros, algunos alebrijes pequeños de 

madera, llaveros, huaraches de cuero, pulseras, blusas con “diseños 

mexicanos”, centros de mesa, cojines, servilleteros, mandiles, blusas otras 

piezas de artesanía textil. Los locatarios por lo general pertenecen a personas 

que provienen de Oaxaca o Chiapas y la mayoría de la artesanía la traen de 

estos lugares. 

Algunos de estos son atendidos por familias, aunque también hay locales 

que contratan a personas y por lo que mencionaban los empleados los patrones 

mandan producto y los dirigen desde Oaxaca o Chiapas. Sin embargo, en los 

que son atendidos por familia regularmente se puede observar que suelen tener 

máquinas de coser donde se elaboran algunos trabajos como centros de mesa 

o cojines, así como también se les puede encontrar bordando alguna pieza. Por 

lo general el tipo de textil que venden en estos locales son chiapanecos, sin 

embargo, algunos artesanos han empezado a realizar bordados que buscan 

imitar el bordado otomí, al que ellos le llaman “bordado local” o “bordado 

queretano”. Estos locales son alrededor de 45 a 50. En estos locales los precios 

de los textiles oscilan entre 300 a los 5000 pesos mexicanos. Mientras que los 

precios de las artesanas otomí que venden las artesanas son menores a los 500 

pesos mexicanos. 

Estos locatarios por lo general exigen el fin del ambulantaje y en ese 

sentido son apoyados por el gobierno, sin embargo, es todo el apoyo que les 

puede dar gobierno por lo que mencionaron algunas familias de locatarios. Pero 

hay otro actor que forma parte de la dinámica comercial del centro y son las 

Boutiques.  

En la calle 5 de mayo, una vez se haya pasado la calle Altamirano, se 

encuentran una serie de tiendas boutiques con productos “mexicanos”. En estas 

se pueden ver a la venta sombreros y gorras, blusas, bolsas de mano y bolsas, 

así como fundas de laptops, tenis y monederos intervenidos con diseños y 

bordados de diferentes grupos originarios de México. Principalmente de regiones 



 

111 

de Oaxaca, Chiapas, bordado otomí y bordado otomí estilo Tenango18. Estas 

boutiques han proliferado en esta zona.  Dichas tiendas suelen albergar distintas 

marcas marcas como por ejemplo Jühue Artesanal (la cual vende piezas con 

bordados otomí), Rosa Mexicano, Talento Nativo, Pineda Covallin, entre otras. 

Estas marcas son principalmente creadas por diseñadores, emprendedores y 

empresarios. Algunas como Rosa Mexicano, Pineda Covallin y Talento Nativo 

son marcas que tienen un local fijo de venta y albergan estantes de las demás 

marcas (a excepción de Pineda Covallin la cual sólo vende su marca).  

Aida (2023) mencionan que en estos lugares la renta del espacio para 

exhibir sus marcas es de unos 2000 a 5000 pesos mexicanos al mes. Dichos 

espacios por lo general sólo se los pueden costear los diseñadores y marcas 

locales. Rosa Mexicano se centra más en los textiles chiapanecos. Por su parte 

Pineda Covallin la cual es una empresa y marca internacional creada por 

diseñadores retoma elementos de lo “mexicano” para sus diseños, aunque 

también hace uso de algunos bordados de culturas originarias, si. Otras marcas 

como Jühue Artesanal venden accesorios intervenidos por textiles otomíes y se 

apoyan principalmente de redes sociales o plataformas como Amazon y uno que 

otro espacio en boutiques. 

 Sin embargo, esta marca tiene un gran apoyo por parte del Estado. En 

más de una ocasión SECTUR ha llevado a una de estas marcas a eventos y 

ferias19 en diversos puntos de la república mexicana como representante del 

Estado de Querétaro. Este tipo de marcas no sólo se venden a nivel local, sino 

que tiene alcance nacional e internacional. Estos productos se exhiben 

principalmente en las boutiques, por lo general cuestan entre 500 pesos 

mexicanos (monederos y cosas sencillas) hasta los 5000 a 12000. Por lo general 

estos lugares suelen estar decorados de forma llamativa y como algunos 

empleados denominan “se busca resaltar o conservar elementos mexicanos”. En 

el centro de Querétaro hay alrededor de 5 a 6 boutiques la mayoría están están 

ubicadas entre la calle 5 de mayo y plaza de armas. A excepción de Pineda 

Covallin que se encuentra en Francisco I. Madero esquina con Ignacio Allende. 

                                                
18 El municipio de Otomí de Tenango tiene un estilo de bordado con denominación de origen 
que lleva el mismo nombre que el municipio. 
19 Entre ellas la feria de las comunidades extranjeras. 



 

112 

Algunas de estas marcas incluso tienen un lugar de venta en las oficinas de 

SECTUR. Esto demuestra un nivel de disputa por la artesanía ya que pareciera 

que el Estado beneficia más a marcas que no son de propietarios indígenas a 

los propios creadores y propietarios culturales de estas artesanías. 

Ya que por lo general a las artesanas que venden en el centro de 

Querétaro suelen recibir un mal trato. Por lo general las artesanas mencionan 

que se les suele quitar la mercancía y no se las vuelven a entregar. Aida (2023) 

señala: 

 

A veces de la nada pasan y te quitan la mercancía y ya no te la regresan, ni un 

papelito para que la vayas a reclamar te dan. También en ocasiones te corretean o 

pegan no les importa que traigas hijos (Aida, 2023). 

 

A veces perdemos lo que hicimos en el mes y no tenemos ni como regresarnos 

(Artesana anónima de Santiago). 

 

Artesanas como Leti y Aida (2023) han mencionado que se les suele decir que 

no las dejan vender porque “dan mala imagen”. Una artesana otomí de Santiago 

anónima (2024) mencionó: 

 

En los gobiernos anteriores te correteaban, te golpeaban y te quitaban la mercancía, 

a veces te dejaban sangrando en la alameda y te quitaban todo. en el actual no ha 

pasado, pero la verdad es que ya hay varias señoras que las golpearon hace poco 

(artesana anónima, 2024).  

 

Por otra parte, el gobierno ha tomado medidas para dificultar el trabajo de las 

artesanas como lo fue no dejarlas sentarse en bancas o maceteros de las plazas, 

vallas metálicas y en los últimos meses del 2024 desalojar a las artesanas con 

fuerza policial e incluso en una manifestación con perros. 

El gobierno de Querétaro, ante la constante búsqueda de atraer al 

turismo ha usado elementos como el bordado y los textiles otomíes como un 

atractivo así como un elemento para legitimar y construir una identidad estatal. 

Sin embargo, ha tratado de mantener al margen a las y los artesanos otomíes, 



 

113 

las artesanas Aida y Leti (2023) señalan esto y mencionan que para ellas “en 

Querétaro, el gobierno es muy racista”.             

3.6 Resultados: Lo que nos dice el bordado 

Internos 

A Partir del trabajo de campo se pudo categorizar la información, en un par de 

cuadros que nos muestra cómo se da la disputa por el patrimonio y algunos 

elementos culturales que se encuentran en juego.  En el primer cuadro podemos 

ver los elementos culturales que han resistido, que se han apropiado y que se 

han ido innovando a partir de la relación asimétrica entre mercado, Estado y los 

artesanos. Este primer cuadro muestra aquellos elementos culturales los cuales 

las y los artesanos tienen control, poder de decisión, así como se han adaptado 

o transformado para poder tener una reproducción cultural. son elementos 

culturales propios o que, aunque hayan sido impuestos han logrado volverlos 

propios (Véase el cuadro 1). Mientras que en el segundo cuadro podemos ver 

los elementos culturales, así como acciones o decisiones externas, pero este se 

explicara con mayor detenimiento después (Véase el cuadro 2, p.109).   

 

Cuadro 4 

Decisiones y elementos de la cultura propia de los artesanos  

Resistencia Apropiación  Innovación 

Ar mengu  

Muñeca Lele 

Significados nuevos 

Tradición  

Iconografía en los trajes  
Identidad de las 

artesanas 

 

Adaptación del trabajo en 

serie  
Vender en el centro de 

Querétaro  

 

 

Uso de redes sociales y 
Método de enseñanza del  



 

114 

trabajo textil Iconografía más útil para 

la comercialización 

plataformas para la venta 

 
Organización política 

Elaboración propia 

3.6.1 Resistencia 

Bonfil plantea que, en las relaciones interétnicas asimétricas, hay elementos de 

la cultura propia de los grupos subalternos que se mantienen y los cuales ayudan 

a la reproducción cultural y la permanencia de estos. Aunque no se puede decir 

que son puros, estos elementos están en pleno control de los miembros de la 

comunidad. A continuación, hablaremos de algunos que se pudieron observar 

en la investigación.     

3.6.1.1 Identidad étnica, tradición y trabajo textil 

El bordado es más que una actividad meramente comercial, para muchas 

artesanas es una parte importante en el cual pueden mostrar su identidad étnica. 

Uno de estos elementos son el traje y la muñeca:  

 

Llevamos el traje porque es con lo que mostramos, [lo que] que nos identifica que 

venimos del pueblo, es nuestra identidad como otomíes (Doña Estela 2024)  

 

Ellas usan el traje en eventos importantes como fiestas de aquí, cuando se van a 

reunir o tiene que presentar algo con el gobierno o cuando van a vender (Esposo de 

doña Estela 2024).  

 

Estos vestidos si bien a veces son comprados, por lo general las mujeres de la 

comunidad los confeccionan: 

 

Luego durante las fiestas nos apresuramos a hacer el vestido más bonito y luego 

competimos entre nosotras para ver quien hizo el vestido más bonito (Doña Estela 

2024).   

 

Por su parte Mariana (2023) señala:  



 

115 

 

Yo a veces he querido usar el vestido como lo lleva mi mamá, el problema es que a 

veces con el calor es muy incómodo. 

 

Tanto el traje como la muñeca, son piezas que las artesanas perciben como 

parte de su identidad étnica y las cuales usan para ser identificadas como 

otomíes.  Además de esto los dos elementos congregan la mayoría de las 

técnicas textiles, como lo es el bordado y los demás saberes sobre el trabajo 

textil de las artesanas.  

Para las artesanas el quehacer textil es una herencia de los ancestros 

igual que todas las tradiciones y costumbres del pueblo. Es por ello que muchas 

de las artesanas ven en su quehacer una forma de preservar su cultura, así como 

también una parte integral que les permite la conservación de la lengua, las 

fiestas y su identidad otomí.  Mariana (2023) señala:  

 

yo ya había me había alejado de hacer cosas de estas, pero cuando me vine a 

Querétaro le dije a mi mamá que me volviera a enseñar hacer la muñequita y estas 

cosas para venirme a vender, porque además me sentía muy sola en mi casa. Ya 

después me fue gustando y volví a repasar el idioma (hñähñu) y bueno al final lo veo 

como una forma de mantener las costumbres y que los hijos después las aprendan.  

 

Por su parte Doña Estela (2024) comenta:  

 

Me siento muy orgullosa de hacer esto porque es una herencia de los de antes y es 

importante mantener esto del textil, así como nuestro idioma y nuestras tradiciones, 

que son parte de nosotros de nuestro pueblo.  

Gloria señala (2023): al final es parte de nuestra cultura y hay que mantenerlo y si se 

puede enseñar a los hijos. 

 

El hecho de que las artesanas textiles identifiquen su trabajo como parte de su 

identidad étnica y no sólo como algo comercial, ha ayudado a que exista una 

reproducción y enseñanza de otros elementos culturales como el idioma y la 



 

116 

continuidad de la unidad doméstica, así como también se ha vuelto una carta de 

presentación de su cultura ante el Estado y el otro.  

Es motivo de orgullo y pilar central para aquellos que aún buscan 

preservar su cultura. Es importante observar que tanto el trabajo textil como otros 

elementos, por ejemplo, el idioma, se ven como una parte integral de la identidad 

étnica. Pero no sólo influye en la cuestión identitaria sino también en cómo es 

que se transmite la cultura y en la reproducción de la organización familiar como 

veremos a continuación.  

Por último, uno de los elementos que resiste y se rehúsa a desaparecer 

son los patrones de bordado tradicionales de San Ildefonso, si bien cuando se 

les pregunta a las artesanas sobre su significado mencionan que lo 

desconocen20. La verdad es que los patrones se mantienen desde sus abuelos, 

aunque también se han venido incorporando otros.      

 

3.6.1.2. Organización del ar mengu, aprendizaje - enseñanza de la artesanía 

textil   

Una parte crucial de la reproducción de la artesanía textil es la enseñanza de 

esta labor. Se pudiera decir que se aprende por imitación, por lo general las 

artesanas llevan desde chicos a sus hijos ya sea a vender al centro de Querétaro 

o las acompañan en los talleres o espacios de creación. Por lo general los niños 

se interesan y tratan de imitar a sus madres. De igual forma las artesanas 

comentan que les enseñaron a realizar esta labor desde que eran niñas. 

 

Me enseñó mi mamá, desde muy chica (Doña Leti, 2023) 

 

Desde muy chica ayudaba a mi mamá, cuando venía a vender a Querétaro me traía, 

pero nunca la aprendí muy bien y ya después no me interesó seguir aprendiendo 

hasta ahora que le pedí que me enseñara de nuevo (Mariana, 2023). 

 

                                                
20 Es posible que también esta falta de conocimiento, no sea una falta de conocimiento, sino 
que más bien sea un saber que las artesanas desean que permanezca como un conocimiento 
íntimo y privado.  



 

117 

Mi mamá me traía a vender al centro desde muy chica y ella fue la que me enseñó a 

hacer todo esto (Gloria, 2023).  

 

Desde chiquita mi mamá nos enseñó a hacer esto a todos (Doña Alejandra, 2024). 

 

A mi me cuenta mi mamá que desde muy chica le agarraba sus cosas y le intentaba 

ayudar, después poco a poco me fue enseñando (Doña Estela, 2024).   

 

La mayoría de las artesanas, comentan que además de enseñarles desde chicas 

también acompañaban a su mamá o abuelita a vender al centro de Querétaro u 

otros lugares. El aprendizaje se lleva a cabo desde muy chico y se fomenta o 

motiva:  

 

[...]ahora con mis hijos lo hago igual, cuando muestran interés le pones a que te 

ayuden en algo sencillo y ya conforme crecen o dominan eso que les pones a hacer 

les pones algo más difícil más difícil para que vayan aprendiendo. Ya cuando uno ve 

que tiene más habilidad en algo, procura apoyarlas y darles motivación en especial 

en aquello en lo que son buenos. Por ejemplo, si esta niña (haciendo referencia a 

una sobrina chica que estaba ayudando) vemos que es buena para rellenar monitas 

se busca que mejore en eso. (en esta parte susurro para que no escuchara la niña) 

ya una luego le dice es muy buena en esto, nadie le gana o nadie rellena como ella 

y con eso las vas motivando, nunca hay que criticarlas o decirles no lo saben hacer 

porque se desaniman y lo dejan… Ya después uno le arregla si falta relleno o algo 

pero siempre hay que motivarlos para que aprendan [...] (Doña Estela 2024)  

 

Por lo general se fomenta el aprendizaje del quehacer artesanal y a pesar de que 

las figuras principales del quehacer textil sean las mujeres, en algunos casos, 

principalmente con las artesanas que se congregan en talleres familiares, hay 

una participación de la unidad familiar. Tanto jóvenes, niños y hermanas y 

cuñadas participan en la elaboración de los textiles. Es importante señalar que 

la unidad doméstica en San Ildefonso se compone de forma patrilocal y 

extensiva. 

 



 

118 

[...]Solemos reunirnos todos a trabajar aquí (sala de su casa) ya entre todos nos 

echamos la mano. Y cada uno se especializa en algo. Por ejemplo, ella (Refiriéndose 

a su cuñada Alejandra) es muy buena para el bordado y yo soy para otras cosas. Así 

entre todas nos ayudamos y compartimos, si alguien nos buena para algo las demás 

o la que sí es buena para hacer eso te dan consejos de cómo hacerle o te enseñan 

y luego tu apoyas [...] Esto hace que la casa tenga calorcito, que se siente que está 

viva, así estás al pendiente de la casa nos mantenemos unidas y apoyamos a 

nuestras parejas con poquito (Doña Estela 2024). 

 

En los talleres en los cuales se realizó trabajo de campo era común observar 

como cada artesana tenía su espacio, unos bordando, otros recortando piezas 

para las muñequitas, los niños echando relleno o cosiendo algunas partes 

sencillas, todo mundo tenía un espacio en el taller, con alguna función específica.  

Aida, Gloria y Mariana (2023) también reconocen que cuando llevan a 

sus hijos a vender al centro, ellos en ocasiones toman sus herramientas e 

intentan imitarlas. Poco a poco ellas les van poniendo cosas más complejas y 

cuando ven cierta destreza les empiezan a ayudar a perfeccionarlas. Aida 

(2023): 

 

[...] a veces se pone aquí intentando ayudarme [su hija pequeña], ya cuando veo que 

le sale bien le paso otra cosa a veces le doy el telarcito que tengo, pero ahí si ya le 

explico cómo se hace. 

 

Por otra parte, los hombres que ya están en edad de trabajar, no apoyan tan 

directamente, esto se debe a que muchos salen a trabajar a empresas en 

Querétaro o San Juan del Río, a los sillares, de albañiles o en otras actividades 

económicas. Sin embargo, esto no significa que no formen parte de esta 

actividad ni la sienten propia.  

 

[...] Yo soy albañil y pues me la vivo trabajando por eso casi no ayudo, pero en los 

tiempos libres me uno. También nos apoyamos de esto (taller), de hecho, desde que 

empezamos en esto ya más en forma, pues nos ha ayudado para los gastos sobre 

todo gastos de la casa[...] (Alberto, Esposo de estela 2024)  

 



 

119 

En se menciona que en ocasiones algunos miembros varones suelen ayudar en 

su tiempo de descanso o a andar moviendo piezas de artesanía. Otras familias 

de hombres suelen acompañar a sus esposas y demás miembros de su familia 

a vender. Tal es el caso de Leti (2023) que va a vender al centro de Querétaro 

acompañada por su esposo y sus hijas.  De esta forma menciona que se siente 

acompañada y segura.  

Por su parte es importante observar que hay algunas artesanas que no 

reciben apoyo por parte de los varones o que incluso el núcleo familiar no es tan 

sólido, aunque también la artesanía no suele ser  una parte importante de la 

organización familiar. Esto debido a que hay familiares en estados unidos, tiene 

algún negocio u otro trabajo que requiera de más tiempo o deja más ingresos o 

tiene diferentes problemas familiares.   

Sin embargo, aunque el textil no suela ser una parte central en la 

organización familiar, es importante señalar que esta no se abandona ya que las 

mujeres suelen seguir haciendo bordados u otras piezas y suelen seguir 

enseñándoles a realizarlas a las mujeres más jóvenes. Muchas de estas 

artesanas suelen vender sus piezas bordadas a intermediarios que llegan de 

fuera o a otras artesanas. Tal es el caso de Doña Magdalena (2024) que al tener 

una tienda de abarrotes sólo suele hacer bordados para gente que viene de 

fuera: “... los compran para hacer cojines… lo pagan bien barato suelen pagar 

80 pesos por una tira de bordado, le saco más a la tienda”.  Otras se mantienen 

con las remesas: 

 

 Ya estoy sola … a mis familiares me mandan pal gasto [familiares que viven en 

EEUU], poquito, pero mandan. Entonces ya no tengo tanta necesidad de ir a vender, 

porque es muy pesado.  Ya lo poquito que hago lo vendo por ahí [dentro de San 

Ildefonso] y con eso saco para un jamón o maíz para mis animalitos (Mujer en el 

barrio centro, 2023). 

 

Es importante recalcar que los talleres familiares suelen tener una organización 

más estrecha, en la cual los miembros participan activamente y en el cual 

también la elaboración textil se encuentra fuertemente ligada con la reproducción 

familiar, la reproducción cultural ñañhö, así como la identidad étnica. Es en las 



 

120 

unidades domésticas en las cuales hay talleres21 donde se suele encontrar más 

ligado el quehacer artesanal con la salvaguarda, el orgullo y la búsqueda de la 

continuidad de la cultura y la identidad étnica ñañhö.   

3.6.1.3 Venta en el centro y organización política. 

Como ya se mencionó el centro es uno de los espacios principales en los cuales 

se realiza la venta de las artesanías. El centro es un elemento importante del 

circuito de creación de artesanía, ya que es el lugar donde concluye todo.  Es 

importante señalar que ir al centro a vender, se ha convertido en una tradición. 

Esto lo podemos observar ya que, a pesar de la persecución por parte de los 

gobiernos estatales, las adversidades a las que se enfrentan y el dormir al aire 

libre; las artesanas siguen yendo a vender en este espacio acompañadas de sus 

hijos pequeños y otros familiares. 

Es importante señalar que, si bien puede que las razones sean 

meramente económicas, algunas artesanas reconocen el Centro22 como espacio 

de ellas a comparación de otros artesanos que vienen de otros estados y tienen 

locales en el centro.  De hecho, existe una percepción muy marcada entre ellos, 

los artesanos que vienen de otros estados y nosotros los artesanos ñañhö que 

conservan la artesanía de la región. Además de esto dentro de la percepción de 

los artesanos el turismo es gracias a ellos.  Leti (2023) señala: 

 

“El gobierno no nos deja vender en el centro, nos quitan [...] es injusto porque los 

turistas vienen por nosotras y a ver lo que hacemos. Pero el gobierno no nos deja 

vender y en cambio les dan la oportunidad a otras personas que vienen de otros 

lados; mientras que a nosotras que son de aquí nos persiguen.” 

Yo creo que el turista viene por nosotras a Querétaro a ver la muñeca (Doña Estela, 

2024).  

 

                                                
21 A diferencia de las artesanas que elaboran estás artesanías por su cuenta. Y si bien muchas 
suelen enseñar a los miembros más jóvenes, la insistencia y la relación con el idioma y otros 
elementos culturales es menos.  
22 El Estado de Querétaro ha querido re ubicarlas incluso les prometió el mercado, sin embargo 
ellas quieren que ese sitio en el cual se les coloque el mercado sea en el centro histórico de la 
ciudad    



 

121 

Las artesanas perciben que su identidad étnica es una parte importante por la 

cual la ciudad de Querétaro capta turismo. Puede que ellas tengan cierta razón 

ya que últimamente el Estado de Querétaro ha utilizado una gran cantidad de 

atributos o elementos de la cultura ñañhö, como el bordado, como una especie 

de carta de presentación estatal, ante el mundo y otras latitudes de México, así 

como una punta de lanza ante la expansión turística. 

Ante las perspectivas señaladas por parte de las artesanas y las 

actitudes discriminatorias, así las condiciones tan precarias que les obligan a 

estar a las artesanas. Actualmente estas han buscado crear una organización la 

cual les pueda ayudar a protegerse y hacer frente a esta situación tan precaria.  

Si bien ya habían existido algunas organizaciones, no ayudaron a los 

artesanos, sino al contrario se aprovecharon de ellos.  

 

Un tiempo nos tratamos de organizar [...] todos nos conocemos y pues buscábamos 

crear una asociación de artesanos con la que pudiéramos hablar con el gobierno y 

revolver esto de los espacios de venta o construir ese mercado que siempre nos 

prometen los del gobierno. Pero con el tiempo sólo se han beneficiado unos, que son 

los más cercanos a los políticos y que los ayudan a conseguir votos. Ellos ya tienen 

puestos de metal que el gobierno les dió [...] uno de los que dirigía la organización 

era un abogado que no era parte de las y los artesanos, ni de la comunidad. Él iba 

con nosotros y hacía reuniones, en las cuales nos pedía dinero a todos los miembros, 

pero él nunca hacía nada. Al final sólo nos dimos cuenta que nos estaba robando y 

se desintegró la organización. Desde ahí no hemos podido hacer nada (Leti, 2023).  

 

De igual forma Gloria (2023) mencionaba que llegaron a existir dos 

organizaciones pero que no sabe que les paso ni por que se desintegraron. Sólo 

que hubo unos cuantos que se beneficiaron mucho de ellas. 

Si existen o no organizaciones actualmente en el centro es información 

que no se pudo obtener, esto debido a que las artesanas mencionaban que no 

recordaban cómo se llamaban o decían que ya no existían. También cuando se 

preguntaba si conocía a un miembro algunas decían: “yo forme parte pero ya me 

separe” o “tal familiar era pero ya no está” también algunas artesanas 

mencionaban que “conocía a una señora o señor que era de ellos”. Pero ninguno 



 

122 

daba información precisa o se le atribuía que las personas que tenían carritos 

metálicos eran los miembros de la organización. Por otra parte, tampoco había 

bibliografía que hiciera alusión a estas organizaciones, solamente se 

encontraron notas por parte de la página del gobierno municipal que hacían 

alusión a que un grupo de ambulantes llamado Coedipromix habían negociado y 

aceptado sumarse al Mercado Artesanal (Municipio de Querétaro, 2024). Sin 

embargo, las artesanas que se han contactado a finales del 2024 desconocen 

cuál es el grupo y formar parte de esto.  

A pesar de esto la organización no ha sido la única resistencia política 

de las artesanas. También suelen hacer manifestaciones enfrente de la plaza de 

armas en las cuales exigen que se les de espacio para vender sus artesanías, 

que no se les retire del centro y respeten sus derechos. En estos plantones las 

y los artesanos ñañhö suelen tomar la plaza con pancartas, pero también es un 

momento que aprovechas para exhibir y vender sus artesanías en la plaza de 

armas, un espacio prohibido para ellas. 

A mediados del año 2024 las artesanas empezaron a organizarse. Sobre 

todo, a partir del 12 o 13 de marzo del presente año (2024) cuando algunos 

inspectores del municipio agredieran a una artesana en el andador 5 de mayo 

del centro de Querétaro. Por esta razón se ha buscado que las artesanas se 

organicen Estela (2024) “desde hace unas semanas han surgido líderes y nos 

hemos empezado a organizar más para defendernos”.  

Para finales del 2024 debido a otro desalojo forzado, así como a la 

represión de una manifestación, las artesanas mencionan que cada vez más ven 

la necesidad de organizarse en una fuerza política que busque proteger sus 

intereses. 

El centro histórico sigue siendo un espacio de disputa, si bien pareciera 

que el interés de las artesanas en el centro es meramente económico, la realidad 

es que es un espacio del cual históricamente construido y significado (no por 

nada, el centro es percibido como propio y a los demás artesanos o personas 

con locales de artesanía como ajenos) esto se ha logrado constituir mediante la 

configuración del circuito de elaboración y venta de la artesanía textil.     



 

123 

3.6.2 Apropiación 

Además de resistir existen momentos en los cuales las artesanas se han 

apropiado de ciertos elementos culturales o rasgos que fueron introducidos por 

un grupo dominante o externo y lo han vuelto propio. Esto también ha ayudado 

a que las artesanas resignifiquen, modifiquen y conserven poder de decisión 

sobre estos elementos o rasgos que ahora son parte de su patrimonio cultural 

heredado y los cuales son heredados y reproducidos. 

3.6.2.1 Muñeca lele e incorporación de nuevas iconografías. 

Uno de estos rasgos y de los más importantes, que se han apropiado las 

artesanas, es la muñeca lele. Las artesanas, principalmente en San Ildefonso, 

reconocen que lele no es una muñeca que tenga origen ni en San Ildefonso, ni 

en Santiago e incluso ni siquiera en Amealco. 

 

La muñeca de aquí es la otra [donxu] aunque antes la hacían más sencillita, ahora la 

adornan más. Esa yo no la sé hacer. Pero ya con la que más nos identifican y más 

hacemos es ésta [Señalando a lele]. Pero esta no es de aquí, la trajeron de fuera [...] 

Yo recuerdo que mis papás iban mucho a un lugar [...] iban como a Morelia creo, o 

uno de esos lugares y creo que sacaron la idea de por allá o la trajeron de allá no sé 

bien. Pero si esa la trajeron de otro lado y como ellos otros artesanos la fueron 

trayendo y pues ya fuimos aprendiendo hacerla (Estela, 2024) 

 

Borja (2020) Señala que tiene su origen en 1970 cuando la Ciudad de México 

creó el Centro de capacitación Mazahua y el Centro Otomí. Este centro tenía el 

objetivo de capacitar a las mujeres mazahuas y otomíes migrantes en crear 

diversos productos manufacturados textiles, venderlos fungiendo como 

intermediarios y así acabar con el ambulantaje en el centro histórico. De esto 

sale la idea de la muñequita, en dichas capacitaciones artesanas de Amealco 

aprendieron a realizar la muñeca llevándola a sus comunidades y expandiendo 

su elaboración. Ya en la década de 1990, el Comisión Nacional para el Desarrollo 

de los Pueblos Indígenas (CDI)23 promovió de manera ardua la elaboración de 

                                                
23 Ahora Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas (INPI)  



 

124 

la muñequita entre las comunidades mazahuas y otomíes, pero sobre todo en 

las últimas. 

A pesar de que la muñeca fue en un inicio una creación de un programa 

gubernamental, hoy la muñeca es una de las piezas que las artesanas reconocen 

de mayor venta dentro de su repertorio. Pero más allá de eso la sienten como 

una representante de su cultura.  

 

La muñequita es nuestra, se nos identifica con ella y todas la sabemos hacer. A pesar 

que como le digo dicen mis papás que no es de aquí ya uno la siente como de aquí 

[...] ya es nuestra hasta ya le metemos otras cositas por ejemplo esta brujita que 

estoy haciendo [...] Como le digo la muñequita cambia dependiendo de la comunidad, 

por ejemplo, la de Santiago es diferente a la de aquí, la vestimos como nosotras nos 

vestimos y mire nosotras aquí le ponemos bordado en Santiago no. La hacemos 

como aquí somo en cuanto al vestido hasta hay monitas ya de las danzas de aquí 

(Estela, 2024). 

 

La muñequita pues es nuestra identidad es lo que somos por eso la hacemos, 

además que es como una forma de decir esto es lo que nosotras hacemos (Artesana 

de San Ildefonso en el centro de Amealco). 

 

La muñequita, pues es con lo que nos identifican y pues eso le da orgullo (Artesana 

en el centro de Querétaro). 

 

De hecho, es normal que la muñeca tenga variaciones en el vestuario 

dependiendo de la región. Por lo general se le agrega algún elemento 

representativo de la cultura de la región donde es elaborada. Por ejemplo, la 

muñequita de Santiago suele tener una blusa lisa, con olanes o tela cambaya; 

mientras que la muñequita de San Ildefonso viste el torso con la iconografía de 

los bordados utilizados en la comunidad, además suelen realizar muñecas 

vestidas con el traje de las pastoras, una danza ritual de la región24. Aunque esto 

no termina aquí, algunos talleres como el de “La Queretanita” han comenzado a 

transformar los diseños de muñecas, ya no son las tradicionales con bordado o 

                                                
24 La muñequita de la pastora por lo general sólo se encuentra en algunas partes de Amealco y 
en raros lugares, es una muñeca que es un poco más íntima de la comunidad 



 

125 

vestuario de la región, sino que comienzan a hacer leles con forma de brujitas, 

diablos, calaveras y viejitos y otros diseños. Esto es una señal más de la 

apropiación de la muñeca por parte de las artesanas. Ya que por una parte se 

identifican con ella y por otra les imprimen a las muñecas características de su 

comunidad como el bordado, muñecas que representen la danza o tratar de 

hacerlas lo más parecido a sus trajes. Además de esto existe cierto poder de 

decisión en transformar la estética del mono, como lo vemos en el taller de las 

Queretanitas; en el cual ya hay leles calaveras, diablos o brujas. Si bien estas 

transformaciones están mediadas por el mercado, ya que son diseños atractivos 

para el turismo, estos diseños son de creación por voluntad propia, es decir ellas 

señalan que esos diseños son de autoría propia. 

Algo muy similar, está pasando con la iconografía del bordado, si bien 

en Santiago es donde más se ha dado este cambio en San Ildefonso se han 

empezado a adoptar algunos elementos iconográficos que han aprendido de 

talleres y capacitaciones gubernamentales. 

 

Algunas han comenzado a usar margaritas en sus bordados y otras flores más 

vistosas que les han enseñado a hacer, se han agregado flores e incluso animales 

que no son de San Ildefonso (Estela, 2024).  

 

También se han visto huipiles que en lugar de traer el bordado de la región traen 

margaritas de un tamaño considerable y muy coloridas. “Este huipil no lo 

enseñaron hacer aquí en la casa queretana” (Artesanas en el centro de Amealco 

2023). 

Sin embargo, estos nuevos diseños de bordados no se han ido 

adoptando dentro de la comunidad, tal vez se lleguen a usar de forma discreta o 

adaptándolos al estilo de bordado de la comunidad, pero conservando cierta 

estética del bordado clásico de San Ildefonso, es decir en lugar de encontrarte 

con una flor local, vez una margarita, aunque la estética y el patrón del bordado 

es igual. Es importante aclarar que este fenómeno fue observado en San 

Ildefonso, se desconoce si en Santiago pasa lo mismo. 



 

126 

3.6.2.2 Trabajo en serie 

Este apartado fue complicado de decidir si iba en innovación o apropiación. Al 

final se eligió apropiación ya que si bien no es una imposición o excitó un poder 

externo que influyó directamente. Las artesanas y talleres fueron tomando ideas 

del exterior, así como recomendaciones, además de que esta forma de trabajo 

no fue algo que surgiera de una decisión cultural libre, sino que más bien se dio 

a partir de las exigencias del mercado en un contexto asimétrico en el cual 

comenzaron a surgir maquilas y fábricas que producirán la muñeca en serie.  De 

esta forma algunos talleres tienen una especie de forma de trabajar de 

producción en serie.  

Muchos talleres lo que suelen hacer es dividir las labores del armado de 

las artesanías. Mientras unas artesanas, elaboran el bordado, otros, sobre todo, 

los más jóvenes o niños, rellenan las piezas de las monitas, otras artesanas 

crean las piezas que se van a rellenar y mientras que otras ensamblan y dan el 

terminado. Así cada uno tiene una labor asignada.  

Si bien esta forma pudiera ser la división del trabajo típica de un taller, 

esta forma de trabajo sale un poco de esta lógica cuando, la elaboración sale del 

taller e involucra otros talleres u otras miembros de la familia. Gloria (2023) 

señala  

 

A veces cuando hay pedidos muy grandes les pedimos a otros familiares como tíos 

o primos o incluso a otras familias. Que elaboren parte. Por ejemplo, le podemos 

hacer 100 bracitos a otros 100 cabecitas o el pelo y así nos ayudamos.  

 

Es común que algunos talleres cuando la división de las tareas es insuficiente, 

involucren otras unidades domésticas que también tengan talleres o sean 

cercanas.  Algunas artesanas mencionaron que esto lo empezaron a realizar a 

partir de que la muñequita se popularizó. 

 

A partir de que empezaron a pedir muchas leles hicimos esto. Sobre todo, porque 

vimos que era mucho trabajo y no nos dábamos abasto. Nos mandaban pedir por 

ejemplo 1000 leles y pues entre tres o cuatro no podíamos y luego si quedamos mal 

compraban las monitas chinas [mencionan monas chinas refiriéndose a monas 



 

127 

producidas por maquilas o hechas directamente en china]. Entonces le decíamos a 

otro taller ayúdame tu saca manitas o cabecitas y yo el torso y ya después lo juntamos 

[...] al final ya les dábamos una parte de lo ganado, aunque no ganaremos el chiste 

es no quedar mal y se quedará el trabajo para nosotros y no compraran monas chinas 

[...] ya cuando sabemos que no vamos a sacar el trabajo le hacemos así, incluso ya 

hasta otros talleres nos buscan para echarles la mano. Entre todos nos ayudamos 

(Estela 2024) 

 

A partir de lo mencionado por las artesanas es posible que esta forma de 

producción en la cual se dividen el trabajo en partes entre varios talleres haya 

surgido a partir del 2018 que se popularizó lele ya que se empezó a comercializar 

de forma masiva. si bien las artesanas señalan que antes ya se dividían el trabajo 

al interior de los talleres, si reconocen que involucrar a los demás talleres es algo 

muy reciente.  

De esta forma pueden hacer frente a la demanda, a partir de adaptar un 

sistema de creación que tiene tintes más de producción en serie. Al final estas 

nuevas lógicas de elaboración de artesanías, ya no son algo extrañas, sino que 

los mismos talleres son capaces de producirlas y reproducirlas.            

3.6.3 Innovación 

Dentro del trabajo artesanal, así como bajo el contexto asimétrico en el cual este 

se realiza. El quehacer de las artesanas se ha venido transformando tanto como 

una forma de protección, así como una forma de sobrevivencia y de asegurar 

que parte de su cultura se preserve y continúe siendo propia.  A través de la 

innovación un grupo crea nuevos elementos culturales propios, que pasan a 

formar parte de su patrimonio cultural. 

3.6.3.1 Significados nuevos e iconografía de los trajes.  

Durante el trabajo de campo y al preguntarle a distintos artesanos el significado 

del bordado, muchos mencionaban que ya ese saber se había perdido, que sólo 

lo conocían los viejos y que ya no quedaba nadie. Sin embargo, reconocieron 

que existía una persona, en especial una artesana, que dice conocer y explicar 

el significado del bordado. A pesar de esto el acercamiento con esta artesana 



 

128 

que se comentaba que estaba comenzando a dar un nuevo significado del 

bordado, no se pudo llevar a cabo debido a las rencillas que existían (véase p. 

96).  

Por otra parte, los patrones e iconografía del bordado, sobre todo del que 

es utilizado en el traje y es más de uso dentro de la comunidad ha venido 

sufriendo transformaciones.  A los trajes se les han incorporado nuevos patrones 

de bordado. 

Estas diferencias se ven principalmente en los animales que se integran, 

tal y como mencionan algunas artesanas, se han comenzado a ver animales 

como perros, burros e inclusive elefantes y jirafas. Estos son bordados que 

agrega cada artesana con el fin del fin de hacer más vistosos sus trajes durante 

las fiestas, celebraciones o eventos. También señalan las artesanas que algunas 

mujeres de la comunidad han comenzado a meter más colores y los cuales son 

más vistosos, así como también han hecho las tiras policromáticas. Una mujer 

otomí en el barrio centro señala: “anteriormente las tiras eran de un color ahora 

pueden verse hasta 2 o más colores en ellas”. 

A pesar que la iconografía se ha transformado, lo cierto es que se sigue 

bordando elementos que se relacionan con la naturaleza, como lo son los astros, 

flores o animales e insectos.  

Sin embargo, el traje sigue siendo una pieza íntima y muy importante 

para las artesanas. Muchas usan trajes diarios ya que para ellas representa su 

identidad y se sienten orgullosas, pero también son un elemento importante para 

las celebraciones dentro de la comunidad. Son todos estos elementos los que 

hacen del traje una pieza en la cual se lleva a cabo la innovación de forma 

frecuente. Esto no sólo permite que la cultura se preserve, sino que siga viva. El 

traje ha pasado también por un proceso de resignificación” anteriormente nos 

daba pena usar el traje en la ciudad, pero yo les digo usen el traje al final somos 

indígenas y así vestimos” (Josefina, 2024). Si bien con la discriminación una 

serie de elementos culturales se fueron perdiendo como el idioma y el vestuario 

como lo señalan algunas artesanas, es este nuevo sentido de orgullo por lo que 

se es lo que ha permitido el resurgir de signos y símbolos que las artesanas 

ñäñhö apropia. La innovación es un elemento importante para la reinserción de 



 

129 

estos elementos. El hecho de que digan que meten más colores o formas para 

lucirlas ante la comunidad es una forma de traer estas expresiones que se 

estaban olvidando y reinsertarse en el contexto actual en sus propios términos. 

La innovación de rasgos y elementos culturales, es importante porque permite la 

continuidad de la cultura, así como el control de la misma comunidad sobre los 

elementos culturales propios. 

3.6.3.2 Uso de redes sociales y nuevas plataformas. 

A partir de la pandemia por COVID 19, muchos talleres tuvieron serios 

problemas, ya que no podían vender en el centro debido a la cuarentena y a que 

no había transporte. Debido a ello muchas artesanas se vieron en la necesidad 

de buscar otros espacios y medios por los cuales vender y dar a conocer sus 

artesanías. Durante la pandemia la mejor opción para esto fue el internet. 

Estela (2024) comenta que no sabían dónde vender y casi no había trabajo. por 

lo que decidieron empezar a vender por internet, primero en el Facebook y luego 

en otras plataformas, aunque no especificó en cuáles.  

De esta forma diversos talleres de San Ildefonso comenzaron a abrir 

páginas de Facebook, de hecho, se pueden encontrar actualmente diversos 

talleres, así como hacer encargos con estos mediante el Facebook. En dicha 

plataforma se buscó mostrar el trabajo del taller y realizar ventas a otras partes. 

 

Empezamos a vender las monitas por las redes, incluso ya se van a otros estados y 

países. Y ya ahí pues tenemos nuestro guardadito, de hecho, ese dinero no lo 

contamos para los gastos de la casa es sólo para emergencias, como un ahorro [...] 

a veces en las redes hacen pedidos más grandes y pues ya entre todas le echamos 

o incluso vamos a otros talleres y pedimos ayuda; que ellos hagan unas cosas y 

nosotras otras. (Estela, 2024) 

 

También es posible observar que ya hay venta de muñequitas en Amazon u otras 

plataformas de ventas online. Si bien hay marcas como Alkimia Inc, las cuales 

son empresas registradas en EEUU y que lucran con textiles artesanales de 

algunos pueblos originarios; también podemos encontrar algunas muñecas que 



 

130 

son vendidas por algunos artesanos y talleres de Amealco, principalmente de 

Santiago. 

La incorporación de las artesanas a las ventas mediante el internet no 

ha logrado desplazar el ir al centro a vender sus piezas. Es una herramienta que 

les ayuda a tener cierta seguridad, sobre todo en las ocasiones que es más difícil 

la venta en el centro o por otras razones, pero no ha logrado sustituir el proceso 

el proceso de ir al centro a vender.  

Por otra parte, se ha comenzado a disputar otros espacios en los que 

marcas e intermediarios tenían el control, si bien dentro de San Ildefonso aún no 

es tan sólida la venta de artesanías por medio del internet como en Santiago, las 

artesanas de San Ildefonso se encuentran poco a poco ingresando a estos 

espacios.    

 

Externos 

Una vez explicados algunos rasgos o elementos que se pudieron identificar que 

forman parte del control de la comunidad. Vamos a explicar los elementos 

externos. Este segundo cuadro muestra elementos o rasgos culturales los cuales 

el poder, en una relación asimétrica con la cultura subalterna ha enajenado, 

suprimido o impuesto. Son elementos sobre los cuales la cultura subalterna ha 

perdido o no tiene poder de decisión (cuadro 2):  

 

Cuadro 5 

Decisiones externas sobre elementos culturales 

Enajenación Supresión Imposición 

Uso de la identidad 

étnica 

Conocimiento de la 

iconografía clásica 

Espacios de 

comercialización 

Propiedad intelectual de 

la artesanía textil 

principalmente de la 

muñeca 

 

Invisibilización de las 

artesanas o creadoras 

 

Algunos elementos 

iconográficos 



 

131 

Intermediarios  

Lazos comunitarios 

Diseños 

Espacios de venta Precios  

Elaboración propia 

3.6.4 Enajenación 

Algunos elementos culturales que son propios de la comunidad o que han sido 

apropiados por ésta, se ha entrado en una dinámica de extracción sistemática 

por parte del Mercado y Estado con el fin de volverlos comerciales o símbolos 

propios. 

3.6.4.1 Uso de la identidad étnica y propiedad intelectual de las artesanías 

textiles 

Si bien como tal la identidad del artesano no se ha enajenado por completo, 

algunos elementos identitarios si se han visto envueltos en un proceso de 

apropiación por parte del poder estatal y comercial. Una de las expresiones más 

fáciles de identificar que se enfrenta a esta enajenación es la muñeca lele.  

Si bien se dirá que la muñeca lele no es originaria de la región, lo cierto es que 

fue un elemento que se introdujo con el fin de que las artesanas mazahuas y 

otomíes lo elaborarán y el cual ya se ha apropiado por las artesanas, tanto así 

que lo identifican como una carta de presentación de su cultura. No por nada 

ellas perciben que el turismo viene por ellas, después de las giras que ha hecho 

por el mundo. 

Uno de estos fenómenos de uso e intento de enajenación de la identidad 

ñañhö de las artesanas; fue justo la gira de lele, las cuales se llevaron a cabo en 

el 2019 y 2023, después de su nombramiento como patrimonio. Dichas giras 

tenían la finalidad de llevar una versión gigante de lele para promover a 

Querétaro como un destino turístico.  En 2019 la gira se llevó a cabo en Madrid, 

Londres, Shangai, Sidney, Chicago, San Francisco, Los Ángeles, Toronto y 

Montreal. Mientras que en el 2023 la gira se limitó a ciudades de los Estados 

Unidos.   



 

132 

Estas giras fueron muy mediatizadas. En los distintos medios de comunicación 

se hablaba de lele como la embajadora de la entidad queretana en distintos 

países e incluso como la embajadora de México. También se le nombraba como 

la muñeca del pueblo de Amealco: sin mencionar a la cultura ñañhö ni a las 

comunidades de San Ildefonso y Santiago. También como un juguete ancestral 

mexicano. En los medios principalmente se señalaba como un símbolo de la 

identidad estatal o representativo del estado, el cual cargaba la riqueza cultural 

de Querétaro; incluso lele tenía la tarea de dar a conocer el Estado de Querétaro 

en el extranjero, así como los atractivos de la entidad. “La visita responde a un 

impulso a las tradiciones y turísticas mexicanas en la zona” (Reyes, 2023). 

Es así que la muñeca, un elemento cultural apropiado por las artesanas, 

es ahora un símbolo de la identidad estatal queretana, así como la punta de lanza 

mediante la cual se ha buscado hacer campañas de captación de turismo que 

beneficie económicamente a Querétaro y principalmente a la capital.  

Junto a este proceso en el cual el Estado utiliza a la muñeca como un símbolo 

de la identidad estatal, el mercado comienza a utilizarla como una pieza más del 

amplio repertorio de las “artesanías mexicanas” uno de los tantos souvenirs del 

turista, es así que se comienza a insertar a una dinámica de mercado en la cual 

se comienzan a consolidar marcas y las artesanas se ven inmersas en dinámicas 

económicas asimétricas. Esto se vió claramente en las boutiques eventos, 

mediante la negación de que esos elementos culturales fueran otomíes y con la 

exaltación de decirle “artesanía mexicana” o “artesanía queretana”.  

No es de esperarse que un sinfín de marcas, boutiques vendan la misma 

muñequita al triple de precio del que puede ofrecer una artesana o que 

maquiladoras realicen producciones en serie y así poder vender el doble de 

económico una muñeca a diferencia de las artesanas.   

De esta forma se deja de reconocer a la muñeca como un elemento 

cultural de las artesas y además se les quita poco a poco poder de decisión sobre 

éste, ya que siendo un símbolo representante de la identidad estatal, poco a poco 

se cristaliza y de esta forma se impone una forma de representarla y de venderla.   

Este elemento actualmente se encuentra en disputa por seguir formando 

parte del patrimonio heredado de las artesanas o pasar a ser parte de la identidad 



 

133 

estatal. Es importante señalar que la dicha disputa no es visible a simple vista ya 

que se da en la cotidianidad de los actores, sin embargo, hay elementos que nos 

permiten identificarla. 

Uno de estos elementos es el hecho de que lele siendo una 

representante de la identidad estatal pero también de la identidad étnica de las 

artesanas. A estas últimas se les restringe su venta e incluso no se les apoya 

brindando espacios para que ellas vendan estas piezas, en cambio el estado 

apoya a marcas, a Amazon, a Liverpool o incluso a boutiques para que las 

comercialicen.  

 

Yo siento que el gobierno de Querétaro es algo racista, porque si presume a la 

muñequita, pero a nosotras nos excluye, usan nuestra imagen, pero no nos quieren 

en el centro [...] no nos dejan vender luego en el centro que por que demos mala 

imagen. (Leti 2023)   

 

Yo siento que este gobierno y los pasados son muy racistas, no apoyan a los 

artesanos, presumen nuestros bordados, pero a nosotras no nos quieren ni ver, como 

que nos ven por abajo como inferiores. (Aida, 2023) 

 

El discurso del Estado, es el de exaltar ciertos elementos culturales 

pertenecientes a la cultura ñañhö, pero desarraigado de las artesanas y 

mostrando una visión depurada y lista para el mostrador de Liverpool. Todo esto 

ha traído una serie de disputas por la propiedad intelectual de lele. Debido a la 

gran promoción que tuvo después de su patrimonialización, distintas marcas 

buscaron registrar a lele como propiedad intelectual suya e incluso el Estado de 

Querétaro busco dicho nombramiento.  

Para el 2019 empezó a existir un conflicto en torno a la propiedad 

intelectual de la muñeca lele, ya que una serie de particulares buscaron 

patentarla como propiedad propia e incluso patentar el bordado para su 

comercialización. Sin embargo, para el 2020 el ejecutivo del Estado de Querétaro 

consiguió el registro de la muñeca. El registro se realizó con la finalidad de 

organizar festivales y eventos culturales. Sin embargo, los artesanos locales no 

tienen injerencia en el registro y aun el sector público y privado no han 



 

134 

consolidado un registro (Hernández, 2021).  Si bien todavía no existe un registro 

(2024) la tentativa de registro está y en ninguna de ellas aparecen los artesanos 

ñañhö.  

Este elemento ha sido enajenado ya que cuando el estado decide hacer 

uso de la identidad ñañhö, como un elemento de identidad estatal. Cristaliza la 

cultura, es decir prepara toda una puesta en escena de lo que es otomí o más 

allá de eso lo que es la cultura queretana y lo que no es. Se crea una especie de 

traducción de la identidad étnica de las artesanas, la cual es más útil para los 

intereses del proyecto gubernamental. Lele es el elemento sobre el cual es 

visible dicho fenómeno, lele ya no es la muñeca de las artesanas ñañhö, sino 

que se vuelve la embajadora de Querétaro en el mundo, la representante del 

estado y esto implica que su estética y su significado deban tener ciertas 

características y limitantes las cuales beneficien a los grupos de interés. 

Restringido así la capacidad de transformación en todos los sentidos de la 

muñeca por parte de las artesanas. Este elemento que para las artesanas 

concentra emociones, orgullos, significados y una especie de credencial de 

presentación de su cultura, es folklorizada, cristalizada y mercantilizada. No se 

vuelve más que una patente, la cual el mercado y el Estado disputan.             

3.6.4.2 Espacios de venta 

Existe elemento cultural el cual están relacionados con un espacio. En un 

principio esté espacio se impuso como una forma de terminar con el ambulantaje 

de las artesanas se creó el Centro de Desarrollo Artesanal Indígena (CEDAI). El 

CEDAI se ubica en la calle Ignacio Allende sur número 20. Este edificio fue 

fundado en el 2015, en su interior contaba con el museo de la muñeca. La 

finalidad oficial de este espacio, era el de promover la artesanía del Estado, pero 

sobre todo era un lugar en el cual se les prometió a las artesanas y artesanos 

ñañhös y en el cual iban a tener espacios de venta, creando una especie de 

mercado de artesanías. Esto Debido a que a las artesanas se les lleva 

prometiendo un mercado donde puedan vender desde hace unos años.   

Algunas artesanas mencionan que Kuri el actual gobernador se reunió 

con ellas antes de entrar y en los primeros años, con el fin de conseguir alguna 



 

135 

solución a los espacios de venta. Ellos les comentaron que para eso estaba el 

CEDAI y además les prometieron la construcción de un mercado, promesa que 

según las artesanas siempre han hecho y nunca han cumplido. La solución del 

gobierno era que ellos (gobierno) les iban a buscar una casona en el centro para 

que vendieran, pero que corría por la cuenta de los artesanos los mantenimientos 

de la casa, la restauración y si el espacio era rentado a un privado, el pago de la 

renta.  cosa que resultaba imposible para muchos artesanos ya que viven al día. 

Así que el único espacio que queda y que se llegaron a apropiar algunos 

artesanos fue el CEDAI. 

La artesana Dora (2023) nos comentó que este espacio se inició con 40 familia 

de artesanos todos indígenas25. Sin embargo, actualmente señala que ya se 

fueron los indígenas de ese espacio. 

Por su parte las artesanas mencionan que el CEDAI es usado 

principalmente como bodega, ya que ahí no se vende y el turismo no llega hasta 

allá. Los pocos puestos de artesanas ñañhö que hay en el edificio son de mujeres 

grandes de entre 80 años o más y las cuales difícilmente hablan español. 

 La señora Dora (2023) señalaba que hay quienes dicen que ese espacio 

ya sólo se usa como bodega, ya que son pocos los que todavía abren. Esto se 

debe a que la gente no va al lugar ya que está mal ubicado. La ubicación está 

muy escondida y es poco llamativa, además luego la gente piensa que cobran 

por entrar o no saben que es el lugar y decide pasar de largo. Esto se complicó 

ahora que ya se quitó el museo de la muñeca. Esta fue la principal razón por lo 

que los indígenas se fueron, porque no vendían. Otro de los problemas es que 

no le dan difusión al lugar, mencionó que hay más difusión por parte de 

universidades privadas como el Anáhuac y el Tec. de Monterrey, que de los 

mismos encargados del lugar. Ella identifica que la falta de apoyo por parte del 

gobierno, es por los intereses políticos, ellos ya ni siquiera se encargan 

directamente del espacio, delegaron esa responsabilidad a una asociación civil. 

Las universidades privadas hacen más por el centro que el gobierno y la 

asociación. 

                                                
25 Se usará el término de indígenas ya que es el término con el que la señora Dora se refirió a 
las artesanas ñahñö  



 

136 

Debido a que se delegó y las artesanas ocupan este edificio como bodega, poco 

a poco se han venido quitando espacios a los artesanos ñañhös y se les han 

otorgado a emprendedores y personas que quieren posicionar un producto 

artesanal, como jabones, nieves, café etc.  

Dora (2023) mencionaba que actualmente han llegado artesanos y 

emprendedores ahí que son de otras partes, por ejemplo, ella viene de Guerrero 

de una ciudad cercana a Taxco y vende joyería. Otro chico es de la ciudad de 

Querétaro y vende chocolate artesanal que él mismo hace y trae de Oaxaca. 

Otro de sus vecinos trae artesanías de chiapas, hay otro emprendedor que vende 

su marca de café de Oaxaca. Dora (2023) aseguraba que todavía habían 

muchos espacios dentro del centro que se podían ocupar y que ya no 

necesariamente se requería que fueras indígena o que se les dieran a indígenas 

para ocuparlos. También reconocía que a veces muchos de los espacios eran 

dados a los cercanos de la asociación que se encarga de administrar el espacio. 

Las artesanas del Centro histórico reconocían que tenían a un conocido 

o familiar que tenía espacio en el CEDAI y por lo general se ha venido usando 

de bodega y no sólo para los que tenían espacio sino también para otros 

artesanos que andaban en el centro. Sin embargo poco a poco les han quitado 

lugares y   ya no pueden pedir uno ya que les mencionan que los espacios ya 

están dados y que no hay espacio. De está forma el CEDAI se ha vuelto un 

espacio sobre el cual la asociación civil, que por cierto se encuentra ligada al 

gobierno del Estado de Querétaro, tiene pleno control de quien puede hacer uso 

del espacio y bajo qué términos; desalojando y cerrando la puerta a artesana y 

artesanos los cuales ya tenía una dinámica de uso del espacio.     

Por otra parte, como ya se mencionó el centro histórico más allá de ser 

un espacio de venta es un lugar históricamente construido y habitado por las 

artesanas. Y que está fuertemente limitado por parte del gobierno del Estado. Es 

en este espacio donde hay una lucha constante. El estado constantemente ya 

sea a través de las leyes o la fuerza pública retira a las artesanas. Sin embargo, 

ellas regresan y se niegan a retirarse. A pesar de ello, quien el poder de dictar 

cuando no, cuando sí y cómo se debe usar las plazas públicas recae en el 

gobierno, el cual tiene un grado de control sobre este espacio que ha sido 



 

137 

históricamente habitado por las artesanas. Si bien se puede decir que el centro 

histórico es un espacio público y por lo tanto el Estado tiene todo derecho sobre 

ellos. La realidad es que aquí se puede observar una yuxtaposición compleja. Ya 

que, si bien el Estado tiene la jurisdicción sobre ellos, las artesanas tienen 

emociones hacía este espació, forma parte del circuito de creación textil y es un 

espacio importante en las cuales muchas han aprendido y reproducido el 

quehacer textil por mínimo dos generaciones. En pocas palabras se puede 

considerar como un elemento que forma parte de su cotidianidad y cultura. En 

este sentido el centro es un lugar el cual no es totalmente propio, ya que es un 

espacio público, de la cultura de las artesanas ñañhö, si la trastoca y los 

miembros de dicho grupo la sienten parte de sí mismo.   

Por otra parte, otro espacio de venta son las redes y el mundo digital. 

Muchas artesanas, que como ya se mencionó venden dentro de la red, lo hacen 

a través de plataformas como Facebook. Sin embargo, parte de las artesanías 

textiles de dichas comunidades también son exhibidas en Amazon o mercado 

libre. Las artesanías que son exhibidas en esta plataforma no son directamente 

de las artesanas. Pertenecen a maquilas chinas o a marcas estadounidenses y 

mexicanas que se dedican a vender artesanías textiles mexicanas. Por otra 

parte, en el 2017 el gobierno del estado creó la marca "Auténtica" con el fin de 

comercializar tanto en la tienda Liverpool y Amazon artesanías “queretanas”. 

Actualmente la Casa Queretana de la Artesanía comercializa productos 

artesanales por medio de dichos espacios, pero ningún artesano forma parte de 

esta dinámica de venta. 

Tras el conflicto con el desalojo de las artesanas en el centro histórico 

llevado a cabo por el gobierno municipal a finales del 2024. El CEDAI se 

reestructuró y renovó, actualmente se le conoce como el Mercado Artesanal. Si 

bien hay artesanos otomíes, los locatarios son muy variados. Puedes encontrar 

desde emprendedores que venden café, chocolate de Oaxaca, vendedor de 

pomada o shampoos artesanales, hasta artesanas otomíes y nahuas. Sin 

embargo, uno de los hechos más relevantes es que en el nombre se le quitó el 

término indígena y se dejó Mercado artesanal. El mercado tiene poco y aun no 

se sabe en qué deparará este nuevo espacio.           



 

138 

3.6.5 Supresión 

La supresión hace referencia a elementos culturales que por la coacción de los 

dominantes se han ido suprimiendo de la cultura subalterna, en el caso de la 

artesanía son difíciles de identificar sobre todo porque hay toda una generación 

que no recuerda muy bien como era antes y justamente este es uno de los 

principales elementos que se han suprimido y por el cual se comienza.   

3.6.5.1 Conocimiento de la Iconografía clásica y memoria 

Dentro de la comunidad existe un poco de olvido de los saberes de los abuelos 

o abuelas. Hay cosas que se les suele preguntar y en ocasiones suelen 

mencionar que eso lo saben bien los viejos, el problema es que ya quedan pocos 

viejos. Hay cosas que se van dejando, sobre todo porque a los jóvenes ya nos 

les gustan” (Estela,2024). Unos de estos elementos ha sido el conocimiento de 

lo que significan o representan cada uno de los patrones del bordado se han ido 

perdiendo.  

El olvido suele estar relacionado sobre todo por el divorcio que existió en 

un tiempo entre la cultura y la juventud. Si bien actualmente se ha comenzado a 

reivindicar el ser parte de esta cultura, durante un tiempo se olvidó de sus 

tradiciones debido a la discriminación que algunos integrantes de la comunidad 

y sobre todo los jóvenes resentían. Debido a ello una parte importante dejó de 

aprender los saberes y conocimientos de la comunidad; provocando que estos 

se quedaran delegados como conocimiento de los más grandes. Actualmente 

muchos de estos se han perdido debido a que los viejos se van muriendo. 

Es importante mencionar que las culturas originarias en México, han 

estado constantemente asediadas por el proyecto del nacionalismo mexicano, el 

cual durante un tiempo buscó la homogeneización de la nación: la mestización 

del país. Durante mucho tiempo incluso se vio al “indígena” como una amenaza 

al desarrollo y modernización de la nación, así como un lastre y una 

problemática. Se borró del proyecto del país al “indígena” y sólo quedó el “indio” 

prehispánico que daba identidad y legitimidad al Estado moderno mexicano, el 

cual era el heredero de lo mejor de Europa y lo mejor de Mesoamérica (Warman, 

2022). Esta perspectiva trajo consigo una discriminación estructural hacia las 



 

139 

comunidades originarias cimentada en la necesidad de homogeneidad identitaria 

y poblacional. Dicha discriminación y marginación trajo consigo la ruptura 

durante mucho tiempo entre algunos jóvenes de las comunidades originarias y 

su cultura madre, fenómeno que es claramente visible en San Ildefonso, y el 

olvido de saberes y conocimientos, como la iconografía del bordado ñañhö. La 

relación asimétrica entre la cultura dominante y la cultura ñañhö, abonó a la 

supresión de elementos importantes que configuraban la identidad de la 

comunidad. Con ello también vino el desuso del traje típico por jóvenes, ya que 

quien usaba éste constantemente era señalado y el abandono de la artesanía 

textil por algunas jóvenes de la comunidad.  

Es común que cuando se les pregunta a las artesanas si tiene algún 

significado el bordado, ellas te mencionen que ellas ya no conocen el significado. 

Los que saben de eso eran los de antes o los abuelos, que sí había antes gente 

que sabía leer el bordado pero que ya no hay. También comentan que ya es 

difícil encontrar en la comunidad alguien con edad para que lo recuerde. Sin 

embargo, menciona que parece que se inspiraban en los animales que había 

alrededor, pero que el significado ya no lo recuerdan.  

Parte de los saberes se han olvidado de la comunidad, están 

fuertemente ligados al olvido por parte de la juventud sobre todo a su temor a ser 

discriminados, a ser categorizados como indígenas o al buscar encajar en una 

vida más “moderna”. A la par actualmente el turismo ha traído consigo que 

algunas personas de la comunidad reinventen el significado del bordado con la 

finalidad de que sea más atractivo a la comercialización. Dando pie a una 

coyuntura importante en la memoria del sentido y significado del bordado.                                                                                 

3.6.5.2 Supresión de la artesana 

Una parte importante que genera la relación asimétrica entre Estado, mercado y 

las artesanas, es su invisibilización. Gran parte de sus artesanías son tomadas 

tanto por el Estado como por marcas textiles o el mercado como bordados 

mexicanos. De hecho, para el gobierno las artesanas sólo se vuelven una parte 

fundamental cuando forman parte de eventos o notas periodísticas en las cuales 

se hable sobre apoyos gubernamentales que se les da a la “población indígena”.  



 

140 

Por su parte a las artesanías se les reconoce como artesanías queretanas, 

artesanías del Estado o en su defecto artesanías mexicanas. Invisibilizado que 

pertenecen a la cultura de la que proceden. Así mismo se invisibiliza, al ser 

vendido en algunos espacios boutiques o en tiendas pertenecientes al gobierno 

de Querétaro, ya que en estas tiendas no aparecen los nombres o hacen 

referencias a las artesanas como colaboradoras o creadoras de estas piezas. 

Si bien es común dentro de las transacciones dentro de un modelo 

capitalista haya una invisibilización del creador y los procesos de producción de 

una mercancía. Dentro de la artesanía lo que se da es una invisibilización 

sistemática de las artesanas y la cultura a la cual pertenece este rasgo cultural. 

Existe una apropiación por parte del estado y marcas comerciales de la artesanía 

textil. Está especie de fagocitación es visible en dentro a partir de una serie de 

fenómenos que se pudieron apreciar a lo largo de la investigación. 

En un primer lugar se pudo observar la negación de las artesanas en los 

espacios públicos. Es decir, las artesanas son removidas de algunos espacios. 

Actualmente se han llevado varios operativos para que las artesanas que ocupan 

las principales plazas del centro histórico como la Plaza de Armas y el Jardín 

Zenea, sean removidas por la fuerza. El último intento de esto se llevó a cabo en 

octubre del 2024. Las artesanas suelen ser retiradas de la vista del público y del 

visitante. Incluso ellas señalan que se les ha comentado que son retiradas por 

que dan una mala imagen. Si no son retiradas se les recluye en las periferias del 

centro histórico en aquellos espacios donde son poco vistas. 

Por otra parte, en los puestos de artesanía que hay en el centro ellas mismas 

señalan que muchos de los dueños de los puestos no son parte de sus 

comunidades e incluso no forman parte de las dinámicas que sí forman parte los 

artesanos que vienen de las comunidades de Amealco. 

Por último, el Estado suele beneficiar a boutiques y marcas que no son parte de 

la comunidad, por lo general pertenecen a diseñadoras y diseñadores que crean 

sus piezas intervenidas por bordado otomí. La Secretaría de Turismo del Estado, 

así como los distintos organismos gubernamentales, suelen visibilizar e impulsar 

a las marcas formadas por emprendedores, diseñadoras o diseñadores que a 

los propios artesanos. Estas marcas son las que representan al Estado en ferias 



 

141 

de artesanías, festivales y demás eventos. En pasarelas de moda tanto privadas 

como del Estado, se suele exaltar a las diseñadoras que intervinieron sus piezas 

con algún bordado, pero por lo general no hay ninguna artesana entre el público 

o no se menciona la labor de estas.  De las pasarelas presentadas entre el último 

semestre del 2023 y el primero del 2024, sólo en una edición de la pasarela 

llamada Nthoki ‘Ye̲ fot’se̲ se presentaron entre el público artesana que ayudaron 

a colaborar con diseños presentados. A pesar de ello este reconocimiento fue 

sólo una mención y un breve aplauso. Aunado a esta falta de reconocimiento, 

por lo general no se suele mencionar las comunidades o incluso la cultura a quien 

pertenecen estas expresiones textiles. Cuando se refiere a estas expresiones 

sólo se dice que es artesanía mexicana, artesanía queretana o de la región de 

Querétaro.  

A partir de todo esto podemos observar que ante el ojo público se busca 

suprimir la identidad ñañhö, así como a sus actores. Esto se vuelve un ejercicio 

sistemático de apropiación de elementos como textiles, palabra o partes de la 

identidad ñañhö por parte del Mercado y los gobiernos municipales y Estatales; 

a pastor de la supresión de la cultura y los actores de la cultura la cual es 

heredera de esos elementos culturales.  

Este proceso se da por medio del desalojo forzado y violento de 

artesanas y artesanas del ojo público. Por el intercambio de artesanas por 

diseñadoras o diseñadores, marcas y emprendedores (mestizos) que 

comercializan con la artesanía en los espacios públicos y boutiques. Por último, 

la enajenación sistemática de distintos elementos culturales como diseños de 

bordados, palabras etc. Con el fin de crear elementos representativos de la 

identidad estatal usados como símbolo o eslogan de Querétaro ante el ojo 

público, dar legitimidad al Estado y atraer turismo.   

3.6.5.3 Lazos comunitarios 

Antes de iniciar este apartado es importante mencionar que los lazos 

comunitarios como tal no se han suprimido en su totalidad, ya que van más allá 

de las relaciones formadas por artesanos y talleres. Existen otras expresiones 

culturales como por ejemplo la religión o fiestas en las cuales podemos observar 



 

142 

fuertes lazos. Sin embargo, las relaciones entre artesanos también se han visto 

trastocadas tras ciertas prácticas y dinámicas principalmente en el entorno de 

competencia mercantil ha traído consigo una serie de enemistades.  

Estas enemistades poco a poco han venido fragmentando relaciones al interior 

de la comunidad guiadas por envidias o por simplemente actitudes de algunas y 

algunos artesanos que tiene por finalidad conseguir una mayor venta de sus 

productos. Si bien algunas artesanas, señalan que realmente entre ellas no son 

muy unidas26:  

 

[…] Por lo general trabajamos solas, casi no nos juntamos con otras, cada quién en 

sus cosas. Aunque hemos intentado crear algo sobre todo para que el gobierno nos 

haga caso, pero es difícil [...] luego hay personas que tienen sus intereses o no se 

llegan a acuerdos y no se termina haciendo nada (Estela, 2024). 

 

Algunos talleres se llevan bien con otros, incluso se piden apoyo cuando son 

producciones muy grandes, por medio de acuerdos comerciales. Sin embargo, 

también hay comentarios o actitudes en las cuales artesanas relegan o ven con 

malos ojos a otros. Se suele mencionar que estas otras artesanas no realizan el 

trabajo o que inventan significados sobre el bordado sin siquiera trabajar este o 

(uno de los comentarios más comunes) se les menciona que son revendedores 

o simplemente se menciona a estos artesanos como personas foráneas que no 

son parte de la comunidad. De igual forma los artesanos que tienen relaciones o 

apoyos gubernamentales, en ocasiones suelen ser percibidos como personas 

que se aprovecharon de alguna de las organizaciones anteriores y se vendieron 

a los políticos. Suele haber en ocasiones algo de desdén hacia ellos, aunque 

nunca llega a ser algo muy visible ni muy grave.  

Es importante señalar que, si bien existe un poco, este rechazo ha 

llevado a erosionar relaciones internas por parte de talleres y artesanos.  

A pesar de ello a mediados y finales del año 2024 los artesanos han sido 

acosados de forma más intensa por parte del gobierno municipal y estatal; esto 

ha traído consigo una re unificación por parte de los artesanos, así como la 

                                                
26 El hablar que no son muy unidas hacen referencia a otras artesanas o talleres familiares que 
no forman que no se relacionan con su taller. 



 

143 

búsqueda de consolidar una organización que les ayude a defenderse. Esto es 

reciente por lo que es difícil prever en qué terminará todo esto. De igual forma es 

difícil visualizar si en lugar de verse cada vez más erosionadas las relaciones 

entre los artesanos terminan pasando todo lo contrario.       

 

3.6.6 Imposición 

En el proceso de control cultural hay elementos culturales que son impuestos por 

parte de la cultura hegemónica y los cuales pertenecen al grupo dominante o a 

la percepción que este grupo tiene de lo que debe ser el otro. Un ejemplo de ello 

ha sido el aprender y hablar el idioma español a pueblos originarios.     

3.6.6.1 Espacios comerciales y precios 

El Espacio es uno de los principales problemas que atraviesan las artesanas a 

la hora de vender sus piezas, así como también es uno de los principales 

espacios que se les restringe. Por un lado, no se les permite estar en el centro 

histórico.  

Cuando se inició el trabajo de campo se les limitaba el tiempo de estancia 

a 20 minutos, Aida (2023) mencionaba que les decían que era porque estaba 

mal el ambulantaje y que si querían ellos (los gobernadores y presidentes 

municipales) se encargaban de buscarles una casona en el centro para rentar y 

poner el mercado artesanal. Sin embargo, los artesanos se encargarían de 

remodelarla, darle mantenimiento y pagar el alquiler. Aida comentaba que a 

pesar de que vieron la posibilidad los montos de dinero que les planteaba el 

gobierno eran muy altos, ni entre todos los artesanos podrían financiarlo.   

Aunado a ello las artesanas siempre señalaban que a pesar que les 

decían que era por cuestión del ambulantaje, en ocasiones se les llegó a escapar 

o los mismos inspectores les mencionaron que la razón que no las dejaban 

vender era porque  “dan mala imagen”. 

 

Nos dicen que en el centro no podemos vender qué porque es ilegal el ambulantaje 

[...] ellos nos dicen si quieren váyanse a las orillas del centro o al Jardín Guerrero. 

Pero pues eso es centro no entendemos, más bien que no quieren que la gente nos 

vea (Artesana de Santiago vendiendo en el Jardín de la Corregidora, 2023). 



 

144 

 

Esto molestaba a las artesanas27 debido a que ellas mencionaban, que esta era 

su tierra y que estaban incluso mucho antes que muchos de los que vienen de 

fuera que son dueños de los locales. Encontraban ofensivo que no se les 

permitiera vender en “mi tierra”. 

Por otra parte, se las mandaba al CEDAI, sin embargo, mencionaban 

que este espacio estaba olvidado “nadie va para allá” y que la mayoría de los 

espacios ya estaban dados e incluso a personas no indígenas. 

El espacio de venta es limitado, por un lado, se busca que las artesanas 

venden en espacios establecidos; sin embargo. por lo que se logró ver y lo que 

mencionan las artesanas, pareciera que tanto el mercado como como el Estado 

lo que buscan es que las artesanas no sean las figuras públicas que venden 

dichos productos. Esto se puede ver claramente cuando financian, así como 

llevan a ferias o pasarelas al interior de la república o internacionalmente a 

marcas de artesanía textil principalmente creadas por personas mestizas y las 

cuales son la cara directa del producto, de igual forma en las pasarelas se suele 

llevar a las diseñadoras como representantes e invisibilizar a las artesanas.  

Es por eso que las artesanas tienen limitantes al acceder a ciertos 

espacios, limitantes determinados por el estado quien está dictando de qué 

espacios y dinámicas pueden las artesanas formar parte y de cuáles no.   

Por otra parte, dentro de estas dinámicas asimétricas también podemos 

apreciar que existe una especie de imposición sutil en los precios de las 

artesanías. Si bien en este aspecto ni el estado o el mercado pareciera que tiene 

una intervención directa, es visible la influencia que estos tienen. Por una parte 

al restringir los espacios de venta, como lo es el centro histórico y el CEDAI. Las 

artesanas sienten que constantemente tienen que malbaratar su trabajo por esta 

razón.  

 

Cómo nos ven en la calle no nos compran al precio, nos regatean. Tal vez en otro 

lugar o en el CEDAI no nos regatearían, pero allá luego no va nadie, aquí regateado, 

                                                
27 Esto sólo se les escuchó decir a las artesanas provenientes de amealco y otomíes, las 
artesanas nahuas y mazahuas no decían esto.  



 

145 

pero tenemos la venta asegurada (Artesana de Santiago en el centro de Querétaro. 

2024).  

 

Luego regatean mucho en el centro, yo no les vendo a los que regatean, pero como 

tengo diseños diferentes a los de los demás puedo porque ya sé que van a regresar 

porque por ejemplo  una lele de la brujita o de diablito con nadie más la van encontrar, 

pero hay otras personas que no pueden hacer lo mismo y tiene que regatear otras 

viven al día y pues también [...] Yo pienso que parte del regateo es porque no se nos 

ve bien, se nos ve en el piso, porque no nos dejan sentarnos en bancas y que nos 

estamos moviendo, yo creo pero no sé. pero mire que otra cosa sería si luego a los 

locales la gente no le regatea, ve las tiendas y lo pagan a lo que es y a ellos no les 

dicen déjalo más barato. (Estela, 2024). 

 

Por otra parte, los intermediarios también juegan un papel importante en este 

hecho ya que suelen ir a las comunidades comprar las piezas extremadamente 

baratas y venderlas ya sea o a precios baratos o más caros. 

 

Luego viene los revendedores de fuera compran a 80 pesos la tira  bordada u otras 

piezas, y pues ya lo venden allá [Querétaro] al doble, pero bueno uno que hace uno 

no puede ir a vender allá. (Magdalena, 2024)  

 

Hay también tenemos que regatear luego por los revendedores, vienen y compran 

acá bien barato [San Ildefonso] y pues luego uno no es competencia por que a veces 

venden más barato que nosotras y pues nos tenemos que bajar de precio [...] luego 

les decimos aquí en el pueblo que no malbaratar el trabajo, pero pues es difícil [...] 

sobre todo porque en la comunidad nunca te van a querer pagar el trabajo bien. 

(Estela, 2024). 

 

Las artesanas suelen percibir que hay cierta marginación derivado del espacio 

de venta y los intermediarios. En este sentido las condiciones tanto espaciales 

como de precios se les suelen imponer ya que ellas no tienen poder de decisión 

sobre estos factores simplemente se amoldan y aunque artesanas como el del 

taller de las Queretanitas puedan hasta cierto punto ofrecer una resistencia a 

estas condiciones, esto no es así para todas ya que depende de su situación 



 

146 

particular, si forman parte de un taller, si van solas al centro, si al momento de 

vender viven al día etc.                 

3.6.6.2 Algunos elementos iconográficos y diseños    

En la actualidad, a raíz de lo que las artesanas mencionan, se sabe que hay 

distintos talleres impartidos principalmente por la Casa Queretana de la 

Artesanía. Estos talleres se les brinda de forma gratuita a las artesanas. Ellas 

mencionan que los talleres les enseñan a vender sus productos, así como 

diseños, que se les menciona, son más atractivos para el turismo.  

Por ejemplo, les han enseñado a hacer cubrebocas a raíz de la pandemia 

de coronavirus, así como servilleteros y cojines entre otras piezas. Durante la 

estancia de campo no se conoció a artesanas de San Ildefonso que participaran 

en dichos talleres, las principales eran de Santiago. Sin embargo, ellas 

señalaban que los talleres eran para las artesanas otomíes en general. 

Esto trae consigo cierto problema ya que aunque tanto Santiago y San 

Ildefonso son comunidades otomíes, estas tiene su particularidades culturales. 

En San Ildefonso es fácil observar como hay un gran orgullo por los patrones y 

estética de bordado que ahí se realiza.  

 

Este bordado es de aquí y es nuestra identidad y la forma que nos identifican de que 

somos de aquí del pueblo de San Ilde. (Estela, 2024) 

 

El bordado de Santiago es diferente al nuestro, el nuestro tiene muchos años y viene 

de los de antes desde mi mamá, mi abuela. (Artesana de San Ildefonso vendiendo 

en el centro de Amealco). 

 

Por parte de las artesanas de San Ildefonso si existe una diferenciación con el 

bordado de Santiago. Por su parte los talleres pasan por alto esta diferenciación 

y buscan que exista una homogenización de los elementos iconográficos del 

bordado y los diseños.  

 

En los talleres pues nos enseñan a ponerle precio a las cositas que hacemos, a que 

diseños usar para que sea más atractivo para el turista [...] Por ejemplo, nos dicen 



 

147 

que pongamos flores grandes y muy coloridas con ciertos diseños o que hagamos 

servilleteros a lele o cojines que es lo que más se vende y puede ser más atractivo 

(Artesana de Santiago vendiendo en un local dentro de los portales del centro de 

Amealco). 

 

En los talleres pues dicen que te dicen como hacer las piezas usar más para vender 

mejor (artesana de Santiago en el centro de Amealco)  

 

Por su parte durante el trabajo de campo se pudo observar dos piezas (huipiles) 

que eran un tanto diferentes, solían tener flores muy grandes, las cuales 

ocupaban la mayor parte de la artesanía y eran multicolor. Estas piezas las 

comercializaban artesanas de Santiago en el centro de Amealco.  

Se podría decir que existe una especie de intento de estandarización de 

la artesanía, la cual sea más atractiva para el mercado turístico, creando una 

serie de diseños y elementos iconográficos. Sin embargo, no existe la evidencia 

suficiente para afirmar esto. Lo que sí se pudo observar es que en algunos 

eventos públicos como pasarelas, ferias o festivales los textiles otomíes se 

presentan como artesanía queretana omitiendo totalmente a la cultura otomí, 

incluso es poco usual encontrar artesanos en dichos eventos. También algunas 

artesanas han mencionado que se ha intentado “enseñar nuevos diseños” a 

partir de algunas instancias gubernamentales. Parte del peligro de esta inserción, 

sobre todo si se hiciera de forma sistemática, es que se prioriza una estética 

dirigida al turista, pasando por alto la identidad y el uso cultural de la artesanía 

textil otomí. Si bien en el presente trabajo no existe evidencia suficiente para 

afirmar que este fenómeno se esté llevando a cabo esto no implica que no se 

pueda llevar a cabo en algún momento.            

3.7 Discusión Final 

Durante esta investigación se pudo dar cuenta de una serie de cuestiones. Con 

la búsqueda, por parte de los gobiernos, de fomentar el desarrollo local y 

sostenible; el turismo se ha visto como una opción viable para el desarrollo de 

comunidades. En México se ha buscado que este tipo de desarrollo llegue a 

municipios, localidades pequeñas y a comunidades originarias.  



 

148 

La artesanía textil otomí se ha visto como una de las tantas actividades que 

pueden beneficiar para llevar a cabo dichos proyectos. Sin embargo, las políticas 

públicas que buscan hacer de la artesanía un bien turístico han ido trastocando 

dicho elemento cultural. Todas estas transformaciones se dan principalmente 

con la expansión de la industria turística y el nombramiento de la muñeca como 

patrimonio.  

La artesanía textil sigue siendo un elemento importante dentro de San 

Ildefonso. Esto se pudo observar en el hecho de que gran parte de las mujeres 

otomíes de la comunidad señalaban que sabían hacer y hacían artesanía textil; 

pero además que era una parte importante para su identidad. De igual forma esta 

labor involucra al grueso de la unidad familiar, por lo que podemos percibir que 

no es un elemento cultural aislado, sino que convive con otros elementos como 

el idioma, la organización de la unidad doméstica, la enseñanza, entre otros. Lo 

que permite que la actividad y los elementos culturales permanezcan, así como 

también que parte de la unidad doméstica se reproduzca. Pero sobre todo 

podemos ver que la artesanía no sólo es un bien económico o una mercancía, 

sino que es carta de presentación tanto de la cultura otomí como de las mujeres.  

Esto se ve claramente en el hecho de que algunas artesanas incluso y pese a 

tener un negocio o dedicarse al hogar mencionan que hacen bordados en sus 

tiempos libres como una actividad para pasar el tiempo.  Es así que los textiles 

siguen siendo una actividad importante dentro de la vida de las mujeres ya sea 

como una forma de aportar con dinero al hogar, cómo unas artesanas señalaban, 

como una forma de entretenimiento, o como una forma de acercarse a su cultura. 

Es importante mencionar que en el proceso de acercamiento al textil muchas 

artesanas después buscaban aprender su idioma, así como se empezaban a 

involucrar más en su cultura. También mencionan que sentían orgullo por lo que 

eran; de esta forma, y sobre todo en las artesanas más jóvenes, este proceso 

permitía revalorizar su cultura y su origen étnica, así como buscaban transmitir. 

No se puede decir que esto era enteramente gracias al textil, pero sí se pudo 

observar que este elemento como los otros eran parte de un mismo núcleo, es 

decir aprender el textil por lo general iba de la mano con la transmisión a las 



 

149 

nuevas generaciones de la cultura, con el reaprender la lengua o los saberes de 

los abuelos y con el orgullo de se ser otomí.  

Esto ha permitido que las artesanas aún conserven capacidad de 

decisión y control sobre elementos culturales, además de que el mantenimiento 

de estas prácticas y sentires culturales son la principal razón de que exista un 

contrapeso con las figuras externas que buscan controlar o apropiarse de la 

artesanía textil. 

Por otra parte, ante la expansión de la industria turística, así como el uso 

de la artesanía como un símbolo representante de la identidad estatal y un bien 

mercantil, han traído consigo una especie de disputa por el uso, significado y la 

creación de la artesanía.  

Dentro de esta disputa si bien hay elementos que las artesanas 

mantienen y adaptan, también se ha vislumbrado un proceso sistemático de 

enajenación de la artesanía por parte del mercado y el Estado.  

Díaz- Polanco (2006) señala que la globalización ha encontrado la 

manera de aprovecharse de la diversidad sociocultural para insertarla en la 

dinámica del capital, mediante la exaltación de la diversidad.  En este sentido 

este sistema busca atacar a lo comunitario creando identificaciones, las cuales 

el autor entiende como una identidad individualizada y sin sustento colectivo. Por 

lo que identidades comunitarias como las de los pueblos originarios son 

antagónicas a dicho sistema. Es por eso que la globalización y el capital ven la 

necesidad de engullir y asimilar al otro, a ese otro identidad o elementos 

culturales comunitarios y distintos.   

Ya que el genocidio y etnocidio es inconveniente, se busca que el otro 

sea diluido y desaparecido. En ese sentido se crea un proceso de etnofagía en 

la cual la cultura dominante, busca devorar múltiples culturas populares28 en 

favor de los patrones nacionales. No se trata de negar totalmente ni acabar con 

el otro violentamente, sino de la disolución del otro mediante la integración y la 

transformación y la atracción, buscando así disolver los grupos e identidades 

comunitarias. Este fenómeno ha sido constante desde la expansión del 

                                                
28 Popular entendido como relativo a lo subalterno 



 

150 

neoliberalismo y el surgimiento de los multiculturalismos, así como también es 

una dinámica global, (Díaz- Polanco, 2006). 

Esto es visible en la constante exaltación de la artesanía otomí, se lleva 

como un símbolo representante del Estado, se realizan grandes giras 

internacionales con lele como representante para atraer inversión extranjera, se 

transforman los diseños para que sean atractivos para el turismo. Se ha 

integrado poco a poco en la vida pública como símbolo del estado y en el 

mercado turístico trayendo consigo impacto en los procesos culturales de 

creación. 

En este sentido, la etnofagia comienza con la exaltación de los valores, 

en este caso, otomíes y después poco a poco invisibilizar al otomí. Tomando la 

artesanía, el idioma entre otros, creando así una enajenación sistemática y 

buscando constantemente moldearlos; de aquí los procesos de imposición y 

supresión. Sin embargo, es importante mencionar que en lo local las 

comunidades también generan mecanismos y estrategias para preservar su 

cultura e identidad étnica y comunitaria, así como procesos de negociación con 

el Estado y el mercado turístico.  

Por último, es importante señalar que el presente trabajo, es sólo un pequeño 

vistazo a un fenómeno complejo y que actualmente se encuentra en constante 

transformación. El carácter exploratorio de esta investigación deja muchos 

elementos en la opacidad y más dudas que respuestas, de ahí que sea 

importante darle continuidad y así ampliar la comprensión de este proceso.   

 

 

 

 

 

 

 



 

151 

 

Anexos 

Anexo 1 

Elementos para el análisis de la cultura 

Categorías o elementos Definición 

 

 

Material 

Son todos los objetos físicos ya sea que 

estén en un estado natural o 

transformados por el trabajo humano, 

que un grupo aprovecha en un momento 

dado de su devenir histórico 

 

 

Organización 

Son las formas de relación social 

sistematizadas, a través de las cuales se 

hace posible la participación de los 

miembros del grupo cuya intervención es 

necesaria para cumplir la acción  

 

 

Conocimiento 

Son las experiencias asimiladas y 

sistematizadas que se elaboran, se 

acumulan y transmiten de generación a 

generación; en el marco de las cuales se 

generan o incorporan nuevos 

conocimientos 

 

 

 

Simbólicos 

Son los diferentes códigos que permiten 

la comunicación necesaria entre los 

participantes en los diversos momentos 

de una acción. Uno de los principales 

códigos es el lenguaje; sin embargo hay 

otros sistemas simbólicos significativos 



 

152 

que también deben ser compartidos para 

que sean posibles ciertas accione 

 

Emotivos 

Son las representaciones colectivas, las 

creencias y los valores integrados que 

motivan a la participación y/o la 

aceptación de las acciones 

Fuente: Guillermo Bonfil Batalla, 1988, 1991  

 

Anexo 2 

Control sobre rasgos culturales. 

Elementos Culturales Decisiones 

Propios Propias Ajenas 

Cultura Autónoma Cultura Enajenada 

Ajenos Cultura Apropiada Cultura Impuesta 

Fuente: Guillermo Bonfil Batalla. 1988 p.7 

Anexo 5 

Danzas en San Ildefonso 

Relacionadas con la iglesia 

principal 

Otras celebraciones y en otros 

barrios 

Danza del Santo Patrón de Hombres La danza del barrio de Yosphí 

Danza del Santo Patron de Mujeres La danza del barrio de Tenazda 

Danza de la Virgen de Guadalupe de 

hombres 

 

 

La danza del camino de Tenazda 
Danza de la Virgen de Guadalupe de 



 

153 

Mujeres 

Danza de Moros  

La danza del barrio de Xajay 
Danza de Marchas 

Fuente: Moya y Magaña, 2013 

 

Bibliografía 

Abello Llanos, R. (2009) La investigación en ciencias sociales: sugerencias 

prácticas sobre el proceso. Investigación & Desarrollo. 17 (1). Pp. 208-229  

Ameigeiras, A. (2006) El abordaje etnográfico en la investigación social. En 

Vasilachis, I. (2006) Estrategias de investigación cualitativa. Barcelona: Gedisa 

Angrosino, M. (2012) Etnografía y observación participante en investigación 

cualitativa. Madrid: Ediciones Morata. 

Anderson, B. (2016) Comunidades Imaginadas. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

Arellano Hernández, A. (2014). Epistemología antropológica como conocimiento 

del hombre: El papel de la antropología de la tecnociencia. Acta Sociológica (63) 

15-39. 

Azuela Flores, J. Cogco, A. (2014) Análisis de las políticas públicas de fomento 

a las artesanías en México. Revista Internacional de Ciencias Sociales y 

Humanas SOCIOTAM. Vol. XXIV, N. 2. Pp. 9-28 

Béjar R. Rosales, H. Héau, C. Giménez G. (2005) La identidad nacional 

mexicana como problema político y cultural nuevas miradas. México: Centro 

Regional de Investigaciones Multidisciplinarias UNAM. 

Borja, J. (2020) Otra forma de caminar. La danza otomí de Pastoras de San 

Ildefonso Tultepec. Revista Peruana de Antropología. vol. 5 No. 6. Pp 105-117 

Borja, J. Aguirre I. (2019) De muñecas otomíes y bordados teenek. dos estudios 

de caso sobre extractivismo epistémico en comunidades indígenas. Dimensión 

Antropológica. Núm. 26. Vol. 77. Pp. 72-92 



 

154 

Borja, J. Aguirre I. (2020) La muñeca otomí frente al extractivismo epistémico. 

Entre Diversidades. Núm. 2 Vol. 7. Pp.222-244.  

Bonfil Batalla, G. (1990) México profundo. Una civilización negada. México: 

Grijalbo. 

Bonfil Batalla, G. (1991) La teoría del control cultural en el estudio de procesos 

étnicos. Estudios sobre las Culturas Contemporáneas, vol. IV, núm. 12. Pp 165-

204. 

Bonfil Batalla, G. (1988) La teoría del control cultural en el estudio de procesos 

étnicos. Clásicos y Contemporáneos en Antropología, CIESAS-UAM-UIA. Núm. 

86. Pp. 13-53. 

Bonfil Batalla, G. et. (1995) Culturas populares y política cultural. México: 

Consejo Nacional para la Cultura y las Artes    

Canclini, N. (2004) ¿De qué estamos hablando cuando hablamos de lo popular? 

Diálogos en la acción. 

Canclini, N. (1998) De la cultura como patrimonio al patrimonio cultural. Política 

y sociedad. 27. Pp 9-20   

Canclini, N. (1990) Culturas Híbridas. México: Grijalbo. 

Canclini, N. Bonfil, G, Brunner, J. Franco, J. Landi, O.Miceli, S. (1990) Políticas 

Culturales en América Latina. 

Canclini, N. (2000) Cultura popular: de la épica al simulacro [Conferencia] 

https://img.macba.cat/public/document/2020-02/qp_06_canclini.pdf  

Canclini, N. Bonfil, G, Brunner, J. Franco, J. Landi, O.Miceli, S. (1990) Políticas 

Culturales en América Latina. México: Grijalbo  

Caputo, A. (2018) ¿Arte o artesanía? Imaginarios occidentales sobre la 

autenticidad del arte en culturas indígenas. AISTHESIS. Núm 66. Pp. 187-2010. 

Calderón, C. (2009) Definición de los tipos de estudio. En Salinas, P. Cardenás, 

M. (2009) Métodos de investigación social. Ecuador: Quipus. 

Calleja Sordo, C. (2016) Mercantilización de la cultura en aras de ofrecer una 

experiencia turística estandarizada. Reflexiones desde el caso de Cozumel 

México. Revista Iberoamericana de Turismo RITUR. Especial (8). 82-95  



 

155 

Chombo, R. Romero, J. Cárdenas, X. (2018) Diagnóstico del proceso de 

producción artesanal de la mujer ñañho en Querétaro, México. Revista Ciencias 

e Interculturalidad. Núm 1. Vol. 22. Pp. 48-58. 

Cortez, J. (2009) Arte y Poder. Sophia. Núm. 6. Pp. 103-132. 

Contreras, A. (2018, 11 de octubre) Amealco recibe nombramiento de pueblo 

mágico de Querétaro. El Financiero. 

https://www.elfinanciero.com.mx/bajio/amealco-recibe-nombramiento-de-

pueblo-mag ico-de-queretaro/  

Cortez, J. (2009) Arte y Poder. Sophia. Núm. 6. Pp. 103-132. 

Contreras, A. (2018, 11 de octubre) Amealco recibe nombramiento de pueblo 

mágico de Querétaro. El Financiero. 

https://www.elfinanciero.com.mx/bajio/amealco-recibe-nombramiento-de-

pueblo-mag ico-de-queretaro/  

Cuevas, A.(2007) Turismo y consumo artesanal En Tlaquepaque, Jalisco, 

México En tres etapas del siglo XX. Estudios sobre las Culturas 

Contemporáneas, XIII (26). Pp. 103-125. 

Díaz-Polanco, H. (2006) El elogio de la diversidad. Globalización, 

multiculturalismo y etnofagia. México: Siglo XXI 

Espinal, C. (2008) La(s) Cultura(s) Popular(es) Los términos de un debate 

histórico-conceptual. Universidad EAFIT 

Freitag, V. (2014) Entre arte y artesanía: elementos para pensar el oficio 

artesanal en la actualidad. El Artista. Núm. 1. Pp. 129-143 

García Cuetos, M. P. (2011) El patrimonio cultural. Conceptos básicos. España: 

Prensas Universitarias. Universidad de Zaragoza.  

Gaméz, C. (2022, 8 de octubre) ¡Ya viene el festival nacional de muñecas 

artesanales 2022!. Espíritu aventurero. 

https://revistaaventurero.com.mx/imperdible/ya-viene-el-festival-nacional-de-

muneca 

s-artesanales-

2018/#:~:text=Este%20festival%20se%20realiz%C3%B3%20por,nuev 

os%20dise%C3%B1os%20con%20reconocimientos%20econ%C3%B3micos.  

Geertz, C. (2003) La Interpretación de las culturas. Barcelona: Gedisa 



 

156 

Gónzalez, C. (2018) Sobre la cultura popular: un acercamiento. Estudios Sobre 

las Culturas Contemporáneas. Núm 47. Vol. XXIV. Pp. 65-79. 

Goreau-Ponceaud, A. (2019) Colonialidad y turismo: la fábrica de las identidades 

y alteridades en India. Open Editions Journals. Pp. 1- 25    

Guerrero, R. (2015) La construcción de una identidad cultural y el desarrollo del 

turismo en México. Revista Turismo y Patrimonio Cultural. Núm. 5 Vol. 13. Pp 

1019-1036. 

Hernández, O. (2024) Entre el habitus y la agencia: trayectorias de vida de un 

grupo de mujeres migrante ñañhö [Tesis de Maestría] Facultad Latinoamericana 

de Ciencias Sociales. Sede México. 

Hernández, D. (2021, Agosto) Lele: particulares siguen al acecho de los 

derechos de marca de la muñeca. Tribuna de Querétaro. 

https://tribunadequeretaro.com/informacion/cultura/lele-particulares-siguen-al-

acecho-de-los-derechos-de-marca-de-la-muneca/ 

Herrero, P.(2010) El arte como derecho. Sobre las tensiones entre arte, arte 

popular y el acceso a su decodificación. Cuadernos de la Facultad de 

Humanidades y Ciencias Sociales- Universidad Nacional de Jujuy. Núm. 39. Pp. 

141-154. 

Ibarra, N. Olvera, N. De Santiago, M. (2019) Propuesta digital de diseño 

innovador en tres prendas de playa con estampados de bordados tradicionales 

de la región de Santiago Mexquititlán, Amealco, Querétaro. [Tesis de 

Licenciatura] Universidad Autónoma de Querétaro. 

INEGI (2021) Panorama sociodemográfico de Querétaro 2020.  

INEGI (2006) Cuaderno Estadístico Municipal de Amealco de Bonfil, Querétaro 

Arteaga. 

INEGI, SEDESOL, FONART (2016) Artesanos y artesanías, una perspectiva 

económica.https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/330994/ARTESAN

OS_Y_ARTESANIAS_UNA_PERSPECTIVA_ECONOMICA.pdf 

Krotz, E. (2004) Cinco ideas falsas sobre la cultura. En Conaculta (2004) 

Antología sobre cultura popular e indígena. México: Culturas populares e 

indigenas 



 

157 

La Jornada (2023, mayo, 28) México, lugar 28 a nivel mundial por gasto de 

turistas en 2022: Sectur. 

https://www.jornada.com.mx/notas/2023/05/28/politica/mexico-lugar-28-a-nivel-

mundial-por-gasto-de-turistas-en-2022-sectur/ 

Luna, C. (2018) El arte antes del arte: la posibilidad de un arte ancestral a partir 

de la filosofía analítica del arte de arthur danto. [Tesis de Licenciatura] Pontificia 

Universidad Católica del Perú 

León Griselales, A.(2014)Vida Cotidiana, Artesanía y Arte. THÉMATA. Revista 

de Filosofía. Núm. 51. Pp 247-270. 

López, R. (2014) Agua, territorio, poder. Análisis de la gestión y manejos 

diferenciados en torno a los manantiales de San Ildefonso Tultepec, Amealco [ 

Tesis de Maestría] Universidad Autónoma de Querétaro.  

Magaña, T. Moya, J.(2013) San Ildefonso Tultepec. Una comunidad de origen 

otomí. Nt´okwä. Ar hnini ar ñañhö. México: Universidad Autónoma de Querétaro. 

Martínez, Y. (2020) Justicia, autoridad y territorio en la historia de San Ildefonso 

Tultepec, una comunidad ñañhö del sur de Querétaro. [Tesis de Doctorado] 

Universidad Autónoma de Querétaro. 

Medrano de Luna (2009) La expresión cultural de una cosa: El juguete popular. 

Nueva Antropología.  Vol. XXII, Núm. 70. Pp. 115-142. 

Medina Hernández, A. (2011) La antropología mexicana y el indigenismo: una 

mirada personal. Anuario 2011. Centro de Estudios Superiores de México y 

Centroamérica. Pp. 194-216 

Moctezuma, P. (2002) Artesanos y artesanías frente a la globalización Zipiajo, 

Patamban y Tonalá. México: Colegio de San Luis y Colegios de Michoacán.  

Moctezuma, P. (2018) Ingenio artesanal y desviación comercial de las artesanías 

en el Estado de Morelos. Alteridades. 28 (56). Pp. 109-120. 

Morillo, O. (2015) Arte popular y crítica a la modernidad. Calle 14: Revista de 

investigación en el campo del arte. Núm. 18. Vol. 11. Pp. 94-105. 

Monsiváis, C. Del Paso F.  Pacheco, J (1996), Belleza y poesía en el arte popular 

mexicano, México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes. 



 

158 

Muriel, D. (2016) El modelo patrimonial: el patrimonio cultural como emergencia 

tardomoderna. PASOS, Revista de Turismo y Patrimonio Cultural. 14 (1). Pp. 

181-192 

Novelo, V. (2008) La fuerza de trabajo artesanal mexicana, protagonista 

¿permanente? de la industria- Alteridades, vol. 18, núm. Pp. 117-126 

Novelo, V. (2002) Ser indio, artista y artesano en México espiral, vol. IX, núm. 

25. Pp. 165-178 

Novelo, V. (2010, 22 de octubre) XXXII Coloquio de Antropología e Historia 

Regionales. Artesanías y Saberes Tradicionales [Conferencia Magistral] 

Universidad de Guadalajara. Recuperado de: 

https://www.youtube.com/watch?v=WgLZsOfM5MM&t=13s  

Padrón, A. (2010) El folklore y la cultura popular tradicional. [Digitalización 

realizada por ULPGC] 

Prat, J. (2006) Sobre el concepto de folklore.Oppidum. (2). Pp. 229-248  

Pérez Ruiz, M. (2013) Guillermo Bonfil Batalla. Aportaciones al pensamiento 

social contemporáneo. Cuicuilco, vol. 20, núm. 57. Pp. 115-136   

Restrepo, E. (2016) Etnografía: alcances, técnica y ética. Colombia: Envión 

Editores. 

Reyes, D. (2023, Mayo) Lele por el mundo: la muñeca de trapo mexicana visita 

Filadelfia.T62 Filadelfia.  https://www.telemundo62.com/noticias/local/lele-por-el-

mundo-la-muneca-de-trapo-de-mexico-visita-filadelfia/2306328/  

Rivera, M. Manzanares, P. Mendoza, M. (2008) La artesanía como producción 

cultural susceptible de ser atractivo turístico en Santa Catarina del Monte, 

Texcoco. Convergencia. Núm. 46. Pp 225-247. 

Rivas, R.(2018) La Artesanía: patrimonio e identidad cultural. Revista de 

Museología KÓOT 8(9). Pp 80-96   

Municipio de Querétaro (2024) Hay acuerdo entre artesanos y gobierno.  

Querétaro con futuro Boletín 060/2024 https://municipiodequeretaro.gob.mx/hay-

acuerdo-entre-artesanos-y-gobierno/ 

Salinas, D. (2021) Patrimonio, identidad nacional y el inicio del turismo en 

México. La bola 10.Recuperado de: 



 

159 

https://www.academia.edu/47767698/Patrimonio_identidad_nacional_y_el_inici

o_del_turismo_en_M%C3%A9xico  

Sabino, C.(1992) El proceso de investigación. Caracas: Panapo. 

Salinas, D. (2021) Patrimonio, identidad nacional y el inicio del turismo en 

México. La bola. Pp 1-10. 

Sales, F. (2013) La Artesanía en México. Situación actual y retos. México: Centro 

de Estudios Sociales y Opinión Pública 

Secretaria de Turismo (2020) Programa Sectorial de Turismo 2020-2024. 

http://sistemas.sectur.gob.mx/sectur/prosectur_2020-2024.pdf  

Secretaria de Turismo (2022) 4 Informe de Labores. 

https://www.gob.mx/sectur/articulos/secretaria-de-turismo-cuarto-informe-de-

labores-2021-

2022#:~:text=La%20Secretar%C3%ADa%20de%20Turismo%20del,septiembre

%202021%20a%20junio%202022.&text=Contesta%20nuestra%20encuesta%2

0de%20satisfacci%C3%B3n. 

Secretaria de Turismo (2018) Nuestro turismo, 5 Objetivos de políticas públicas. 

México: SECTUR.  

Secretaría de Economía (2023) Amealco de Bonfil. Recuperado de 

https://www.economia.gob.mx/datamexico/es/profile/geo/amealco-de-

bonfil?redirect=true#:~:text=La%20poblaci%C3%B3n%20total%20de%20Ameal

co,31.5%25%20de%20la%20poblaci%C3%B3n%20total.  

Secretaria de Turismo (2023, mayo 29) Reinos de México, nuevo distintivo que 

proyecta los destinos a nivel internacional y genera confianza en el turista. 

https://www.gob.mx/sectur/prensa/reinos-de-mexico-nuevo-distintivo-que-

proyecta-los-destinos-a-nivel-internacional-y-genera-confianza-en-el-turista 

Secretaria de Turismo (2023, mayo 21) México se reposiciona en el 9° lugar 

mundial en captación de divisas por turismo, según la OMT. 

https://www.gob.mx/sectur/prensa/mexico-se-reposiciona-en-el-9-lugar-

mundial-en-captacion-de-divisas-por-turismo-segun-la-omt 

Secretaria  de cultura (2023, junio 12) El INAH publica El Patrimonio de México 

y su valor universal, timbre de orgullo y guía de observancia. 

https://www.gob.mx/cultura/prensa/el-inah-publica-el-patrimonio-de-mexico-y-



 

160 

su-valor-universal-timbre-de-orgullo-y-guia-de-observancia?idiom=es 

Shiner, L. (2010) La invención del arte. España: Paidós 

Sepúlveda Llanos, F. (2003) Artesanía como patrimonio cultural: desarrollo, 

fomento y protección. AISTHESIS. (36). Pp 51-56. 

Serna, A. (1996) La migración en la estrategia de la vida rural. México: 

Universidad Autónoma de Querétaro 

Tresserras, J. (2021, abril 6) El turismo cultural y creativo hoy. 

https://es.unesco.org/news/turismo-cultural-y-creativo-hoy 

UNESCO(2017) Afirmación de la función de la UNESCO en el turismo sostenible 

para el desarrollo. Consejo ejecutivo. 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000259059_spa/PDF/259059spa.pdf.

multi 

Vasilachis, I. (2006) Estrategias de investigación cualitativa. Barcelona: Gedisa 

Verena Pérez, C. (2017) Los procesos de patrimonialización y turistificación en 

la legitimación de paisajes desiguales. Sociedade & Natureza. 29 (2) pp. 195-

208 http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=32135363800 

Woorman, E. (2020) El extractivismo cultural. El caso de la artesanía ñañhö 

Döntxu y Lele. [Tesis de Maestría]. Universidad Autónoma de Querétaro.  

Wright, D. (1997) Lengua, cultura e historia de los otomíes. Arqueología 

Mexicana (73).  26-29. 

Wright, D. (2005) Los otomíes: cultura, lengua y escritura. Volumen 1. [Tesis de 

Doctorado] Colegio de Michoacán. 

Warman, A.(2022). Todos santos y todos difuntos. Crítica histórica de la 

antropología mexicana En Wrman, A. Bonfil, G. Nolasco, M. Olivera, M. Valencia, 

E. De eso que llaman antropología mexicana. México: FCE   

Zapata, J.(2016) La cultura popular: una discusión inacabada. Razón y Palabra. 

Núm. 95. Vol. 20. Pp. 788-802. 

Zamora Acosta, E. (2011) Sobre patrimonio y desarrollo. Aproximación al 

concepto de patrimonio cultural y su utilización en procesos de desarrollo 

territorial. PASOS. 9 (1). Pp 101-113 

 

 


	PORTADA
	LICENCIA
	Sin título
	Resumen
	Agradecimientos
	Índice
	Introducción
	Turismo, identidad nacional y control cultural
	El caso de México
	Querétaro y los textiles ñäñho
	Planteamiento de Problema
	Justificación
	Objetivo general
	Objetivos secundarios

	Capítulo I: Antecedentes y Marco teórico
	1.1 Estado del arte
	1.1.1 Arte, artesanía y el surgimiento del arte popular en México.
	1.1.2 Artesanía en México
	1.1.3 El textil en Querétaro

	1.2 Marco teórico
	1.2.1 Teoría del control cultural
	1.2.1.1 Cultura popular
	1.2.1.2 Culturas subalternas en México
	1.2.1.3 Elementos Culturales
	1.2.1.4 Control Cultural
	1.2.1.5 Consideraciones para analizar la decisión
	1.2.1.6 Patrimonio cultural Heredado

	1.2.2 Patrimonio: apropiación cultural, mercantilización y disputa.
	1.2.2.1 El concepto estatal e internacional de patrimonio
	1.2.2.2 La artesanía como patrimonio cultural.
	1.2.2.3 El patrimonio y la legitimación de los proyectos modernos
	1.2.2.4 Mercantilización de la cultura popular.



	Capítulo II: La Tierra de Gigantes
	2.1 El municipio de Amealco y la delegación de San Ildefonso Tultepec
	2.2 El origen de los barrios de San Ildefonso.
	2.3 Organización
	2.3.1 La Unidad doméstica y parentesco

	2.4 Ritos, rituales y fiestas. Religiosidad en San Ildefonso.
	2.4.1 Florear
	2.4.2 Ciclo festivo y agrícola
	2.4.3 La fiesta de los fieles difuntos.
	2.4.4 Cuadro de änimas
	2.4.5 Las danzas

	2.5 Actividades Económicas

	Capítulo III: Bordando Historias
	3.1 Metodología
	3.2 El Textil en San Ildefonso
	3.3 Muñecas, bordado y trajes
	3.4 Apoyos gubernamentales y los artesanos
	3.5 El centro histórico de Querétaro
	3.6 Resultados: Lo que nos dice el bordado
	3.6.1 Resistencia
	3.6.1.1 Identidad étnica, tradición y trabajo textil
	3.6.1.2. Organización del ar mengu, aprendizaje - enseñanza de la artesanía textil
	3.6.1.3 Venta en el centro y organización política.

	3.6.2 Apropiación
	3.6.2.1 Muñeca lele e incorporación de nuevas iconografías.
	3.6.2.2 Trabajo en serie

	3.6.3 Innovación
	3.6.3.1 Significados nuevos e iconografía de los trajes.
	3.6.3.2 Uso de redes sociales y nuevas plataformas.

	3.6.4 Enajenación
	3.6.4.1 Uso de la identidad étnica y propiedad intelectual de las artesanías textiles
	3.6.4.2 Espacios de venta

	3.6.5 Supresión
	3.6.5.1 Conocimiento de la Iconografía clásica y memoria
	3.6.5.2 Supresión de la artesana
	3.6.5.3 Lazos comunitarios
	3.6.6.1 Espacios comerciales y precios
	3.6.6.2 Algunos elementos iconográficos y diseños


	3.7 Discusión Final

	Anexos
	Bibliografía


