
Universidad Autónoma de Querétaro 

Facultad de Filosofía 

Doctorado en Estudios Interdisciplinarios sobre  

Pensamiento, Cultura y Sociedad 

 
 

 
El problema de “Ver nuestro futuro juntos”.                                         

Un acercamiento fenomenológico a la autoorganización por el bien común 

 

Tesis 
 
 

Que como parte de los requisitos para obtener el grado de  

Doctora en Estudios Interdisciplinarios sobre Pensamiento, Cultura y Sociedad 

 

Presenta 
Litzuli Zárate Rico 

 
Dirigida por: 

Dra. Juana Patricia Pérez Munguía 
 

Codirigida por: 
Dra. Gabina Villagrán Vázquez 

 
Dra. Juana Patricia Pérez Munguía 
Presidente 
Dra. Gabina Villagrán Vázquez 
Secretaria 
Dra. Adriana Terven Salinas 
Vocal 
Dra. Nubia Cortés Márquez 
Suplente 
Dr. Mauricio Ávila Barba 
Suplente  

 
Centro Universitario, Querétaro, Qro.  

Septiembre, 2025   
México 



 

La presente obra está bajo la licencia:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

CC BY-NC-ND 4.0 DEED

Usted es libre de:

Compartir — copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la licencia

Bajo los siguientes términos:

—

—

—

No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas tecnológicas que 
restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia.

Avisos:

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-appropriate-credit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-indicate-changes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-commercial-purposes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-some-kinds-of-mods
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-technological-measures
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-exception-or-limitation
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-publicity-privacy-or-moral-rights


2 

 

 

 

 

Dedicado para ti 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

AGRADECIMIENTOS 

Agradezco a las doctoras y doctor que formaron parte de este comité plenamente 

interdsciplinario. Fue un lujo contar con su guía en el gran reto de hacer interdisciplina 

desde la intersección de sus propias disciplinas (antropología, filosofía, psicología 

experimental, geografía social, historia). De la misma manera, agradezco a las profesoras 

y profesores de este programa que sostienen lo que para muchos es imposible, hacer 

interdisciplina aplicada. Con honor recibí los elogios de colegas extranjeros que nos 

calificaban como valientes por atrevernos a hacer interdisciplina en México.  

 

Agradezco a las mujeres de la Masehual Siuamej Mosenyolchicahuani por platicar 

conmigo, por permitirme mostrar un poco de lo que son y sumarme a su intención de 

compartir sus saberes para que más mujeres y hombres se unan a trabajar por el bien 

común. 

 

Agradezco al Conahcyt el apoyo económico brindado mediante la beca nacional para la 

realización de los estudios de posgrado.  

 

Declaro conocer las normas complementarias y lineamentos para la presentación de 

trabajos de titulación del Doctorado en Estudios Interdisciplinarios de Pensamiento, 

Cultura y Sociedad. Con base en los principios de integridad y honestidad, manifiesto que 

el presente trabajo es original y enteramente de mi autoría. Las citas de otras obras y las 

referencias generales a otros autores se consignan con el crédito correspondiente.  

 

 

 

 

 



4 

 

ÍNDICE 
Resumen…..………………………………………………………………………………....7 

Introducción. “Ver Nuestro Futuro Juntos”  .................................................................... 9 

CAPÍTULO 1. SOBRE LA COMPLEJIDAD DE “VER NUESTRO FUTURO 

JUNTOS” ............................................................................................................................ 16 

1.1     El bien común que sí es común .................................................................................. 16 

1.2     Autoorganización por el bien común: posibilidad o tragedia .................................... 21 

1.3     Capacidad racional humana limitada y toma de decisiones ....................................... 39 

CAPÍTULO 2. EL PROBLEMA DE LA EXPERIENCIA SUBJETIVA Y LA 

INTERDEPENDENCIA  ................................................................................................... 48 

2.1     Una caracterización de la mente ................................................................................ 48 

2.1.1     Definiendo la experiencia subjetiva ................................................................ 57 

2.1.2     El problema de la experiencia subjetiva .......................................................... 59 

2.2     Definiendo la interdependencia .................................................................................. 63 

2.3     La interdependencia: el problema de “no verla” ........................................................ 74 

2.4     El caso de dos grupos: el queretano y el poblano ...................................................... 81 

CAPÍTULO 3. ETNOMICROFENOMENOLOGÍA.  UNA METODOLOGÍA 

INTERDISCIPLINARIA PARA ESTUDIAR EN CAMPO LA EXPERIENCIA 

VIVIDA ............................................................................................................................... 86 

3.1     Genealogía de la microfenomenología. Desde Husserl hasta Petitmengin ................ 86 

3.2     Una metodología para observar la experiencia subjetiva ……………………….......92 

3.3     Método de entrevista microfenomenológica .............................................................. 98 

3.4     Método de análisis microfenomenológico ............................................................... 105 

3.5     Etnomicrofenomenología. Una metodología interdisciplinaria ............................... 117 



5 

 

CAPÍTULO 4. LA EXPERIENCIA VIVIDA DE LAS MASEHUAL SIUAMEJ 

MOSENYOLCHICAUANI – “TU FUERZA Y MI FUERZA UNIDAS” .................. 127 

4.1     Introducción al contexto de las Masehual Siuamej Mosenyolchicauani ................. 127 

4.2     Protocolo experiencial aplicado en campo ............................................................... 139 

4.3     Hallazgos del análisis de la experiencia “Ver nuestro futuro juntos” ...................... 147 

4.3.1     Pasos aplicados para el análisis de la experiencia ......................................... 147 

4.3.2     Análisis diacrónico de la experiencia ............................................................ 153 

4.3.3     Análisis sincrónico de la experiencia “Ver el futuro juntos” ........................ 160 

4.3.4     “Ver nuestro futuro juntas” vs. contagio colectivo ....................................... 186 

5. NOTAS PARA FUTUROS ANÁLISIS .................................................................. 20200 

5.1     La falta de consciencia colectiva es patriarcal. La incidencia del género ............ 20200 

5.2     La hipótesis del lenguaje .......................................................................................... 208 

5.3     La resistencia del lenguaje. Una acotación .............................................................. 214 

5.4     Retos y oportunidades para la microfenomenología en ciencias sociales ................ 216 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS ........................................................................... 221 

 
Índice de Tablas 
 

Tabla 1. Principios para el diseño exitoso Ostrom, Wade y Baland & Platteau .............. 23 

Tabla 2. Etapas del análisis microfenomenológico ........................................................ 107 

Tabla 3. Gráfica de mujeres contactadas por comunidad .............................................. 144 

Tabla 4. Duración y enunciados de cada entrevista ....................................................... 149 

Tabla 5. Resumen del análisis diacrónico genérico ....................................................... 156 

 

 



6 

 

Índice de imágenes 

Figura 1. Esquema Yeknemilis ......................................................................................... 26 

Figura 2. Representación gráfica del macroproceso de la toma de decisiones ................ 40 

Figura 3. Atlequizayán, Puebla ........................................................................................ 63 

Figura 4. Representación gráfica de la teoría del color de Goethe .................................. 71 

Figura 5. Representación gráfica de la teoría del color de Newton ................................. 71 

Figura 6. Genealogía de la microfenomenología ............................................................. 93 

Figura 7. Representación gráfica de una estructura de la experiencia subjetiva .............. 96 

Figura 8. Representación gráfica de etnomicrofenomenología ...................................... 127 

Figura 9. Ubicación de las comunidades participantes, Sierra Noreste de Puebla ........ 128 

Figura 10. Hotel Taselotzin ............................................................................................ 130 

Figura 11. Cauhtamazaco, Puebla. Una entrevistada y su hija ...................................... 135 

Figura 12. Representación de la estructura diacrónica genérica de la experiencia ........ 159 

Figura 13. Corte de la estructura genérica diacrónica .................................................... 161 

Figura 14. Red semántica de la estructura sincrónica genérica de la experiencia ......... 163 

Figura 15. Corte de la estructura genérica diacrónica .................................................... 188 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

RESUMEN 
 

La evidencia que apela al egoísmo humano sugiere una baja posibilidad de éxito para la 
capacidad humana de autoorganizarse por el bien común, aunque existen grupos que lo han 
logrado. En una multidiversidad de variables, hay una característica que este tipo de grupos 
comparte, consistente en aquello que se ha descrito como “ver su futuro juntos”. Esta 
aseveración podría revelar una experiencia de percibir la cualidad de interdependencia de la 
realidad, que generalmente esta velada para la mente humana y que percibirla actúa como 
detonante para que el individuo tome la decisión de colaborar hacia la autoorganización por 
el bien común. Para observar la fenomenología de esto que sucede en la experiencia vivida 
por los individuos, fue diseñada una metodología interdisciplinaria denominada 
etnomicrofenomenología, que hibrida el método etnográfico y los innovadores métodos 
microfenomenológicos de entrevista y análisis de la experiencia subjetiva; aplicada a mujeres 
nahuas de la cooperativa Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, un grupo icónico de la 
autoorganización indígena en México. Arrojando como resultado el diagramado de la 
estructura genérica de la experiencia colectiva del tipo “ver nuestro futuro juntos”; que aporta 
nuevas pistas para comprender la consciencia colectiva colaborativa que posee características 
sincrónicas cruciales como las relativas a percibir la interdependencia de los tipos reversible 
e irreversible, que no es homogénea entre los integrantes del grupo, derivando en una 
ecuación singular con efectos diferenciados a mediano y largo plazo. Efectos conocidos, ya 
que las estrategias colectivas con mayor esfuerzo y recursos invertidos buscan aminorarlos, 
pero, develar las características detrás de estos efectos arrojarán luz al diseño de los procesos 
colectivos tan difíciles de mantener, a través del potencial que esbozan estos resultados frente 
a una forma sistematizada y rigurosa de diagnosticar el tipo de consciencia colaborativa de 
un grupo humano a partir de la experiencia vivida en individual por sus miembros.  

 
(Palabras clave: autoorganización, bien común, indígenas, experiencia, 
microfenomenología) 
 

SUMMARY 
 

Evidence appealing to human selfishness suggests a low probability of success for the human 
capacity to self-organize for the common good, although some groups have achieved this. 
Across a multidiversity of variables, this type of group shares one characteristic which has 
been described as "seeing their future together." This assertion could reveal an experience of 
perceiving the quality of interdependence of reality, which is usually veiled for the human 
mind and perceiving it acts as a trigger for the individual to collaborate toward self-
organization for the common good. To observe the phenomenology of this occurrence in the 
lived experience of individuals, an interdisciplinary methodology named 
ethnomicrophenomenology was designed. This methodology hybridizes the ethnographic 
method with innovative microphenomenological methods of interviewing and analyzing 
subjective experience, applied to some Nahua women from the Masehual Siuamej 
Mosenyolchicauani cooperative, an iconic group of Indigenous self-organization in Mexico. 



8 

 

The result is a diagram of the generic structure of the type of collective experience of "seeing 
our future together", which provides new clues to understanding collaborative collective 
consciousness, which possesses crucial synchronic characteristics, such as those related to 
the types of perceiving the interdependence as reversible and irreversible, which is not 
homogeneous among group members, resulting in a singular equation with differentiated 
medium- and long-term effects. These effects are known, since collective strategies with 
greater effort and invested resources seek to lessen them. However, revealing the 
characteristics behind these effects will shed light on the design of collective processes that 
are so difficult to maintain, through the potential outlined by these results related to a 
systematic and rigorous way to diagnose the type of collaborative consciousness of a human 
group based on the individual lived experience by their members. 

(Keywords: self-organization, common good, experience, indigenous, 
microphenomenology) 
  



9 

 

INTRODUCCIÓN                                                                                                               

“VER NUESTRO FUTURO JUNTOS” 

 

Los humanos de los grupos que logran autoorganizarse por el bien común describen 

fenomenológicamente que “ven su futuro juntos”. Si esta aseveración fuera un indicio de que 

dichos humanos reconocen la realidad como interdependiente, de ello se infiere que, darse 

cuenta de esta cualidad de interdependencia funge como detonador de la capacidad 

autoorganizativa. De ahí que el objetivo de esta investigación es observar lo que sucede en 

la experiencia subjetiva de las personas que deciden autoorganizarse por el bien común, ya 

que al parecer logran darse cuenta de esta cualidad de interdependencia que posee la realidad, 

llevándole a ver que su futuro depende de trabajar con los otros tomando decisiones que 

derivan en el bien común.  

Es decir, no obstante que la interdependencia es una cualidad irrefutable de la realidad 

compartida, es frecuente que el individuo se percibe como un “yo” separado de los otros 

“yos” y del entorno, lo cual podría dar pistas del porqué son pocos los humanos que logran 

autoorganizarse por el bien común. De manera que, para observar esto se recurrió a un grupo 

considerado como referente existoso en la implementación de procesos autoorganizativos, la 

organización Masehual Siuamej Mosenyolchicauani; la cual está formada por mujeres 

indígenas-nahuas de la sierra nororiental del estado de Puebla en México, al cual pertenecen 

las mujeres nahuas que he entrevistado para esta investigación. El nombre de está 

organización en nahuát1 significa en español “tu fuerza y la mía de mujeres indígenas juntas”, 

el cual describe la fenomenología detrás de su éxito de cuatro décadas, reflejando la noción 

de interdependencia planteada. 

La complejidad de está forma de organización horizontal que se alude como 

autoorganización, es que aunque es posible, es baja la probabilidad de lograr este tipo de 

organización humana. A pesar de que históricamente se ha hablado del bien común, desde 

Tomás de Aquino (1225-1274) y Kropotkin (1902), hasta Rousseau (1712-1778), quienes 

 
1 Don Pedro Cortez Ocotlán (2017) lingüista nahua, explica que los españoles le agregaron la “l” al final de 
la palabra náhuatl. Al menos, el nahuat que se habla en la sierra nororiental del estado de Puebla, no tiene 
palabras que se pronuncien con “l” al final. 



10 

 

postulaban que el bien común es la base de la política pública, pareciera que al perseguir 

este anhelado propósito se ha recurrido históricamente a diversos tipos de organizaciones 

humanas verticales en donde, por ejemplo, hay una ley, algunos pocos humanos ejercen esa 

ley, y muchos otros tienen que cumplirla; es decir, una verticalidad del tipo que requiere de 

un rey, un patriarca, un patrón o un líder sindical: alguien que organiza al resto y les dice o 

les guía en el qué hacer.  

Esta forma de organización patriarcal implica una ecuación que deriva en 

concentración de poder, conflicto de intereses y perpetuidad de privilegios inequitativos. En 

realidad, hasta hace poco –aunque formas de organización más horizontales han existido 

desde, por ejemplo, las culturas precoloniales– se comenzó a cuestionar esta idea 

hegemónica frente a la posibilidad de una forma de organización humana más horizontal, 

aludiéndola como autoorganización.  

Esta manera de organizarse es imposible desde la perspectiva hegemónica 

europatriarcal –base del actual sistema capitalista exacerbado–, al atribuir dicha 

imposibilidad a cierta naturaleza egoísta y competitiva del hombre, que justifica como 

única solución viable el tener que recurrir a los Leviatanes –encarnados en el gobierno y 

el libre mercado–, para que nos salven de nuestra propia naturaleza y regulen nuestros 

bienes comunes compartidos (Hardin, 1968).  

Es hasta Elinor Ostrom (1990), primera mujer en ganar el premio Nobel de 

Economía en 2009, que se demuestra lo errónea de esta inexorabilidad popularizada por la 

Tragedia de los Comunes que incapacita al humano para autoorganizarse por el bien 

común; idea posicionada hegemónicamente, sin ninguna evidencia contundente. Hardin 

simplemente asumió que esto era imposible para el hombre, ya que es un ser encerrado 

(locked) en un sistema que, de alguna forma, lo obliga (compels) a incrementar su rebaño 

ilimitadamente –en un mundo con recursos limitados–, ejerciendo su capacidad de 

negación de la verdad, determinado por la selección natural que favorece las fuerzas de la 

negación psicológica (Hardin, 1968, p. 1244). 

Para Ostrom, por el contrario, los individuos son diversos en distintos niveles y 

construyen modelos mentales racionales para la toma de decisiones, evaluando cada 

experiencia a través de capas de procesamiento interno, cuyas dos fuentes principales son: 



11 

 

la experiencia de interacción con el mundo, y con la cultura, o lo que ella caracteriza como 

modelos mentales compartidos (Ostrom, 2015, p. 12).  

Como suele pasar en la era patriarcal, y como en cualquier otra idea hegemónica, 

esta se posicionó en la cúspide vertical sin mucho esfuerzo. Para derrocarla, Ostrom (1990) 

llevó a cabo una investigación masiva con más de 5 000 casos para que fuera aceptada –al 

menos– la posibilidad de que un grupo humano era capaz de autoorganizarse por el bien 

común. Es decir, ciertamente desde la antropología, por ejemplo, se ha venido 

documentando estas posibilidades existentes; pero el hecho de que la hegemonía no las 

reconozca como posibilidades reales se refleja en el diseño y aplicación de la política 

pública, así como en las estructuras del mundo global capitalista, que asume esta 

concepción del humano egoísta que debe controlarse o regularse. 

Si bien Ostrom logra poner la posibilidad sobre la mesa, es claro que son los menos 

quienes lo logran, de manera que aún prevalece la incógnita de cómo lo logran; es decir, a 

pesar de estar plenamente documentado qué hacen para lograrlo (comunicación abierta, 

cuentas claras, innovación, etc.), no es posible garantizar que cualquier grupo que replique 

estos requerimientos lo logrará. Esto es, adicional a estos requerimientos hay un factor clave 

que les mueve hacia la autoorganización.  

Este factor radica en la experiencia subjetiva de los miembros de esos grupos que lo 

logran, y que las investigadoras y los investigadores del tema lo dejan entrever en sus textos 

al reportarlo de diversas maneras, y que para efectos de esta tesis, se resume como “ven su 

futuro juntos”, expresión que no debe tomarse como una mera frase motivacional, de esas 

que los manuales organizacionales exhortan a redactar, sino como una expresión 

fenomenológica que revela la noción nítida de la cualidad de interdependencia que existe 

entre cada uno de los miembros del grupo, sus comunes (i.e., bosque, río, territorio) y el 

entorno (i.e., gobierno, narco, empresas extractivistas, proveedores, bancos, cambio 

climático, etc.), y que los miembros del grupo lo perciben así. 

 Intentaré ilustrar a qué me refiero con esto recurriendo al caso de la comunidad 

purépecha de Cherán, la cual es un ícono de la autoorganización ampliamente 

documentado en México. Esta comunidad, cuya lucha por defenderse y sacar al crimen 

organizado de su comunidad derivó en la sentencia legal que les otorgó el autogobierno. A 



12 

 

partir del año 2011 comenzaron una travesía hacia la implementación de una forma de 

organizarse entre ellos y ellas, basándose en sus usos y costumbres sobre la base horizontal 

de la figura de la Asamblea (Velázquez, 2018).  

La popularidad del caso Cherán produjo diversas investigaciones realizadas a partir 

de múltiples disciplinas, principalmente desde la antropología. Sin embargo, recurro al 

texto publicado por el pensador jesuita José Atilano González Candia (2015), quien en su 

estudio busca observar la relación entre la espiritualidad y la lucha por la seguridad y 

protección de la comunidad. En su descripción presenta fragmentos de entrevistas que 

dejan entrever rasgos de esta característica que parafraseamos como “ver nuestro futuro 

juntos”. 

El saber que yo no estoy solo, que el otro no está solo, que yo soy los ojos del otro, 

que el otro es los ojos míos, son mis oídos, soy sus oídos, es grandioso saber que la 

unidad para enfrentar la maldad se logró́ con tres cosas: rezando, comiendo y 

conviviendo juntos (López citado por González en Hernández y Suárez, 2015, p. 387). 

Un elemento fundamental en el caso Cherán fue el involucramiento de las mujeres en 

la movilización, las narrativas alrededor del caso les consideran como factor clave el 

momento cuando se unieran al movimiento. De hecho, en la historia del caso Cherán, hay un 

momento en particular que se relata en varios textos y documentales, relacionado con la 

madrugada del 15 de abril de 2011. Algunos lo reportan como el “día que comenzó el 

movimiento”, a pesar de que previamente ya había habido movilizaciones, pero en particular 

fue ese día cuando las mujeres se unieron a la lucha.  

Esa mañana, después de la misa de las 6:30 a. m., las mujeres se unieron a la 

movilización saliendo a la calle a poner los altares, que fueron una pieza fundamental para 

sostener la lucha y la organización. González (2015) describe una frase que durante esa misa 

dijo el párroco: “no tengan miedo, mejor vamos a hacer una oración para que todo salga bien, 

esto ya se empezó y pues hay que entrarle” (p. 380).  

¿Cuál fue la experiencia vivida por esas mujeres?, ¿qué pasó en esa misa que hizo 

que tomaran esa decisión?, ¿será que ese momento detonó la visión “nuestro futuro depende 

de trabajar juntos” a un nivel tan contundente como para movilizarlas? La única manera de 

explorar las posibles respuestas a estas incógnitas es observar la experiencia vivida por cada 



13 

 

una de esas mujeres aquella madrugada, pero, además, lo que sucede en el resto de los 

pobladores que se unen a la lucha una vez que ellas salieron a las calles.  

Es decir, además, y parte de la experiencia personal, sucede una especie de 

colectivización que –como reportan los investigadores y las investigadoras del caso Cherán– 

se comienza a gestar hasta que germina. De tal manera que, para este caso, es posible 

identificar dos situaciones que promovieron la nitidez de esta noción de independencia que 

apalancaron el movimiento.  

El primero de ellos es concerniente a la relación purépecha con el bosque: aunque ya 

los criminales venían talando árboles, el detonador fue la tala de aquellos más antiguos, 

considerados sagrados (González, 2015, p. 386); y el segundo momento sucede cuando las 

mujeres se unen a la lucha, convirtiéndose en un “factor de unidad”2 (p. 377).  

Desde la perspectiva de esta tesis, y de este “ver nuestro futuro juntos”, no se debe 

entender a la unidad que refiere González como una especie de conglomerado. El hecho de 

que el individuo y el colectivo sean interdependientes, ciertamente los hace inseparables, 

pero sin unificarles. Es decir, para entender claramente a qué se refiere esta expresión de ver 

que tu futuro está atado –quieras o no– con el de los demás, es importante primero entender 

el concepto de interdependencia al que nos referimos, para más adelante abordar el problema 

de no percibirlo tal como es, base de nuestra hipótesis. 

Esta cualidad de interdependencia no unificadora se refiere a que somos seres que co-

surgimos de manera dependiente. Así lo explica Thanissaro Bhikkhu (2016), quien emplea 

este término para advertir que “no estamos interrelacionados por lo que inherentemente 

somos, sino por lo que elegimos hacer” (s.p.); y aclara que, aunque vivamos en un sistema 

interconectado donde dependemos unos de otros, no somos Uno.  

Si fuéramos Uno, trabajaríamos juntos por el bien del sistema sin otra opción. Sin 

embargo, como seres con libertad de elección, coproducimos todo el tiempo causas y 

condiciones para nuestro co-surgimiento dependiente (Thanissaro Bhikkhu, 2016); 

develando “nuestro futuro juntos” como irremediable, en donde la organización colectiva 

 
2 En el último apartado de este trabajo reflexiono acerca del factor que representan las mujeres en la 
autoorganización. Aunque la incidencia de género no fue parte central de la pregunta de investigación, se 
obtuvieron datos al respecto que se dejan documentados para futuros análisis. 



14 

 

horizontal (autoorganización) surge como la estrategia más eficiente para el cultivo de 

nuestro bienestar individual, y al mismo tiempo del inseparable bien común. 

De tal manera que, si somos seres con libertad de elección, ¿por qué elegimos pelear 

o competir, en lugar de cooperar y compartir? Si bien esta no es otra tesis sobre la voluntad 

humana o el libre albedrío, sí asumimos que el humano posee voluntad y la ejerce. El propio 

Maquiavelo adiestraba a los poderosos alertándoles respecto a que la voluntad humana no 

puede ser tocada, por eso es mejor estrategia confundir la mente (Maquiavelo, 1999, p. 87), 

de ahí que el problema que se investiga cuestiona los velos que circundan la mente de quienes 

ejercen la voluntad al tomar decisiones.  

La voluntad humana ha sido foco de estudio de varias disciplinas, como la filosofía, 

la psicología y hasta la economía. Frecuentemente se plantea como algo dado que posee el 

humano y que la ejerce; pero para el filósofo Rudolf Steiner el ejercicio de la voluntad 

humana está en la evolución. Steiner explica tres etapas en la evolución del ser humano: el 

yo-colectivo, el yo-individual y el yo-comunidad. En el primero de ellos, estamos “atrapados” 

en nuestros comportamientos sociales pro-sobrevivencia, como una manada o una parvada 

donde volamos todos juntos al seguir a un líder que sacrifica su vida por el grupo; y donde el 

pájaro que intenta volar solo morirá.  

En el yo-individual, el yo descubre su voluntad y libertad de elección, pero como 

novatos sin experiencia en el ejercicio de la voluntad, desde la recién descubierta 

individualidad, nos peleamos, rompemos con la colectividad y nos volvemos egoístas. De 

manera que, conforme la voluntad se vaya haciendo más fuerte o nosotros más diestros en su 

ejercicio, paradójicamente desde la individualidad nos daremos cuenta de que nos 

necesitamos unos a otros para poder realmente ser libres, de manera que volveremos a la 

colectividad, pero desde una posición diferente. Estaremos listos para formar comunidades 

de libertad (Steiner, 1886). 

Esto quiere decir, ver que nuestro futuro pertenece juntos implica reconocer nuestra 

interdependencia en este sentido. Este reconocimiento no proviene de una mirada aprendida 

o racionalizada, sino de una mirada experiencial. Usando la analogía del pez en el mar, no se 

trata de que el pez sea capaz de explicar una teoría del espacio denominado mar, que es 

diferente del espacio denominado aire. Se trata sobre el pez que nada hasta la superficie, y al 



15 

 

experimentar dos espacios diferentes se da cuenta y se vuelve consciente de ese espacio 

llamado mar, en el que ha nadado toda su existencia. 

De hecho, ni la racional, ni la experiencial como formas de entender y percibir nuestra 

interdependencia garantizan que se vea o entienda la realidad de la forma que es necesario 

para actuar en consecuencia hacia el bien común. Esto es, se puede entender teóricamente lo 

que se propone aquí como cualidad de interdependencia o de co-surgimiento dependiente y, 

al mismo tiempo, ser un individuo que toma decisiones cotidianas egoístas; atrapado en la 

ilusión de ser un yo-independiente, donde solo mi beneficio importa. Esto ocurre debido a la 

mente humana y su forma de interpretar el mundo, aspecto que expondré en el siguiente 

capítulo. 

Así, lo que compete a esta investigación es entender ¿cómo experimenta el individuo 

esta visión de “mi futuro depende de los otros”? (noción de interdependencia), y ¿cómo se 

colectiviza hacia la visión compartida “ver nuestro futuro juntos”?; esto para activar la 

capacidad de autoorganización y toma de decisiones por el bien común.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

CAPÍTULO 1. SOBRE LA COMPLEJIDAD DE                                                     

“VER NUESTRO FUTURO JUNTOS” 

Sabernos conectados y conectadas,  
porque lo estamos 

 
Damchö Diana Finnegan 

 

1.1 El bien común que sí es común 

Antes de problematizar sobre la capacidad humana de autoorganización y toma de decisiones 

por el bien común, debe ser clarificado esto del bien común para dejar asentado su rol en la 

problemática en la que se enfocará la presente investigación, ya que el bien común es 

probablemente uno de los conceptos más romantizados en el presente de esta humanidad 

global hiperconsumista, que proyecta sus realidades a través de las redes sociales en internet. 

Pero ¿qué es lo que vuelve romantizable la idea del bien común?, es decir, ¿por qué pareciera 

poseer una característica utópica? Es en realidad, una construcción sociohistórica la que 

sostiene la creencia de que el bien común es imposible, la misma que la propone como una 

idea utópica o romántica, esto, más allá de la imposibilidad o posibilidad real del bien común. 

O sea, el bien común sí es posible (ya lo mostró Ostrom, 1990), entonces, lo que se cuestiona 

en esta tesis es ¿por qué no lo es en todos los casos?  

Para desarrollar el concepto del bien común adoptado, me apoyaré de la evidencia 

documentada por investigaciones llevadas a cabo desde varias disciplinas, como 

antropología, historia, economía, psicología social, lingüística e incluso desde la ingeniería 

hidráulica, como lo hizo la propia Ostrom (1990, p. 9). Se hará un brevísimo intento de 

deconstruir la idea hegemónica europatriarcal del bien común, para argumentar que esta 

misma es la base de la creencia de la imposibilidad, y establecer a qué nos referimos en esta 

tesis cuando se habla del bien común. Se sumará a la postura de Ostrom otras miradas 

actuales y pragmáticas del concepto, así como mi propia mirada a partir de la investigación 

llevada a cabo con el grupo de mujeres indígenas cooperativistas, que demuestran cómo se 

ejerce la práctica de autoorganizarse por el bien común en la vida cotidiana. 



17 

 

 

Históricamente, el concepto del bien común es la base de la justicia y de todo sistema 

de leyes. Sin embargo, es pertinente revisar si este bien común del que se ha venido hablando 

históricamente es realmente común, comenzando por cuestionar quién concluyó cuál bien 

era el común, esto, a la luz de lo que hoy comprendemos del tipo de estructura-estructurante 

(Bourdieu, 2007, p. 86) que ha sido el patriarcado blanco eurocentrista en nuestras sociedades 

actuales.  

Es decir, comenzando por Tomás de Aquino que insistió en el bien común desde la 

máxima aristotélica “el bien del todo es ‘más divino’ que el bien de las partes” (Ruiz, 2016, 

p. 31), surgiendo una primera pregunta sobre esta postura aristotélica-aquinante respecto a 

¿cuál es ese bien?, y para que ese bien sea común, ¿quiénes lo identificaron como tal?  

En realidad, fueron ellos mismos quienes contestaron esas preguntas, esos pocos 

hombres, blancos, europeos, que creían saber cuál era el bien para el resto, a decir, de los 

otros hombres blancos; ya que los hombres de otro color, las mujeres, los animales y el resto 

del planeta no pertenecían a ese grupo de elite al que llamaban “todos nosotros”. 

De esta construcción de lo común resulta una tendencia a pensar en el beneficio 

común como un “todos iguales”, que empuja a repartir los beneficios en partes iguales. Esta 

inercia viene de una idea de igualdad desde una mirada economicista, en donde se plantea 

que todos los humanos somos iguales y tenemos derecho a lo mismo. Es decir, esta lógica en 

realidad es imposible de lograr en la práctica, como cualquier idea basada en la teoría 

económica preponderante, que mira al crecimiento económico ilimitado frente a recursos 

escasos que deben acapararse (Raworth, 2017). 

Este tipo de igualdad hipotética equivaldría a decir que se debe partir el planeta en 

aproximadamente ocho billones de partes, para darle su parte a cada humano que habita en 

él. Aunque, claro, como la idea de “nosotros” solo comprendía a ese grupo selecto de 

“iguales”, el cual incluye menos del 1% de esos ocho billones,3 se supondría que de este 

modo sí salen las matemáticas repartidoras de la riqueza planetaria.  

El principal problema con este concepto de igualdad es justamente el punto de partida: 

 
3 Véase Oxfam, 2023 www.oxfam.org/en/press-releases/richest-1-bag-nearly-twice-much-wealth-rest-world-
put-together-over-past-two-years 



18 

 

si la base no es igual, no es posible repartir igual lo que sigue. De ahí la necesidad de 

desarrollar el concepto de equidad, el cual parte de la situación real de que ni todos somos 

iguales, ni estamos en las mismas condiciones. Es decir, no todos tenemos lo mismo, ni 

necesitamos lo mismo. Ciertamente, existen derechos fundamentales a los que todos los 

humanos (incluyendo otros seres vivos) deben tener acceso, como el derecho al agua, a una 

educación o a una vivienda digna; no obstante, hay muchos humanos sin acceso a estos y 

muchos otros en la lucha para obtenerlos o no perderlos (i.e., defensa del agua y del 

territorio).  

Si bien hay necesidades que podríamos aludir como básicas, no son tampoco 

genéricas; por ejemplo, el acceso a la educación no implica que deba ser una educación 

hegemónica por igual, como para el caso mexicano la educación impartida en español. 

Ciertamente, el deseo de un bien común infiere una generalidad para todas y todos, pero es 

más una ilusión de la mente reduccionista para solucionar problemas más eficientemente, que 

un bien que sí sea común-común. 

Es decir, desde esta perspectiva, el bien común no partiría de una base horizontal, se 

percibe más como un paisaje serrano, lleno de cerros, unos medianos, otros más pequeños; 

unos altísimos, y una que otra llanura plana. Entonces, la respuesta a la pregunta ¿cuál es el 

bien que les es común? y ¿quién debería contestar a esta pregunta?, sería: depende del nivel 

de competencia.  

Esto es, en la situación de globalización actual es imposible mantener la idea de lo 

local-local como único modelo, como también es inadmisible sostener la idea del modelo 

universal errado. Entonces, en la era de los “no-dualismos” (Thompson, 2010), la pertinencia 

navega en medio, es decir, no es ni uno, ni otro, sino ambos (Varela, 1976), y habrá que 

definir cuándo aplica cuál, junto a otras variantes (regional, estatal, etcétera). 

En términos autoorganizativos pragmáticos, puede ilustrarse con las problemáticas a 

las que se enfrentaron los pobladores de Cherán tras obtener legalmente el reconocimiento 

de su autonomía. Así lo explicaba durante un conversatorio4 Alicia Lemus, una de las 

llamadas por la prensa “mujeres de fuego” de Cherán, al referirse a que, además de que el 

 
4 Evento parte del Hay Festival México en su versión 2022, llevado a cabo en la ciudad de Querétaro. 



19 

 

autogobierno no era la intención original del movimiento –solo querían vivir en paz y 

proteger los bosques–, no previeron que esto incluía la autoadministración. De un día para 

otro todos los servicios y actividades gestionadas por algún ámbito de gobierno se 

suspendieron, hasta que ellos asignaran los responsables y definieran cómo lo iban a manejar.  

Lemus revela que eran procesos y actividades complejas y desconocidas para la 

comunidad, desde hacer las cuestiones presupuestarias o la asignación de recursos, hasta la 

impartición de clases en la escuela, ya que todos los maestros y las maestras como servidores 

públicos también se fueron de Cherán. Lo cual, e independientemente al sustento legal que 

ampara esta nueva –en aquel momento– situación en México, desde la perspectiva del bien 

común no tiene sentido. Sería como pedirle a la tesista que elimine todo el contenido de los 

autores expertos que está citando para desarrollar su investigación en autonomía.  

Es claro que la evidencia empírica demuestra que es obvio, dice Ostrom (1990), que 

no funcionaron los Leviatanes. Dejar la administración de nuestros recursos comunes en 

manos de los gobiernos y el libre mercado no logró el bien común, como lo prometieron, o 

al menos no el “común-común”, en el sentido de que sea común para todos, todas, y todo lo 

que habita en este planeta; como ya lo planteamos: solo le fue “común” a unos cuantos.  

Por consiguiente, si la idea de los Leviatanes ya caducó, el bien común debe 

gestionarse colectivamente y en diversas escalas, mediante grupos humanos autoorganizados 

que interactúan entre sí a través de los niveles locales, regionales, globales, y sus respectivas 

mixturas (local-local, local-regional, regional-global, etc.) según la pertinencia, y evitando 

volver a cometer el error de creer que el beneficio de unos pocos es el de todos.  

Para lograr, o al menos imaginar esto, debemos dejar los dualismos atrás y observar 

que, si bien no todos somos iguales, tampoco es que seamos tan diferentes: en el espacio en 

medio es donde se construye lo común-común, en donde el todo son las partes. Y esas partes 

del todo incluyen lo humano y no humano. Este hecho es bastante nítido para los miembros 

de la comunidad de Cherán, así como para los nahuas y totonacas de la Sierra Noreste de 

Puebla, región donde se llevó a cabo la presente investigación.  

Al parecer, es para los humanos que buscan explotar sus recursos o instalar 

megaproyectos en sus regiones, que esta realidad está más velada. Es decir, quizá debido a 

esa ignorancia fundamental de cómo funciona la realidad interdependiente que compartimos, 



20 

 

es que el gobierno y las grandes empresas –los humanos que toman decisiones en su nombre– 

insisten en esos megaproyectos carentes de sentido desde la perspectiva del bien común, sino 

que miran únicamente por el interés de una sola de las partes.  

De ahí que es fundamental aceptar que la mente humana filtra la realidad (Hoffman, 

2015). Por ello, en esta investigación se propone el abordaje de las ciencias cognitivas (véase 

el capítulo 3) para entender cómo la mente humana interpreta la realidad y, específicamente 

en esta tesis, cómo la interpretan quienes en la praxis la perciben como interconectada. Dado 

que, trabajemos o no trabajemos en el sentido de este bien común que venimos desarrollando, 

vivimos en una realidad compartida, que es interdependiente con todo lo que habita en el 

planeta; así pues, el beneficio y el perjuicio del todo es el beneficio y el perjuicio de cada una 

de las partes.  

En vista de lo anterior, la premisa aristotélica-aquinante sobre “el bien del todo es 

más divino que el bien de las partes” cobra un nuevo sentido: “el bien del todo es el bien de 

las partes” y, por tanto, el bien de las partes será el bien del todo. De ahí que la propuesta de 

esta tesis es que el concepto de bien común-común requiere de percibir nítidamente la 

realidad como interdependiente.  

La filósofa polaca Edith Stein, quien fue la principal profesora asistente de Husserl, 

y para algunos fenomenólogos la única que realmente alcanzó a comprender la teoría 

husserlina (González, 2016), al final de su vida trabajó con el concepto de comunidad, 

planteando que este “se funda ónticamente en las personas singulares. Por eso hay que 

mostrar inicialmente qué es lo que, en la estructura de la persona, hace posible una 

comunidad” (Stein, 2012, p. 148), de ahí el principal objetivo y reto de esta investigación: 

observar la experiencia subjetiva de aquellas que logran ver que su futuro depende de trabajar 

con las otras y los otros, tomando decisiones que derivan en este tipo de bien común-común. 

 

 

 

 

 

 



21 

 

1.2 Autoorganización por el bien común: posibilidad o tragedia 

Para situar nuestra hipótesis en la complejidad de la organización humana, debemos pasar 

brevemente por la caracterización de la autoorganización por el bien común, reconociéndole 

como un macroproceso que incluye diversos procesos que interactúan en múltiples escalas 

y, de este modo, evitar mutilar este fenómeno humano complejo para mantenernos alejados 

de una perspectiva unidimensional o reduccionista (Morin, 1998, p. 17). 

Es claro que una problemática tan compleja como la de la autoorganización humana 

requiere que sucedan varias situaciones alternada y simultáneamente, enactuadas por 

diversos agentes (individuos, instituciones y entorno). De ninguna manera es un proceso 

simple, ni lineal, ni mucho menos unidimensional, ya que está entretejido a través de factores 

complejos en sí mismos, como son los factores históricos, culturales, sociales, económicos, 

institucionales, ecológico-territoriales, legales-jurisdiccionales, entre otros particulares del 

contexto de cada grupo (Zárate-Rico, 2020). 

De manera que, para presentar un panorama general de estas condiciones y evitar 

repasar en detalle la teoría autoorganizativa, recurro a Arun Agrawal, de la Universidad de 

Yale, quien en la compilación The Drama of the Commons, realiza un buen resumen 

comparativo de tres de los trabajos más reconocidos en el tema, enfocándose específicamente 

en las condiciones para un manejo sostenible de los recursos comunes o factores críticos de 

éxito en términos económicos (Agrawal en Ostrom et al., 2002, pp. 41-85). 

 El comparativo de Agrawal incluye los principios para el diseño exitoso de Elinor 

Ostrom (1990) de la Universidad de Indiana, las condiciones que facilitan el éxito de Robert 

Wade (1988) de London School of Economics y los facilitadores del éxito de Baland & 

Platteau (1996) de la Universidad de Namur, Bélgica. Las tres investigaciones son acerca de 

la administración de bienes materiales comunes (citados en Agrawal en Ostrom et al., 2002, 

pp. 48-52). 

 

 

 

 



22 

 

Nuestra hipótesis de “ver nuestro futuro juntos” como detonador para la toma de 

decisiones hacia la autoorganización por el bien común, se ubica como una de las condiciones 

necesarias para la autoorganización. Como en todo proceso, hay condiciones con mayor peso, 

como este, y aunque en el comparativo no se especifica con el énfasis que hace esta tesis, 

considero a este detonador como una de esas condiciones que sostienen la base donde las 

otras condiciones germinan. Como mencionábamos anteriormente, no basta con replicar 

estas “condiciones para un proceso exitoso”, pero al parecer el factor (¿previo?) de “tener la 

voluntad para colaborar” sobrepasa al campo de la economía, y por eso lo obvian o dan por 

entendido. 

Es decir, el comparativo de Agrawal obvia el hecho de que los integrantes del grupo 

“exitoso” han decidido –de alguna forma– colaborar por el bien común, y se enfoca solo en 

la sistematización de las otras condiciones para lograr sostener el proceso autoorganizativo. 

Siendo justamente la principal crítica de esta tesis frente a las posturas teóricas 

organizacionales que obvian la fenomenología de la experiencia vivida por los miembros de 

estos grupos como si fuera algo dado, o algo que simplemente se puede dar si así lo acuerdan.  

Es decir, como se observa y se sabe desde la praxis, la mera sistematización no es 

suficiente para que cualquier grupo sea exitoso: algo adicional debe suceder. Ostrom (2003) 

es de las pocas investigadoras que se acerca más a reconocer que hay “algo” que sucede en 

la experiencia de las personas que las hace dar el paso hacia la cooperación, para finalmente 

delegárselo a las ciencias cognitivas que exploran la mente humana más allá del conductismo 

(behavorism), que es lo que históricamente la economía ha tomado en cuenta. Justo aquí 

radica el menester de esta tesis, en el cual profundizaré con más detalle en el siguiente 

capítulo.  

A continuación, se muestra una tabla comparativa desde la mirada organizativa, para 

así establecer el concepto de autoorganización que empleamos: 

 

 

 

 



23 

 

 

 Wade, 1988 
“Condiciones 
que facilitan” 

Ostrom, 1990 
“Principios para 

el diseño” 
 

Baland & Platteau, 
1996 “Facilitadores del 

éxito” 

1. Característi
cas del 
recurso 

Tamaño 
pequeño 
Límites bien 
definidos 

Límites bien 
definidos 
 

 

2. Característi
cas del 
grupo 

Límites 
claramente 
definidos 

Límites 
claramente 
definidos 

Reglas compartidas 

Tamaño 
pequeño  Tamaño pequeño 

Experiencias 
pasadas de 
éxito capital 
social 

 Experiencias pasadas de 
éxito capital social 

Interdependenc
ia entre los 
miembros 

 Interdependencia entre 
los miembros 

  

Liderazgo apropiado: 
joven, familiarizado 
con entornos externos 
cambiantes, conectado 
con la élite tradicional 
local 

  
Heterogeneidad de 
aportaciones 
(endowment) 

  Homogeneidad de 
identidades e intereses 

Relación entre 
1 y 2 

El grupo y los 
recursos 
comparten 
ubicación 
Nivel alto de 
dependencia 
del recurso 

 El grupo y los recursos 
comparten ubicación 
Equidad en la 
asignación de recursos 

3. Acuerdos 
instituciona
les 

Opinar 
localmente en 
la regulación 
 

Opinar 
localmente en la 
regulación 
 

Opinar localmente en la 
regulación 
 

Tabla 1. Principios para el diseño exitoso de Wade, Ostrom, y Baland & Platteau 



24 

 

Facilidad en la 
aplicación de 
reglas 
 
 
 
 
Sanciones 
graduales 
 

Facilidad en la 
aplicación de 
reglas 
 
Monitoreo a los 
usuarios  
 
Sanciones 
graduales 
Adjudicación a 
bajo costo 

Facilidad en la 
aplicación de reglas 
 
Monitoreo a los 
usuarios  
 
 
Reglas simples y fáciles 
de entender 
 

4. Entorno 
externo 

Estado: El 
gobierno 
central tiene 
que respetar la 
autoridad local  
 
 
Tecnología de 
bajo costo 

Estado: El 
gobierno central 
tiene que respetar 
la autoridad local 
  
Niveles 
confiables de 
apropiación, 
provisión, 
aplicación y 
gobernanza 

Estado: Instituciones 
sancionadoras externas 
  
 
 
Niveles apropiados de 
subsidio externo 

 

Sin entrar en detalle con cada elemento de la tabla, es pertinente mencionar dos 

condiciones incidentes en la presente tesis. Por un lado, las tres investigaciones enfatizan el 

papel de las instituciones externas, al mostrar el hecho de que la autoorganización no implica 

una especie de aislamiento o un tipo de autonomía radical, que es insostenible (Harvey, 

2005). Aunque el papel institucional no es parte del alcance de esta investigación, es 

importante hacer la aclaración para evitar recaer en otra tentación romántica de pensar la 

autoorganización como una especie de independencia emancipadora heroica. Por el 

contrario, justamente la parte central de la tesis es el principio de interdependencia entre los 

diversos niveles de la misma realidad compartida.  

Otro elemento importante por clarificar es el tamaño del grupo. Es decir, ya que la 

autoorganización se considera como una idea viable, se tiende a imaginar posible solo para 

grupos pequeños y homogéneos. Así, Wade y Baland & Platteau apoyan esa postura,5 aunque 

 
5 La cual tiene que ver más con el tipo de grupos observados que con que se haya hecho un comparativo con 
diversos grupos de tamaños variables, como en la investigación de Ostrom (1990). 



25 

 

para Ostrom es diferente, pues afirma que el tamaño del grupo en sí mismo no es una 

condición, (Agrawal en Ostrom et al., 2002, p. 59), ya que al igual que la variable de la 

homogeneidad en los miembros del grupo, estas no se observan como características 

determinantes por sí mismas, sino que juegan en combinación con el resto de las variables 

que influyen en el nivel de éxito del grupo, esto es, por ejemplo, el sistema de comunicación 

de un grupo pequeño será menos complejo que el que requerirá un grupo más grande. 

Es claro que la mirada de estos investigadores es desde la hegemonía, aunque dentro 

de los grupos estudiados en sus investigaciones incluyen comunidades que pudieran 

caracterizarse como no-hegemónicas, como indígenas de diversas latitudes; sin embargo, sus 

métricas y definiciones parten de las teorías económicas hegemónicas que tanto cuesta 

descolonizar (De Sousa Santos, 2010b), especialmente lo referente a la definición de éxito y 

a la medición de resultados efectivos. 

Así, para equilibrar un poco esa mirada recurro a la perspectiva de éxito construida 

desde la Tosepan, la cooperativa de cooperativas de la región poblana donde se llevó a cabo 

la presente investigación, y que ha llegado a ser un de las más grandes en Latinoamérica. 

Hasta el año 2018 contaba con 36 000 socios y socias, agrupados en 430 cooperativas 

conformadas por cientos de comunidades masehual, totonacas y mestizas, ubicadas en 32 

municipios de la Sierra Nororiental de Puebla y Veracruz (Cobo et al., 2018, p. 47).   

El objetivo central que une a todas y todos los que participan con la Tosepan, y que 

sostiene y dirigen sus acciones, es un concepto definido por ellos mismos desde su 

cosmovisión indígena como yeknemilis, que traducen al español como Vida Buena (Cobo et 

al., 2018, p. 51), y que diagraman con la forma de un árbol. 

El árbol representa las dimensiones que sostiene la yeknemilis o “vida buena” desde 

la cosmovisión indígena y su cotidianidad, donde de manera consistente con la tabla 1, la 

confianza es fundamental y se encuentra en el centro,6 al representar el tronco. En la copa del 

árbol las ramas representan: pueblo y entorno sano; soberanía y seguridad alimentaria; 

autonomía financiera; autonomía energética; procesos educativos e identitarios; hogar en 

armonía; identidad indígena y campesina; procesos de gobernanza y vida comunitaria.  

 
6 Característica número uno de los grupos que logran autoorganizarse (Zárate-Rico, 2020). 



26 

 

Y las raíces que sostienen el yeknemilis incluyen la mano vuelta (práctica social que 

se explicará con detalle en el capítulo cuatro); autonomía; identidad; respeto; paz social – 

yolseuilis–; espiritualidad; transparencia; trabajo colaborativo; diálogos de saberes. En este 

yeknemilis se aprecia claramente graficada la noción de interdependencia que venimos 

desarrollando. 

A pesar de que Wade y Baland & Platteau (citados en Agrawal en Ostrom et al., 2002, 

pp. 48-52) utilizan el término de interdependencia, vale la pena aclarar que cuando 

mencionan la “interdependencia entre los miembros” (interdependence among group 

members), lo hacen desde la mirada económica, y generalmente se usa para referirse a los 

participantes de una negociación, en donde una parte necesita algo (cliente) que la contraparte 

posee o puede producir (proveedor), lo que genera una dependencia entre ellos. Es decir, se 

usa en oposición a independencia o autonomía: es un estar atado al otro.  

Sumado al problema de la arcaica –pero presente– ley de la oferta y la demanda, y a 

las dinámicas coloniales de poder, el concepto de interdependencia económica no suele mirar 

hacia el bien común, sino hacia el bien de cada lado pujando en la negociación; lo que difiere 

del concepto de interdependencia al que nos referimos en esta tesis, el cual es más un 

Figura 1. Esquema yeknemilis. Cobo et al., 2018, p. 51 



27 

 

reconocimiento de un co-surgimiento dependiente, no solo con las otras partes, sino con el 

entorno.  

Lejos de ser una romantización de la realidad, es en verdad la realidad tal como es; 

de ahí los esfuerzos por diseñar nuevas teorías económicas que se alejen de las viejas 

ilusiones que graves problemáticas nos han causado. En el siguiente capítulo se desarrolla el 

concepto de interdependencia que será adoptado; por el momento, solo se busca dejar 

asentada la base de los conceptos desde donde parte esta investigación sobre la 

autoorganización por el bien común. Para ejemplificarla, utilizaré la tradición mexicana de 

romper una piñata en una fiesta infantil.  

En esta tradición mexicana, los niños golpean con un palo la piñata hasta romperla, 

para que de ella salgan dulces y, algunas veces, juguetes pequeños. Esto con el objetivo de 

que los chicos de todas las edades, incluso adultos, se lancen al suelo donde cae el botín, para 

cada quien atrapar lo que su capacidad le permite. Lo usual es que hay quien no toma nada, 

o unos pocos dulces, y siempre hay quien tiene la posibilidad o la suerte de tomar más.  

En particular, en esta fiesta a la que asistí, al caer los dulces, de pronto los niños y las 

niñas (10 niños, en edad promedio de seis años) colocan todos los dulces y juguetes en el 

centro y comienzan a debatir cual será la mejor manera de repartirlos. De pronto uno dice: 

“en partes iguales entre todos”, a lo que una niña responde: “no, porque a Luis no le gustan 

los de chile”, otra niña agrega: “… y Jaime es alérgico al color azul y Pedrito no puede comer 

azúcar”; se escucha a otro niño decir: “démosle los juguetes a Pedrito que no come dulces”, 

“¡sí, sí, sí!”, se oye casi al unísono.  

A continuación, una niña les dice: “ahora levante la mano quien quiere dulces con 

chile”; mientras tanto, otros niños hacen un montoncito separando los dulces con chile, los 

cuales entregan a los tres niños que levantaron la mano para que se los repartan como ellos 

decidan. Quedaron otros niños frente al resto de los dulces, y entre ellos comienzan a decir: 

“¿a quién le gustan las gomitas?”, “¿quién prefiere los chicles?”. Hubo niños que tomaron 

solo uno o dos dulces y se iban contentos, no necesitaron más. Y así se fueron repartiendo. 

Al final se repartió todo, incluso mamás y papás recibieron los dulces que ningún niño 

quiso. Todos quedaron contentos y se repartieron los beneficios de manera horizontal, 

autoorganizada (los padres no intervinieron) y de forma equitativa conforme a las 



28 

 

necesidades de cada miembro del grupo, es decir, no fue de forma igualitaria del tipo “en 

partes iguales”.  

Esta descripción pareciera un ejemplo ficticio –y romántico– construido a modo para 

sostener el concepto del bien común-común, ya que los mexicanos y las mexicanas sabemos 

que eso no es lo que sucede normalmente en las piñatas. Sin embargo, esta situación es 

frecuente en niños educados en la pedagogía Waldorf, diseñada por el filósofo austriaco 

Rudolf Steiner (1861-1925), la cual ciertamente no es parte del alcance de este trabajo, pero 

sirve para ejemplificar que mirar de esta manera es posible para el humano y que, además, 

se aprende, se enseña y se puede ejercer en la vida cotidiana (Dahli, 2007).  

Para Steiner (1886), una vida social saludable se consigue cuando la comunidad se 

refleja en cada alma, refiriéndose a que la virtud de cada uno vive en toda la comunidad. Es 

decir, el bien del todo es el bien de las partes, y viceversa. Tengo claro que esta frase nos 

acerca más a lo romantizable del bien común que a la pragmática del fenómeno, que es el 

menester de esta tesis, y mis lectores me ayudaron a darme cuenta que suelo obviar y no hago 

suficiente énfasis en el conflicto, un elemento importante e ineludible de este modo de 

organización humana.  

A lo largo de estos años, al abordar el tema, he notado la frecuente tentación en la que 

se cae de imaginar la escena descrita anteriormente rodeada de dulces y voces de niños, y 

que incluye música de fondo tipo el “Himno a la alegría” de Beethoven o “Imagine” de 

Lennon. No obstante, en la realidad el debate que relato fue un tanto brusco, pues estaban 

solucionando un conflicto, con desacuerdos y nuevas propuestas, con negociaciones 

horizontales autorreguladas entre ellas y ellos mismos. “Eso no es justo”, se escuchaba por 

ahí, y otro niño gritaba, “¡sí es cierto!”, y buscaban una nueva opción. Este tipo de consenso 

no les llevó mucho tiempo, quizá cinco minutos, pero durante esos minutos no voltearon a 

ver a los padres en solicitud de ayuda, confiaban que podían lograrlo de la misma manera 

que lo practican cotidianamente en su salón de clases del preescolar.  

Es decir, aunque obvio, vale la pena recordar que es innegable que los conflictos son 

parte intrínseca de la vida cotidiana. Así lo describía Alicia Lemus al exponer que en Cherán 

todas las decisiones se toman en la Asamblea, e incluso hay ocasiones que les puede tomar 

semanas llegar a un acuerdo. Por lo tanto, es una ilusión creer que es posible eliminar el 



29 

 

conflicto en general de nuestras vidas colectivas; pero, en estos casos, el conflicto tiene una 

connotación positiva.  

Estoy consciente que la palabra positiva nos empuja de nuevo al terreno de lo 

romántico; pero David Harvey, quien usa el concepto, se refiere a que en el grupo se 

promueven el conflicto y las discusiones en la asamblea o foro colectivo, en lugar de 

suprimirlo; eso sí, acompañado de un mecanismo de solución de problemas. La diferencia 

radica en cómo se formulan, confrontan y resuelven esos conflictos (Harvey, 2005, p. 311).  

Cuando Harvey alude a promover el conflicto, no es desde la perspectiva destructiva 

del tipo fight club, sino, por ejemplo, de los chismes, que son terriblemente destructivos para 

cualquier tipo de comunidad, familia o grupo, pero que para el humano ha sido una forma 

histórica de entretenimiento efectivo para la regulación de masas, y que cobra su fuerza en la 

oscuridad, es decir, cuando se habla detrás de los actores involucrados: porque cuando el 

chisme se pone sobre la mesa, se disuelve o evoluciona en problemática real que se vuelve 

evidente, y que se puede solucionar o disolver.   

Por eso, la eficiencia del mecanismo regulador del conflicto se mide en términos de 

confianza, esto es, que sea lo que sea confiamos en que, al llevarlo, por ejemplo, a la 

asamblea, lo solucionaremos, que todas y todos serán escuchados y respetados 

horizontalmente. Es decir, en el caso del chisme, tanto el chismoso como de quien cuentan el 

chisme, tienen que ser escuchados antes de proceder a buscar solución o aclaración.  

Por ejemplo, uno de los chismes más populares son los relacionados con el dinero, de 

manera que, por un lado, se tiene que hablar públicamente el rumor del tipo “dicen que se 

gasta el dinero de la caja chica”; y por otro lado, la confianza queda sellada a través de 

implementar un mecanismo de control de caja chica, y que debe poder ser auditable por 

cualquiera que lo quiera cuestionar, de manera que, se presenta y se determina si el rumor es 

cierto, o de lo contrario se desvanece.  

Es difícil imaginar esta aseveración cuando nunca se ha vivido en un grupo que 

funcione así, es decir, para los niños del ejemplo de la piñata es obvio que la manera de 

ponerse de acuerdo es por medio del conflicto no destructivo. La llave para ver esta 

posibilidad –que es la hipótesis de la tesis–, es que los miembros del grupo no se perciban 

separados, de lo contrario, sin notar la interdependencia difícilmente verán lo posible en este 



30 

 

modo de organización. Porque recordemos que en la horizontalidad autoorganizativa no hay 

un jefe, líder o patrón que pueda convencer u obligar a participar al que no lo ve, solo el 

propio grupo lo puede propiciar, mediante una especie de presión social a la que el individuo 

decide ceder o no, o incluso, temporalmente.  

Como sucede con los niños del ejemplo, ellos también participan en piñatas donde se 

practica la rebatinga tradicional, algunos se unen porque ahí la práctica social sí se los 

permite, otros se quedan en la periferia y toman lo que les cae cerca, y otros reparten sus 

dulces. Y al revés, cuando un niño nuevo llega a la escuela, poco a poco el grupo (no la 

maestra) le hace saber qué es lo que aplica ahí, y tarde o temprano se une al modelo, se relaja 

y confía porque ve el beneficio individual del modelo. 

Las mujeres nahuas entrevistadas (véase capítulo 4), nos resumían su estrategia para 

lidiar con el conflicto: “todo lo platicamos”, especialmente si es un chisme, tienen la práctica 

de que, si una compañera les cuenta un chisme, la invitan a platicarlo con el grupo, o incluso 

se asume que, si le cuenta un chisme a una compañera, ella puede exponerlo en la asamblea. 

Este mecanismo tiene un efecto poderoso de reciprocidad: saber que otra compañera nos va 

a defender cuando alguien le cuente un chisme de mí. 

Ya se profundizará en la gran eficiencia que tiene la estrategia de “platicarlo todo”, 

pero, por ejemplo, cuando no logran llegar a un acuerdo, o se caldean los ánimos, se retiran 

a sus casas, “… y al rato ahí venimos otra vez, hasta que nos ponemos de acuerdo”. Su 

efectividad radica en que, igual que los niños del ejemplo, confían que lo van a lograr, sea lo 

que sea el conflicto, aunque por el momento no vean exactamente la solución, lo que sí ven, 

es que es posible solucionarlo en el grupo. Y lo ven, no con los ojos, sino con toda la 

percepción (véase capítulo 2). 

La literatura relativa a la organización humana es consistente en este punto (Ostrom 

et al., 2002), incluyendo nuestras propias observaciones que serán descritas en el capítulo 

cuatro, porque los grupos que logran autoorganizarse por el bien común cuentan con un 

mecanismo efectivo en el que confían para solucionar problemas. Para el caso de estudio 

presente, al igual que la comunidad purépecha de Cherán, recurren al modelo de la Asamblea 

comunitaria y regional (Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, Tovar, 2016, p. 18).  

Este dato es opuesto al caso del grupo que estudié durante mi investigación de 



31 

 

maestría en la Sierra Gorda Queretana (Zárate-Rico, 2020), el cual era un grupo que no 

lograba ponerse de acuerdo ante el conflicto del proyecto ecoturístico que tenían en su 

comunidad. No habían implementado ningún mecanismo para manejo de conflictos porque 

simplemente no se dirigían siquiera la palabra, y cuando lograban estar frente a frente, era 

imposible el diálogo, ya que este era sustituido por gritos, ofensas y amedrentamientos. 

Otro elemento importante de aclarar es que esta autoorganización por el bien común 

se aleja del sacrificio. Es decir, no es un tema de sacrificarse por el otro o, en este caso, una 

especie de altruismo individual por el bien del todo, en el sentido aquinante de que “el todo 

es más divino”. En este concepto de bien común-común, el individuo no es menos importante 

que el colectivo, ni al revés, son ambos el mismo todo-inseparable, de manera que el 

sacrificio individual es una ilusión.   

Ciertamente, la voluntad humana es individual para tomar decisiones a partir de estas 

ecuaciones simbólicas que se construyen sobre la base de la realidad empírica o la realidad 

proyectada (Ostrom, 2015, p. 12). Es decir, estos niños y niñas tomaron la decisión voluntaria 

de autoorganizarse de una manera que cuadraba con la realidad que se les presentaba a sus 

sentidos (la cantidad de dulces y juguetes, tipo de dulces versus las preferencias y necesidades 

de cada individuo). En esta ocasión no hubo una proyección base de la decisión del tipo “el 

que tenga más, es el mejor”, que fuera independiente a sus necesidades reales, o sea, el niño 

que tomó un dulce, solo necesitaba uno. 

Esta idea de sacrificio refiere a posturas como las democráticas, en donde las minorías 

tienen que sacrificarse por el bien de la mayoría; aquellas donde, por ejemplo, se montan los 

proyectos extractivistas que destruyen no solo a las comunidades locales, sino en donde los 

efectos ecológicos que generan están interconectados. O también la idea de desviar el agua 

de la zona serrana para satisfacer las necesidades de las ciudades, asumiendo que los 

pobladores serranos tienen que sacrificarse por el bien de la mayoría concentrada en las 

ciudades. Esto en lugar de desarrollar proyectos y legislaciones para la captura y reciclaje de 

agua urbana, o la construcción de vivienda citadina sobre tales principios. De nuevo, ese bien 

común es el que no nos incluye a todas, todos y todo dentro de ese concepto de común. 

Tampoco es un tema de altruismo, donde el debate todavía es si un acto altruista 

realmente es desinteresado o no (Ricard, 2016), en un mundo donde las grandes empresas y 



32 

 

millonarios tienen que asignar un porcentaje de su riqueza a tales actos para suavizar su 

imagen de concentradores de riqueza. Y desde una perspectiva general, el altruismo tampoco 

ha solucionado nuestros problemas de desigualdad en el mundo.  

La idea de sacrificio, o altruismo por el otro, es uno de los cuestionamientos más 

frecuentes sobre la viabilidad del bien común respecto a, por ejemplo, beneficiar a los que 

no trabajan o aportan igual, lo que la literatura organizativa denomina los free-riders o 

gorrones, en español. Esta podría ser, verbigracia, una lectura racional de los pobladores 

suizos que votaron en contra de la renta básica universal.7  

En un debate que se balancea entre la idea darwiniana de que “el más fuerte compensa 

al más débil”, y la mirada individualista colonial que cuestiona “¿por qué tengo que dar mi 

dinero que gané con mi esfuerzo a alguien que no se esfuerza?”, es pertinente hacer un 

paréntesis para recordar el contexto suizo, en donde el balance de estas preguntas tiene una 

connotación diferente al del contexto mexicano, en donde hay millones de personas que 

trabajan y se esfuerzan más horas diarias que otros en el mundo,8 con ingresos y beneficios 

laborales precarios o nulos.  

El free-rider es un término en inglés usado en economía que se traduce al español 

como polizón, consumidor parásito o gorrón (Ostrom, 2000, p. 32). Se refiere a un individuo 

que se aprovecha del trabajo colectivo, ya sea que no haya trabajado o invertido nada o en 

menor proporción al resto del grupo, pero que ha recibido los mismos beneficios, o incluso 

que se ha apropiado de los beneficios del resto.  

En los proyectos de desarrollo financiados por el gobierno mexicano esto es 

frecuente. En la sierra queretana es común encontrar casos donde un individuo de la 

comunidad consigue las firmas y las identificaciones del resto de los pobladores, para recibir 

el dinero o el bien que se apropia para su beneficio personal, impactando directamente en la 

cohesión social de esa comunidad (Zárate-Rico, 2020). A partir de este tipo de casos, se suele 

sostener la idea de que el humano es egoísta y competitivo, y a menos que sea por la vía del 

altruismo o sacrificio, no es posible la construcción de un bien común horizontal.  

 
7 Véase El País (2016) www.elpais.com/economia/2016/06/05/actualidad/1465139031_423489.html 
8 Organization for Economic Co-operation and Development, 2021. Employment Rate. 
www.data.oecd.org/emp/hours-worked.htm 



33 

 

Así lo aseguró Hardin (1968), que asume una imposibilidad inexorable, pues siempre 

que haya un bien común necesario para la sobrevivencia, el comportamiento individual será 

competir y acaparar y, por lo tanto, terminará en tragedia. Lo que hace parecer que esta 

tragedia de los comunes (Hardin, 1968) finaliza acorralando a las teorías de cooperación, las 

cuales buscan demostrar su viabilidad.  

En México, esta cotidianidad ciertamente está rodeada de frecuentes tragedias de los 

comunes (Hardin, 1968), que incluyen historias de todo tipo: ejidales, comunales, vecinales, 

laborales e incluso familiares, las cuales hacen parecer que estamos imposibilitados para 

ponernos de acuerdo por el bien común, y siempre que haya algún bien que compartir o 

repartir, es sabido que, alguno o algunos ganarán más y otros perderán, como el caso de la 

mayoría de las piñatas.  

Es quizá por eso que Hardin no tuvo que realizar experimento alguno para defender 

su artículo que le diera fama. La evidencia está disponible en la cotidianidad. Así lo describe 

Francisco Varela, biólogo, filósofo y neurocientífico chileno, quien se refiere a la tragedia de 

los comunes como la parábola que obsesiona a los investigadores sociales que estudiamos la 

conducta ética y colaborativa en la vida cotidiana (Varela et al., 2011, p. 280). Aunque 

Kropotkin (1902) defienda el apoyo mutuo, o Darwin (1859) hablara más de cooperación 

que de competencia, la experiencia en la vida cotidiana da para juzgar la idea de la 

autoorganización por el bien común más como una idea romántica antes que viable. 

Pero ¿cómo llegamos hasta aquí?, ¿es realmente nuestra naturaleza la que nos 

determina a competir insaciablemente? Todavía se escucha o se lee por ahí esta postura 

atribuida erróneamente a Darwin, porque fue en realidad el filósofo Herbert Spencer quien 

acuñó la frase “la supervivencia de los más aptos”. Spencer pertenecía al afamado Club X 

inglés, organizado en 1864 por el distinguido biólogo Thomas Huxley y que incluía, entre 

otros, al físico John Tyndall y al botánico Joseph Dalton. Su objetivo principal fue 

popularizar la teoría evolutiva darwiniana, pero para sus propios intereses, apoyando las 

teorías de la selección natural que derivaron en la supremacía racial y la eugenesia (Wallace, 

2009, p. 54), de lo que el propio Hardin fue también acusado. 

Huxley, quien fue uno de los fundadores de la prestigiosa revista Nature, junto con 

sus colegas, contaban con un lugar de privilegio y poder que les permitía lograr el apoyo para 



34 

 

su ciencia y divulgación dirigida a un público cada vez más industrializado y secularizado. 

Su propósito era establecer que las leyes fisicoquímicas eran la base de los procesos de la 

vida, promoviendo así una ciencia basada en el objetivismo y el universalismo. El objeto de 

investigación científica original, que hasta antes de este momento era la realidad creada por 

Dios, fue sustituido por una “realidad objetiva” (Wallace, 2009, p. 55). El materialismo 

científico se propagaba a través de todas las ciencias, incluyendo las sociales. 

Lo paradójico fue que en este camino hacia el materialismo científico se dejó fuera a 

la mente, sin duda por no ser algo físico. Los fenómenos no-materiales no podían ser 

estudiados científicamente, a menos que se redujera a algo puramente físico, como en este 

caso la “materia gris”, el cerebro (Wallace, 2009, p. 22). De ahí radica la paradoja de estos 

sujetos que anhelan ser científicos objetivos, pero que lo piensan desde la propia experiencia 

mental subjetiva que intentan excluir. 

Así, junto con otros elementos, esta nueva ciencia materialista fue posicionándose 

como cosmovisión hegemónica, y desde la perspectiva de la organización social se le 

atribuyó a la especie humana una cierta “naturaleza egoísta”, asumiéndola de alguna forma 

como atada a nuestra biología determinante que nos encierra en unos cerebros consumidores 

y autodestructores. Y el público –cada vez más secularizado– lo creyó. 

¿Cómo que lo creyeron? En ese mismo tono, un doctor en ciencias sociales experto 

en Rousseau, respondía a nuestra duda sobre cómo había comenzado la idea de la propiedad 

privada, diciendo que “algún día un hombre colocó una cerca alrededor de un pedazo de 

tierra, lo declaró como suyo, y los otros le creyeron”. Desde luego era una agudeza porque 

nadie lo sabe con exactitud, es decir, el rastro histórico no da para aseverar cómo sucedió.9  

Nos indignaba un poco pensar en la ingenuidad de los que “le creyeron”, pero en 

realidad en esta hipotética situación donde le creyeron a un hombre, fue quizá menos por 

ingenuos que por la figura de poder de donde vino (Wolf, 2001, p. 23), es decir, tendríamos 

 
9 Es particularmente esperanzador la reciente ola de investigaciones lideradas por la arqueología, que rastrea el 
inicio del patriarcado en aras de buscar nuevas soluciones para transmutarlo a un sistema más acorde a la 
realidad real, la interdependiente. 



35 

 

que contextualizar quién era este hombre que colocó la primera cerca.10 Sin embargo, para la 

línea de pensamiento de esta tesis, otra mejor hipótesis es que los otros no “le creyeron”, esto 

es, los otros conscientes de que la realidad es interdependiente le vieron más como uno que 

alucinaba y lo ignoraron, sin anticipar lo que le seguiría.  

Entender esta historia es importante para recordar cómo y quién construyó y sostiene 

las posturas hegemónicas, como en este caso de la ciencia materialista, pero 

fundamentalmente aquí se desea mostrar lo que logra detonar en el público que se les crea, y 

que se presenta con ideas establecidas como “los humanos son egoístas” (Hardin, 1968), o la 

de “los pobres son pobres porque quieren” (Zea, 1952) o “las mujeres son emocionales”.  

De hecho, esta última es cierta, las mujeres sí somos seres emocionales, de la misma 

manera que el resto de los humanos, pero al patriarcado hegemónico se le ocurrió determinar 

que en nuestro caso hay un tipo de impedimento mágico que nos inhabilita para ciertas 

actividades socioeconómicas. Lo que no previeron fue el efecto colateral que tendría sobre 

los propios hombres,11 pues para sostener esta mentira hegemónica se recurrió a un silogismo, 

donde los hombres “no son” emocionales; y como en la realidad real sí lo son, el mensaje 

termina siendo que “no pueden ser” emocionales, negándose a sí mismos (Hooks, 2021).  

La cuestión aquí es que estas ideas –aunque mentiras o verdades a medias–, al venir 

de la hegemonía, terminan detonando en el público que las cree una serie de comportamientos 

que refrendan lo creído; resultando en lo que Varela denomina una circularidad entre ciencia 

y experiencia. Varela explica esta idea de circularidad aludiendo que “en el mundo moderno 

hemos perdido fe en nuestra propia experiencia, y nos volcamos hacia la ciencia para 

preguntarle cómo es el mundo y cómo somos nosotros” (Varela et al., 2011, p. 271).  

Así bien, cuando hablamos de procesos colectivos es imposible evitar a Darwin 

(2019), quien originalmente afirmaba que, al depender el individuo del grupo para sobrevivir, 

siempre que sea posible alcanzar el beneficio individual a través del esfuerzo colectivo, la 

 
10 Imaginaba este momento como aquella primera escena llamada “El amanecer del hombre”, de la película 
2001: Una odisea en el espacio, de Stanley Kubrick, donde se muestra a unos simios peleando con huesos, en 
alusión a la primera guerra por el poder.  
11 ¿Lo habrán previsto? ¿Habría una intencionalidad maléfica o fue mera ignorancia? O quizá como aquellos 
hombres que dejaron al primer hombre cercar un pedazo de tierra, ignoraban completamente los efectos que se 
dejarían venir a partir de ahí. 



36 

 

opción será cooperar. Aunque cierta, el problema es que esta premisa no alcanza para explicar 

por qué un grupo de humanos no logra autoorganizarse para defender su recurso del agua, 

por ejemplo (Ruttan, 2006). Es decir, al ser el agua un recurso necesario para la sobrevivencia 

biológica, bajo esta lógica darwiniana implicaría que los individuos cooperarán para alcanzar 

su beneficio individual de sobrevivencia básica. Sin embargo, al estudiar casos sobre el 

recurso del agua, tanto Ostrom como la antropóloga Lore Ruttan (2006), encontraron 

comunidades que se fragmentaron por no lograr ponerse de acuerdo para administrar este 

recurso vital, terminando irremediablemente en tragedia.  

Además, recordemos que la mirada darwiniana está ciega frente al elemento clave 

que juegan las mujeres en este tipo de organización (Ostrom, 1990; Kopelman et al. en 

Ostrom, et al., 2002, p. 121), ya que Darwin contextualizado como hombre europatriarcal de 

su época, erró al generalizar y describir a la mujer como inferior al hombre, ignorando la 

existencia histórica de las sociedades matrilineales (Saini, 2023). Aquí radica la pertinencia 

y urgencia de explorar y entender cómo sucede la experiencia vivida, no asumiéndola o 

descartándola como hicieron aquellos científicos fundadores de la actual ciencia hegemónica 

(Wallace, 2021).   

Este tipo de contradicciones se venían observando en nuestra investigación 

precedente, donde mostraba a un grupo humano con capacidad autoorganizativa intermitente. 

Es decir, ante dos situaciones diferentes responde de modo distinto: el mismo grupo logró 

autoorganizarse para el caso de su agua, pero no lo hizo para el proyecto de turismo. El 

resultado de ese trabajo etnográfico abrió la incógnita acerca de la situación de activar o 

inactivar la capacidad de autoorganización. Mecanismo que radica en la experiencia del 

individuo-miembro del grupo que interpreta la realidad y toma decisiones, en este caso, hacia 

cooperar o competir en la vida cotidiana. 

Esta vida cotidiana en México se mira a través de un país con alta concentración de 

pobreza, localizada principalmente en el campo que, por un lado, desde principios del siglo 

XX ha propiciado la migración de olas de campesinos hacia las ciudades; y, por otro lado, es 

el principal sector objetivo para la implementación de proyectos de desarrollo, desde 

agropecuarios, ganaderos y hasta más recientemente, ecoturísticos.  



37 

 

Estos proyectos ecoturísticos, con baja posibilidad de éxito que con frecuencia 

generan más efectos negativos que beneficios, incluyendo fragmentación de la cohesión 

social y daños ecológicos en las comunidades que los implementan; comunidades que a 

menudo están desprotegidas por el Estado, con falta de acceso a los servicios básicos de 

educación y salud, víctimas del crimen organizado o de la sobreexplotación de sus bienes 

comunes (Zárate-Rico, 2020); de ahí la pertinencia y urgencia de que esas comunidades 

logren autoorganizarse por el bien común. 

Comunidades situadas en un contexto donde la propiedad ejidal y comunal es la forma 

de tenencia predominante, al ocupar más del 50% del territorio nacional (Berlanga, 2008, p. 

15); donde la mayoría de esas tierras están en comunidades indígenas. En general, la ONU 

(2017) calcula que el 80 por ciento de la biodiversidad del planeta está en manos indígenas. 

 Más allá de la creencia tradicional del desarrollo como acelerador o generador de 

economía, se requieren proyectos autogestivos que no acrecienten las desigualdades, sino 

que produzcan beneficios para quienes los llevan a cabo, una mejoría real en su calidad de 

vida –económica, social, cultural, ecológica–, además de servir de preparación ante los retos 

globales por venir, de convivencia social y sustentabilidad (Scharmer, 2007). 

Hasta aquí un vistazo a la complejidad de la autoorganización por el bien común y el 

rol principal que tiene la mente humana. Esa mente que se le ocurren cosas como cercar el 

primer pedazo de tierra, que prefiere quedarse sin agua a ponerse de acuerdo con sus vecinos, 

que no se conoce a sí misma y es presa fácil para que la hegemonía le diga como es. Es por 

eso que, para entender y solucionar esta complejidad de la autoorganización humana, 

recurrimos a las ciencias cognitivas. Así como lo hace Ostrom, que propone que los 

individuos usan modelos mentales que no son una copia de la realidad, de manera que, no 

hacen análisis imparciales, completos, ni complejos de forma natural (Ostrom, 2015, p. 12).  

Dirigiendo la mirada investigativa hacia entender ¿cómo tomamos decisiones?, en 

este caso, ¿cómo decidimos cooperar o competir? Sin duda, la respuesta a estas inquietudes 

se ha explorado desde diversas disciplinas, por ejemplo, la neurociencia y la psicología 

conductual, quienes observan cómo decidimos en situaciones recreadas en el laboratorio. No 

obstante, se admite que la conducta observada se modifica en el contexto de la vida cotidiana, 



38 

 

debido a que ciertas variables son –evidentemente– imposibles de recrear o controlar en el 

laboratorio (Stern et al. en Ostrom et al., 2002, p. 475).  

Por su lado, la investigación antropológica justo se lleva a cabo directo en el contexto. 

Sin embargo, con frecuencia tiende a mirar al individuo solo a través de la categoría de 

análisis en la que se le coloca. Esto es, como si la categoría grupo, etnia o género fuera un 

ente independiente de sus miembros, evadiendo a menudo la experiencia subjetiva individual 

(Cohen, 1994).  

Lo que se quiere dejar bien asentado hasta aquí es que resulta posible la 

autoorganización por el bien común (Ostrom, 1990). La cuestión abierta es entender cómo 

se logra en medio de una diversidad de variables que caracterizan a cada grupo y a cada 

situación particular. Ahí radica nuestro objeto de estudio descrito al inicio del capítulo, esta 

característica que se observa en los grupos que logran autoorganizarse y que las 

investigaciones consistentemente describen de diversas formas, pero que para efectos de este 

análisis referimos que son grupos cuyos miembros “ven su futuro juntos”.  

Como explicábamos, el individuo se da cuenta de que “mi futuro depende de trabajar 

con los otros”,12 habilitando de alguna forma la posibilidad hacia la autoorganización, en el 

contexto y con los recursos con los que se cuenta. Ya señalamos que no es un tema de 

sacrificio o altruismo, a decir, se aleja del dualismo: colaboro con los que amo, y compito o 

destruyo a los que odio, o no me importan. Es más parecido a la analogía de una carreta: es 

la misma –y única– carreta en donde vamos montados todos, cuidamos de las tuercas y 

tornillos no porque los amemos, sino simplemente porque si no funcionan, todos los que 

vamos montados en esa carreta –incluido yo– vamos a sufrir. 

En el siguiente capítulo se desarrollará en profundidad este concepto de 

interdependencia al que nos hemos referido y, en específico, al proceso cognitivo de 

percibirla como es. Resulta importante entender cómo es esta interpretación fenomenológica 

de una realidad interdependiente, ya que al parecer no todas las personas la perciben igual. 

Aquí radica la relevancia para la presente investigación, en el hecho de que esta percepción 

 
12 Similar a lo que observó Darwin (1859) donde la persona se da cuenta de que su beneficio particular lo cubre 
cooperando, pero que, además, lo que aquí planteamos es que no todas las personas lo perciben así, aunque sea 
cierto. 



39 

 

de la realidad, que tiene el nivel de una cosmovisión, funge como una especie de escenario o 

trasfondo del proceso de la toma de decisiones, en este caso, hacia cooperar o competir. 

Al final, como lo reporta Ostrom, los individuos cuentan con una “capacidad racional 

limitada”, contrario a la teoría clásica de la elección racional, que los asumía capaces de 

evaluar ilimitadamente todas las posibilidades y escoger la óptima. En realidad, en la 

complejidad de la vida cotidiana los individuos tratan de encontrar la solución más 

satisfactoria de acuerdo con sus recursos y sus objetivos, a pesar de su limitado acceso a la 

información y a la comunicación (Ostrom, 1990). 

Y ¿cuáles serán esos recursos y objetivos? Si en los casos relacionados con el agua, 

donde no lograron organizarse, garantizar el vital líquido para la sobrevivencia no fue el 

objetivo común ¿cuál era entonces el propósito que los llevó a destruirse entre ellos?, ¿cómo 

fue la experiencia de esas personas que toman tales decisiones hacia la autodestrucción como 

parte de esa comunidad? De ahí que Ostrom (2003) termina anotando que contestar a estas 

preguntas les compete a las ciencias cognitivas. 

1.3 Capacidad racional humana limitada y toma de decisiones  

Para caracterizar nuestro objeto de estudio, lo situamos a través del macroproceso mental de 

toma de decisiones, y aunque ciertos elementos pueden variar según el autor o la autora, por 

lo general se incluye en este macroproceso a los procesos de percepción, emoción y lógico-

racional. Tradicionalmente, la percepción se ilustra como la “puerta de acceso” entre los 

sentidos y la realidad, aun cuando esto es una perspectiva dualista del tipo adentro-afuera con 

una frontera que en la realidad es difícil de delimitar.  

Pero en efecto, la percepción recopila el insumo para el proceso emocional 

considerado prácticamente como automático, ya que se detona en milisegundos, con poco –

o nulo– acceso a regulación voluntaria (Ekman, 2007). Y después, en algunas ocasiones, 

viene el proceso lógico-racional, cuya principal característica es que requiere de tiempo para 

llevar a cabo su función de evaluación, además de información adicional para ser analizada, 

siendo ambas cosas escasas en la vida cotidiana.  

Así, aunque nos gusta caracterizarnos como seres racionales, en realidad, en la 

cotidianidad somos más bien seres emocionales (Damásio, 2019). Por lo tanto, si asumimos 



40 

 

el proceso emocional como automático y con poco acceso a la regulación (Ekman, 2007), 

¿cómo entonces tomamos decisiones en la vida diaria?, es decir, ¿por qué creíamos que lo 

hacíamos de forma racional y no emocional?, cuando en realidad la evaluación racional es 

solo una posible respuesta al proceso emocional.  

A continuación, muestro una representación gráfica del macroproceso de la toma de 

decisiones como fue referido, ilustrando cada componente interrelacionado en donde, con 

base en la investigación de largo alcance realizada por el psicólogo etnógrafo, pionero de la 

ciencia emocional, Paul Ekman (2007), se puede visualizar la rapidez del proceso emocional 

que nos lleva a la toma de decisiones.  

Como se puede observar, aunque los procesos de percepción, emoción y razón están 

presentes, el emocional tiene supremacía (Damásio, 2019), y depende plenamente de la 

percepción; es decir, contrario a lo que antes se creía, no decidimos ser racionales o 

emocionales, como lo asume la teoría clásica de la elección racional (Olson, citado en 

Ostrom, 1990). Primero nos emocionamos, y luego, en algunas ocasiones, el resultado de 

nuestra emoción puede derivar en una evaluación racional. Expliquemos brevemente cada 

proceso mental involucrado: 

 

Figura 2. Representación gráfica del macroproceso de la toma de decisiones 

 



41 

 

1) Percepción 

La mente detecta información que debe ser evaluada, para emitir como resultado de este 

proceso una decisión. Esta información se percibe a través de los portales perceptibles: visual, 

olfativo, gustativo, táctil, sonoro y mental. La propia mente es el sexto sentido, teniendo la 

capacidad de ser percepción y perceptor al mismo tiempo (Wallace, 2006, p. 67; Varela, 

1991, p. 113). Por ejemplo, cuando surge un pensamiento de preocupación prospectiva sobre 

algo: “qué pudiera ocurrir si…” (what if…?), este pensamiento generado por la mente es 

percibido por la misma mente como una amenaza, detonando un episodio emocional de 

ansiedad, que deriva en una decisión o acción producto de ese proceso emocional, a pesar de 

que la situación concreta no esté sucediendo en ese momento.  

La complejidad a tener bien clara aquí es que dicho mecanismo se detona en 

milisegundos; es decir, entre que nuestra mente percibe algo a través de alguno de sus 

portales y nos montamos en un episodio emocional, pasan entre 100 y 200 milisegundos 

(Ekman, 2007). Y si se asume la postura de que respondemos al mundo primariamente por 

medio de nuestras emociones (Ekman, 2007), antes que por la razón (Damásio, 2003, 2019), 

se puede ir vislumbrando cómo tomamos la mayoría de las decisiones.13 

En el siguiente capítulo se profundizará con más detalle en el tema de la mente y la 

percepción, ya que son conceptos fundamentales de la problemática que busca observar esta 

tesis, y ni la economía, ni la antropología nos ofrecían respuestas para explicar y entender 

por qué la mayoría de los humanos no logran autoorganizarse. 

2) Evaluación emocional 

Cada vez queda más claro que ser emocional no es algo anómalo. Creerlo así fue otra ilusión 

creada por el patriarcado colonial blanco, base de la ciencia hegemónica. De hecho, gracias 

 
13 Premisa plenamente adoptada por el neuromarketing para diseñar estrategias que incentivan el consumo 
irracional basado en emociones. Estrategias capitalistas que engendran graves problemáticas globales como el 
fast fashion, que es una macro problemática que se sostiene de otras problemáticas mayores, incluyendo 
sobreexplotación de recursos naturales y acaparamiento del agua, contaminación por transportación 
intercontinental, basura mundial, explotación laboral, concentración de riqueza. Este tipo de marketing debería 
ser ilegal, a sabiendas que los humanos no somos tan buenos para razonar nuestras decisiones. 
“Fast fashion fuelling global waste crisis” (ONU 2025). En www.news.un.org/en/story/2025/03/1161636 



42 

 

a las emociones hemos persistido como especie (Ekman, 2007, p. 26).  Pero al observar la 

rapidez con la que se detonan y cómo nos llevan a tomar decisiones, nos conduce a 

cuestionarnos cuál es la base de evaluación, es decir, qué información consideramos para 

evaluar la información percibida y tomar una decisión, ya que, por ejemplo, frecuentemente 

estas decisiones son de corte racista, sexista y clasista, o expresión de prejuicios difíciles de 

erradicar que parecen estar precargados.14 

Para Ekman (2007) –pionero de la ciencia emocional evolutiva–, esta evaluación 

automática se realiza con base en cierta información registrada en nuestro sistema cuerpo-

mente, que él refiere como una especie de base de datos personal. Estos datos incluyen, por 

un lado, los registros provenientes de nuestro pasado común como especie, y por el otro, los 

adquiridos en el contexto psico-socio-histórico-cultural provenientes de la experiencia vivida 

en individual (Ekman, 2007, p. 29).   

Ekman (2007) calculó, con base en las personas de diversas culturas que observó 

emocionarse, que lo que él caracteriza como episodio emocional, cuyo comienzo se da desde 

que percibimos un dato que detona una emoción hasta que emitimos una respuesta, nos lleva 

entre 30 segundos y un minuto. Cuando se aprecia una duración mayor, es que en realidad 

son varios episodios conectados; de ahí que Ekman grafica el proceso emocional como un 

proceso recurrente interconectado. Y, en realidad, en términos evolutivos, debido a que la 

evaluación racional requiere de mayor tiempo y recursos, pocas veces es la respuesta elegida 

en nuestros procesos emocionales. 

Además de la rapidez del proceso, nos enfrentamos a que las mentes humanas están 

distraídas casi el 50% del tiempo (Killingsworth y Gilbert, 2010), lo que hace altamente 

probable que ni siquiera nos demos cuenta de muchos de nuestros episodios emocionales 

detonados, ni de qué exactamente fue lo que los detonó, menos aún de que tomamos una 

decisión con base en ellos.  

 
14 Este término refiere a las diversas fuentes que alimentan esta base de datos a lo largo de la vida, e incluyen 
desde los procesos educativos y la socialización cultural, hasta el trauma presente y heredado que la epigenética 
demuestra trascienden las generaciones. 



43 

 

Sin embargo, la fisiología de las emociones no se puede omitir, la mente la puede 

ignorar, pero el cuerpo no.15 Justo por esta razón, Claire Petitmengin (2006), en el diseño de 

su metodología microfenomenológica para estudiar la experiencia subjetiva, recurre a la 

memoria de los cinco sentidos básicos, ya que el sexto, la mente, frecuentemente se confunde 

y tiende a inventar respuestas o a contestar “no sé por qué lo hice” o “no sé por qué tomé esa 

decisión”. Profundizaré en esto en el tercer capítulo, cuando desarrolle la metodología 

implementada. 

3) Sistema lógico-racional 

Ya dejamos claro que las decisiones son tomadas primariamente por nuestras emociones; 

después, si se cuenta con el tiempo, los recursos y la capacidad analítica, el proceso lógico-

racional puede ser una respuesta del proceso emocional que nos habilita para imaginar 

escenarios alternativos y poder tomar decisiones con evaluaciones más elaboradas, sin sacar 

de la ecuación a las emociones, que siguen detonándose y re-detonándose durante todo el 

proceso.  

Por ejemplo, si decidimos renunciar a un trabajo porque odiamos a nuestro jefe, 

aunque nos tomemos el tiempo para evaluar la mejor estrategia y momento para hacerlo, la 

decisión emerge de una emoción de enojo, que busca eliminar lo que percibimos como 

obstáculo en el camino (Ekman, 2007, p. 110). Esto es, cuando nos montamos en una 

emoción de enojo o indignación, que deriva en decidir renunciar –como se muestra en la 

representación gráfica anterior–, esta respuesta producto de nuestro proceso emocional, 

puede ser meramente emocional o puede ser racionalizada. 

En otras palabras, decidir gritarle al jefe, llorar de coraje, o renunciar inmediatamente 

después de una discusión con este, sería lo que graficamos como una respuesta emocional 

del proceso emocional. Pero si nos tomamos el tiempo para buscar otro empleo y planear 

nuestra renuncia, sería una respuesta del tipo evaluación racional; la cual, por cierto, no 

necesariamente eliminará el llanto o la discusión con el jefe, sino que solo es una alternativa 

adicional a la que tenemos acceso bajo ciertas circunstancias.  

 
15 En México usamos una expresión que dice “me siento sabe cómo”, para explicar algo que se reporta en el 
cuerpo, pero que la mente no entiende o no sabe explicar.  



44 

 

Otra vez, desde la perspectiva evolutiva, las emociones no son buenas o malas, buscan 

alertarnos de algo que sucede en el entorno que hay que atender, y si en el camino hay algo 

o alguien que desde nuestra evaluación perceptual hace más difícil la cotidianidad, es digno 

de evaluarse para tomar otros caminos o soluciones. Y a la vez, la racionalidad está 

sobrevaluada en el sentido de que bajo ciertas circunstancias requerimos reaccionar 

emocionalmente para salvaguardarnos de peligros actuales o potenciales. 

Entonces, a pesar de que nos gusta creer que somos capaces de evaluar escenarios 

complejos de manera objetiva para tomar las mejores decisiones, en realidad no somos tan 

efectivos en eso. Somos más eficientes que efectivos, para lo que nuestro proceso emocional 

reina en el macroproceso de toma de decisiones (Ekman, 2007; Damásio, 2019), donde la 

evaluación racional es solo una posible respuesta de la evaluación emocional.  

Algunas posturas insisten en separar las evaluaciones emocional y racional como si 

fueran caminos opcionales dispuestos a voluntad del humano que toma decisiones. Sin 

embargo, insistimos que debido a que la evaluación emocional es demasiado rápida (100-

200 ms), en realidad en muchos casos ni siquiera estamos conscientes de nuestras 

evaluaciones emocionales y cómo decidimos con base en ellas.  

Para ejemplificar lo cotidiano de esto, pongamos el caso de la toma de decisiones para 

contratación o evaluación de personal para una empresa. Hoy en día, las empresas ofrecen 

entrenamientos a los evaluadores y las evaluadoras para concientizarles de este mecanismo 

de la mente, relacionado en particular con los sesgos o prejuicios estereotipados o bias en 

inglés.16 Hace unos años, cuando se comenzó a reconocer que la toma de decisiones estaba 

velada por los bias del evaluador, se pensaba que la solución era simplemente pedirles que 

los evitaran. 

Hoy, tras años de intentarlo, se reconoce la dificultad de esto, y los esfuerzos están 

dirigidos a hacer conscientes los sesgos y sincerarlos durante el proceso de selección, y en 

lugar de que la toma de decisión sea una respuesta emocional, sea una evaluación 

racionalizada acompañada de herramientas evaluadoras (Williams y Mihaylo, 2019). Lo 

 
16 Harvard Implicit Association Test (IAT). Harvard University 
www.implicit.harvard.edu/implicit/takeatest.html 



45 

 

cual, sea dicho de paso, sigue siendo un reto en la práctica justo por lo que se ha venido 

exponiendo sobre las implicaciones de tener una mente humana.  

Como sucede en la práctica, si el entrevistador percibe en la entrevistada un dato que 

le detona una emoción de desagrado, justificado por su base de datos personal, la respuesta 

a dicha emoción podrá ser una respuesta emocional del tipo “tiene algo que no me gustó, por 

eso no la contraté”. Si no se lleva a cabo ninguna indagación adicional, esta decisión sería 

una respuesta emocional; pero si con el dato obtenido de la evaluación emocional primaria, 

además se procede a indagar en las características, credenciales y referencias de la 

entrevistada y se aplica una revisión con pares, se podrá tomar una decisión racionalizada.  

De nuevo, percibir algo raro en una persona que nos detona una emoción de desagrado 

o incomodidad, no necesariamente debe ser descartado por no ser racional, por ejemplo; 

percibir algo raro de una persona muy hábil para mentir o estafar (Ekman, 2007), es un dato 

que en definitiva no debemos descartar. Como dijimos, en la cotidianidad el camino de la 

racionalidad es tardado y costoso, tanto en términos monetarios del tipo “tiempo es dinero”, 

como en recurso mental lógico-racional, que también requiere de ciertas herramientas 

específicas de análisis, así como información confiable y oportuna; complejidad que propicia 

que la gran mayoría de las decisiones que tomamos sean rápidas, es decir, emocionales.  

Y justo aquí se asoma un elemento base de la sustentación de nuestra hipótesis. Esto 

es, no vemos posible en términos llanos de viabilidad cotidiana que las personas integrantes 

de los grupos que sí logran autoorganizarse, se tomen el tiempo de razonar (en el sentido 

descrito anteriormente) cada una de sus decisiones, y que esta sea la razón de por qué cada 

vez deciden cooperar por el bien común. Si funcionara así, no pasaría lo que se observa en 

los grupos que no logran autoorganizarse, que, aunque hagan el esfuerzo de razonar en el 

grupo su objetivo de buscar soluciones para el bien de todos, en la praxis se terminan tomando 

decisiones de corte egoísta que los lleva a no lograr autoorganizarse por el bien común.  

 Lo que se propone es que, si consideramos que la mayoría de las decisiones las 

tomamos emocionalmente, mediante nuestra base de datos personal, más bien, aquellas y 

aquellos que logran “ver que su futuro es juntos”, implica que tienen cargada en su base de 

datos la información acerca de que la realidad es interdependiente, resultando una obviedad 



46 

 

–como Darwin reportaba– que mi beneficio personal no está separado del de los demás seres 

y del entorno. 

Es decir, es probable que el contenido de la base de datos de las mujeres de la 

Masehual estudiadas en la presente investigación contenga un elemento relacionado con la 

asunción de que la realidad es interdependiente, alojado por la cosmovisión nahua, que, como 

otras culturas precoloniales, ahora denominadas indígenas, son culturas basadas en la 

concepción de que somos uno con el todo (Beaucage, 2012).  

Si este dato es parte de su base de datos, sumado al hecho de que en general tomamos 

decisiones emocionalmente detonadas por esa base de datos, explicaría por qué es posible 

para ellas autoorganizarse por el bien común de manera consistente y ante diversas 

circunstancias y por tantos años; en comparación con otros grupos o personas que con una 

base de datos desde la mirada hegemónica donde el concepto de interdependencia se sustituye 

por una asunción de un yo separado de lo demás. 

La pregunta inevitable que emerge cuando terminamos de exponer esta secuencia de 

ideas es siempre la misma, entonces ¿cómo podemos cargar esta información en la base de 

datos de los que no logran autoorganizarse? Y aunque es una pregunta muy mecanicista, 

confiamos que surge en realidad de la esperanza de una solución a muchos de nuestros 

problemas personales-sociales-globales. Pero, para empezar, usar la palabra podemos 

perpetúa el mismo problema del bien común que no fue común, porque asume que un 

nosotros sabe más que ellos y que podemos/debemos arreglarlos. A su vez, asume que como 

logramos entender la problemática por el camino racional, ya somos del grupo que perciben 

la interdependencia, cuando en realidad quizá solo logramos razonarla. La diferencia es fácil 

de corroborar observándonos en el tipo de decisiones que tomamos cotidianamente. 

Y la segunda parte relacionada con cargar en la base de datos de otros, reafirma 

nuestra mirada de ciencia supremacista que cree que puede intervenir a otros para arreglarlos, 

reeducarlos, colonizarlos desde nuestra propia perspectiva. Es claro que el propio concepto 

utilizado base de datos es una carnada para nuestras mentes, de manera que cabe recordar 

que es solo una analogía, y que, tratándose de la mente humana, no se tiene acceso desde 

afuera; el acceso solo es en primera persona y no somos tan diestros en eso todavía (se 

profundizará en el siguiente capítulo). 



47 

 

El reto radica entonces –adelantándonos a los resultados que se expondrán en el cuarto 

capítulo–, en percibir la realidad como es, en este caso en particular, su cualidad de 

interdependiente para cambiar la base de datos en primera persona. Por el momento, lo que 

debe quedar claro es el reto principal que representa la mente humana, que desde la postura 

neurocientífica no es su preferencia percibir la realidad como es, sino interpretarla, y lo más 

rápido, lo mejor. Es decir, desde la perspectiva de la supremacía humana por la supervivencia 

biológica, el cerebro interpreta la realidad haciendo un best guess of what’s out there (Seth, 

2016), para responder más eficientemente al entorno.  

De ahí la insistencia de hacerle frente al reto de explicar qué significa poseer una 

mente humana para enfrentar las situaciones de la vida cotidiana (Varela et al., 2011, p. 17). 

Para comprender al humano y su mente es de suma importancia dirigir la mirada a la 

experiencia subjetiva de ese yo individual, que se concibe a sí mismo separado de los otros 

yos y de todo lo “exterior” (Varela et al., 2011, p. 280); fenómeno perceptual que al parecer 

es diferente en las personas de grupos que logran “ver su futuro juntos”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 

 

CAPÍTULO 2. EL PROBLEMA DE LA EXPERIENCIA SUBJETIVA                        

Y LA INTERDEPENDENCIA 

En este capítulo se busca caracterizar dos elementos que circunscriben al objeto de estudio 

de esta investigación: la experiencia subjetiva y la interdependencia. Por un lado, la 

experiencia subjetiva es donde sucede lo que queremos estudiar, siendo fundamental 

caracterizarla para establecer a qué nos enfrentamos cuando se quiere observarla. Y, por otro 

lado, esta cualidad de interdependencia que posee la realidad compartida, y que como 

propone nuestra hipótesis, en la percepción nítida de esta cualidad radica posiblemente el 

detonador de lo que se denomina “ver nuestro futuro juntos”, que mueve al individuo hacia 

la autoorganización; siendo entonces la imposibilidad de percibir la realidad como 

interdependiente una explicación de por qué hay humanos –la mayoría– que no logran 

autoorganizarse. 

 Es decir, el subproducto de no percibir la cualidad de interdependencia de la realidad 

es la concepción del yo separado que se planteó en el apartado anterior, y que resulta en una 

concepción ilusoria-problemática, en una realidad que funciona de manera interdependiente, 

como lo explicita Humberto Maturana, –coautor con Varela del concepto de autopoiesis–, 

cuando define a los humanos como parte de una dinámica autopoiética molecular de 4 500 

millones de años (Maturana en Tziboulka, 2019), negando cualquier posibilidad de 

separación.  

Para caracterizar estos dos elementos, es pertinente comenzar por establecer a qué me 

refiero con mente en esta tesis. Si bien en ciencias cognitivas se reconoce que falta mucho 

por entender acerca de la mente y la consciencia –y estamos lejos de tener una definición 

consensada–, en este capítulo dejaré asentada la caracterización de la mente sobre la que 

están montadas las premisas de esta investigación. 

2.1 Una caracterización de la mente 

Para caracterizar esta mente-objeto-sujeto de estudio, comenzaré por eliminar la exclusividad 

del cerebro, es decir, la mente no es solamente el cerebro. De manera que el concepto de 

mente al que recurro se construye a partir de la posición de Francisco Varela, biólogo, 



49 

 

filósofo y neurocientífico, quien propone mirar nuestro sistema mente-cuerpo no solo como 

una estructura física, sino como una estructura vivida y experiencial; es decir, concebirnos 

como externos e internos, y como biológicos y fenomenológicos (Varela et al., 2011, p. 17). 

Para sustentar esta postura, Varela desarrolló una mirada interdisciplinar que denominó 

neurofenomenología.  

 Este término fue utilizado originalmente por el neuroantropólogo Charles Laughlin, 

y años más tarde Varela lo acuña al utilizar el prefijo “neuro” como un nom de guerre, que 

refiere a toda la gama de correlatos científicos interdisciplinares relevantes en las ciencias 

cognitivas (Varela & Ura, 1996, p. 330) –neurología, biología, psicología, psiquiatría, 

antropología, filosofía– para la construcción analítica de un problema tan complejo como el 

estudio de lo que es el ser humano en la vida cotidiana. 

Para caracterizar la mente, Varela et al. (1991) desarrolló su teoría de la Cognición 

4E, que explica que la mente hace sentido de una manera embodied, enacted, embedded & 

extended, que en español traducimos como: corporeizada, enactuada, situada y extendida. 

Esto es, una mente corporeizada (embodied) que no refiere exclusivamente al cerebro, sino 

además al corazón, al sistema nervioso, a las tripas (gut system), al cuerpo completo;17 que 

al mismo tiempo es una mente enactiva (enacted), es decir, que actúa la realidad junto a los 

otros actores y escenarios a su alrededor; que está situada (embedded) en un contexto 

biológico-sociocultural; y que se extiende (extended) más allá del cerebro y el cuerpo físico 

que la encarna. 

Para Varela, la cualidad enactiva defiende la postura de que la “cognición no es la 

representación de un mundo pre-dado por una mente pre-dada sino más bien la puesta en 

escena de un mundo y una mente a partir de la historia de la variedad de acciones que un ser 

en el mundo realiza” (Varela et al., 2011, p. 33-34). De ahí para acá que, hoy en día, en 

ciencias cognitivas se reconoce como imposible dirigir la mirada únicamente al cerebro, lo 

que implica que para entrar al territorio de lo mental se debe considerar la mirada 

 
17 Investigación vasta acerca del sistema de neuronas que hay en el intestino, en el corazón, así como la función 
del sistema vago, se puede consultar actualmente en Soosalu et al. (2019), quienes hacen un buen resumen 
teórico para caracterizar a la mente corporeizada en su investigación sobre la Toma de Decisiones.  



50 

 

fenomenológica (Damásio & Chalmers, 2016), evitando que la fenomenología claudique en 

favor de la ciencia materialista (Varela & Ura, 2016, p. 30).  

Con esta mente se percibe la experiencia que he nombrado como “ver nuestro futuro 

juntos”, la cual propone que esta surge de una obviedad, tras percibir la cualidad de 

interdependencia como característica de la realidad compartida. Esto implicaría que quien no 

logra colaborar por el bien común, ¿no percibe esta cualidad?, lo cual implicaría a su vez, 

que ¿hay mentes –al parecer la mayoría– que no perciben la realidad como es?  

En efecto, parece ser que la mente humana en primera instancia (modo default) no 

percibe la realidad como es. Para explicar esto, Alan Wallace (2006) construye una analogía 

de este modo default de la mente que refiere a los procesos mentales de “fábrica”; aludiendo 

a lo que en neurociencia se conoce como el default mode network (red neuronal por defecto), 

que consiste en una serie de procesos neuronales asociados al pensamiento autorreferencial 

y el mindwandering (pensar divagado). La hiperactividad del default network está asociada 

a diversos problemas mentales, como la depresión o el Alzheimer.18  

Wallace construye su analogía apuntando hacia los aparatos electrónicos, que vienen 

con un modo default-genérico, y es el usuario quien adecua y adapta el funcionamiento para 

utilizarlo más eficientemente, lo que implica que el contenido de la mente es –más o menos– 

específico, pero los procesos son genéricos; es decir, al final conlleva a que no somos 

absolutamente diferentes, ni absolutamente iguales.  

Así bien, esta idea popular de que “todos somos diferentes”, difiere de la evidencia 

empírica que muestra que en realidad somos más o menos genéricos,19 ¿cuánto menos o 

cuánto más?, eso aún se debate, pero investigaciones como la de la epigénetica, que reporta, 

por ejemplo, el trauma como trasmitido genéticamente, nos impide ser plenamente diferentes 

a nuestros ancestros, ya que la herencia genética incluye un pensar-sentir no tan diferente al 

 
18 Estudios recientes acerca de la aplicación de técnicas contemplativas han demostrado la reducción en la 
actividad del default mode network. Véase Garrison KA et al., (2015). Meditation leads to reduced default mode 
network activity beyond an active task. Cogn Affect Behav Neurosci. Sep; 15(3): 712-20. 
19 Desde la perspectiva genética solo somos 0.1% diferentes: All human beings are 99.9 percent identical in 
their genetic makeup. The Forefront og Genomics US. Genetics vs Genomicas Fact sheet. En 
https://www.genome.gov/about-genomics/fact-sheets/Genetics-vs-Genomics (consultado en enero de 2025).  



51 

 

de ellos y ellas, lo que remplaza la vieja idea de ser una tabula rasa, por una que sostiene que 

somos más un constante continuo. 

Alejándose de una postura determinista, Wallace continúa con su analogía al explicar 

que, igual como sucede en la cotidianidad con los usuarios de aparatos electrónicos, hay 

usuarios que no leen las instrucciones, o que nunca le entienden al aparato, o simplemente 

no les interesa o ignoran que pueden optimizar su funcionamiento. Son compradores que 

utilizan el aparato en modo default, conformándose con el servicio que este modo ofrece. 

Pero también hay otros que descubren que pueden entender y manejar a voluntad el 

funcionamiento del aparato para utilizarlo de modo más eficiente y disfrutarlo más; tal es el 

caso de los sujetos que, al aplicar técnicas contemplativas, logran reducir la actividad de su 

default network, reportando beneficios en su salud mental. 

Para efectos de esta tesis, concierne entender por qué el modo default de la mente nos 

inhibe a ver la realidad como es. La postura evolutiva en neurociencia es que la mente tiende 

a velar la realidad por ser esta demasiado compleja (Jha, 2021); y en términos evolutivos, no 

tenemos el tiempo, ni la capacidad racional para evaluar esas complejidades. De manera que 

la realidad se vela para no enloquecer o morir devorado por un animal peligroso; quizá de 

ahí la tendencia humana a simplificar o crear supuestos reduccionistas, que proviene de 

nuestra incapacidad –momentánea o default– de reconocer y aprehender la complejidad de 

lo real (Morin, 1998, p. 14). 

Es así como los filtros cognitivos nos vuelven más eficientes para hacer sentido de la 

realidad, empujándonos a adivinar o atinarle (best guess) a una interpretación de la realidad 

que se acerque más a lo que conocemos previamente (Seth, 2016), con el objetivo de 

reaccionar o lidiar con la situación de manera inmediata, es decir, tomar decisiones que nos 

muevan a la acción, principalmente en aras de la preservación (Ekman, 2007). 

A partir de este modo de percibir la realidad filtrada, interpretamos la experiencia 

vivida en dos espacios diferentes, un espacio “interior”, que es individual y privado, y que se 

experimenta a través de la idea de un yo sólido, que se percibe separado del espacio 

“exterior”. Es decir, esta especie de frontera rígida nos lleva a percibirnos como “sujetos” 

separados de los “objetos” externos a los que clasificamos como “entorno” (Petitmengin, 

2021a, p. 3). 



52 

 

Pero que el cerebro no esté habilitado por el momento no niega la posibilidad. Es 

decir, ya explicaba la postura de Alan Wallace (2006) que, usando la expresión modo default, 

refiere a esta forma común de proyección de la realidad, ya que, como se mencionó 

anteriormente, el análisis racional de la realidad compleja requiere de tiempo y esfuerzo 

mental, lo que en términos de sobrevivencia podría costarnos la vida. El ejemplo clásico que 

se usa para explicar esta postura es el del dilema “soga-serpiente”, donde el cerebro recibe 

información, por ejemplo, a través del ojo, sobre algo que aparece en su campo de visión, lo 

interpreta en milisegundos (Ekman, 2007) y prioriza la valoración de algo que pudiera 

causarle un daño. Es decir, entre escoger si eso que aparece en su campo de experiencia es 

una soga o es una serpiente, su best guess será que es una serpiente y actuará en consecuencia, 

por ejemplo, alejándose (Ekman, 2007). 

Para el psicólogo cognitivo Donald Hoffman, del Departamento de Ciencias 

Cognitivas de la Universidad de California, en Irvine, simplemente ninguna de nuestras 

percepciones es verídica. Hoffman (2015) explica que todas ellas han evolucionado para 

guiar comportamientos adaptativos, pero esta evolución no incluye la posibilidad de 

distinguir la verdadera realidad. Nuestras percepciones son simplemente una interfaz 

específica de nuestra especie que debemos tomar en serio, porque ciertamente evolucionó 

para nuestra sobrevivencia, pero que no debemos de tomar como literalmente verdadera. 

Hoffman (2015) aclara que su postura separa el proceso de la percepción de otros procesos 

cognitivos, como la lógica y la razón, que considera tienen una presión diferente al de la 

selección evolutiva. 

Quizá de ahí que la realidad-real, la verdadera, la pura, la absoluta, ha sido una 

obsesión histórica del humano. A través de la ciencia, las religiones, las filosofías, se ha 

aspirado a encontrar aquello que se sabe está velado. El problema es que hemos perseguido 

esta obsesión de nuestra mente, con la propia mente que está velada, privilegiando, además, 

a la mente-reina que nos hace creer que siempre tiene la razón. Muy contrario ocurre con las 

filosofías orientales, como el budismo, la cual propone comenzar por no confiar en esa mente, 

cuestionar y poner en duda todo lo que nos cuenta. 

Y, justamente, Hoffman aclara también que interpretar la realidad no tiene nada que 

ver con el enfoque de que la realidad es creada por nuestras mentes; postura popularizada 



53 

 

por el filósofo irlandés George Berkeley (1685-1753), con su idealismo subjetivo. Para 

Hoffman (2015) el planteamiento es en términos de un realismo consciente. Esto explicaría 

por qué a pesar de la vasta evidencia empírica para contradecir la proyección perceptual sobre 

que somos yos separados, pareciera no ser suficiente para convencer a nuestros cerebros 

interpretadores de esa realidad.  

Esto es, en el ejemplo de la soga-serpiente, la mente nos miente (para salvarnos la 

vida) e interpreta la realidad real (soga) y la convierte en una ilusión-serpiente; pero el que 

la mente crea que es una serpiente no anima mágicamente a la soga, convirtiéndola 

espontáneamente en una serpiente viva. Cuestionar a la mente refiere a dudar de que vio una 

serpiente y regresar a verificar que era una soga; claro, sin menospreciar la efectividad del 

miedo y alejarse primero y desde un lugar seguro proceder a verificar. 

El neurocientífico Anil Seth, del Centre for Consciousness Science de la Universidad 

de Sussex, Inglaterra, propone que estas interpretaciones de la realidad son más parecidas a 

una alucinación controlada, en donde lo que llamamos realidad es un consenso sobre estas 

alucinaciones, que socializamos y concluimos colectivamente que es real para la mayoría, 

como por ejemplo el concepto del tiempo lineal (Seth, 2020). Seth es de los científicos que 

se muestra pesimista frente a la posibilidad de que la mente humana logre percibir la realidad 

como es, pero reconoce su curiosidad por las prácticas contemplativas budistas que producen 

neuroplasticidad y otras métricas de laboratorio sorprendentes para un cerebro humano 

promedio. 

Esta mente interpretadora de la realidad es una fábrica de ilusiones y proyecciones 

que nos mantiene alejados de la experiencia vivida real; esto es, vivimos en una 

representación de la experiencia vivida del tipo película basada en hechos reales, pero que 

no son los hechos reales. El caso soga-serpiente puede no sonar tan problemático, ya que 

valoramos el subproducto: salvarnos de un ataque; pero el problema radica en el 

funcionamiento generalizado, por ejemplo, al catalogar a personas de un modo que deriva en 

la base del racismo. 

Desde la perspectiva de la fenomenóloga francesa Claire Petitmengin –cuya tesis 

doctoral dirigió Varela– nos desasociamos del flujo de la experiencia vivida a partir de este 

proceso constante de rigidificación de la frontera ilusoria mente-cuerpo. Al final, como he 



54 

 

venido planteando, estos sesgos cognitivos distorsionan y velan nuestra percepción de la 

realidad, inhibiéndonos de percibir todas las características de la realidad, ya que la mente 

selecciona qué percibir o qué versión percibir, desapareciendo el resto de la información de 

nuestro campo perceptual. Específicamente para esta investigación, anula de nuestra 

percepción la característica de interdependencia que posee la realidad, lo que dificulta la 

plena consciencia de que nuestra sobrevivencia depende de los otros seres vivos.  

De aquí nace la posibilidad de que quizá estas fronteras sean menos rígidas en las 

mentes de aquellos que ven que su futuro depende de trabajar con los otros, en comparación 

con aquellos que se suman a la tragedia de los comunes. Y si así fuera, ¿cómo observarlo?, 

ya entraremos más en detalle sobre el problema que enfrentamos al querer observar esto, 

comenzando por el campo donde radica este fenómeno: la experiencia subjetiva. 

Adicionalmente, tenemos el reto de que la experiencia subjetiva se extiende hacia la 

experiencia colectiva. Desde la antropología se habla de lo público y lo privado, que en 

México en particular se acentuó debido a la presencia de los colonizadores que impusieron 

su religión y lenguaje. De manera que –como estrategia de sobrevivencia frente a este proceso 

tan violento– hacia afuera, en el espacio público se era católico; pero en el espacio interior, 

en privado, se seguían teniendo las prácticas de la cultura originaria; afuera se hablaba 

español, adentro la lengua materna (Castro-Gomex, 2005).  

Este desfase interno-externo se asume como inherente a la condición humana y, por 

ejemplo, para la investigación etnográfica es una asunción primordial atribuida a la 

antropóloga Margaret Mead referente a que lo que la gente dice, lo que la gente hace y lo que 

dice que hace son cosas distintas. Sin embargo, la antropología no cuestiona por qué esto es 

así, solo reporta que consistentemente es así, junto con el tipo de constructos que se edifican 

alrededor de este tipo de asunciones, como el género, la identidad, los mitos. Ciertamente, 

aquellas y aquellos antropólogos que no logran soltar la curiosidad, buscan respuestas en 

otras disciplinas; de ahí la incursión de la antropología como parte del surgimiento de las 

ciencias cognitivas. 

Por ejemplo, el antropólogo inglés Gregory Bateson (esposo de Margaret Mead y 

colaborador de Varela) incursionó en la biología y la lingüística (entre otras disciplinas), y 

propuso que en la medida en que somos un proceso mental, en esa misma medida debemos 



55 

 

esperar que el mundo natural muestre características similares de mentalidad (Bateson, 

1979), aludiendo a una unidad inseparable entre la mente y la naturaleza, negando la 

separación clásica interno-externo del tipo yo-entorno. 

Por su lado, el antropólogo mexicano Roger Bartra que, tras años de observar el 

comportamiento humano mediante la mirada antropológica y sociológica, abrigaba una 

sensación de vacío en torno a la explicación de la consciencia humana. En ciencias sociales 

es frecuente que se recurra al término consciencia para explicar ciertas prácticas 

socioculturales, pero le quedaba suelta la comprensión del concepto en sí mismo. Por ello, 

en su libro Antropología del cerebro se aventura a una exploración interdisciplinaria del 

cerebro y la consciencia, a la par de la cultura (Bartra, 2007, p. 13), ya que no encontraba la 

forma de separarlo, pero tampoco de sostener que son lo mismo. 

Por otro lado, desde la mirada neurocientífica social, se lleva a cabo investigación 

interdisciplinaria para observar el comportamiento del cerebro humano en colectivo mediante 

encefalogramas, donde ya se habla en términos de una sincronización cerebro a cerebro 

(Dikker et al., 2017) o sincronización intercerebral (Dumas et al., 2010) que se presenta en 

las interacciones sociales, donde surge una especie de contagio colectivo sincronizado con la 

actividad que se realiza. Al parecer, las coloquialmente llamadas fuerzas sociales invisibles 

pueden ahora verse y medirse en laboratorio, pero aún hace falta mucho por comprender.  

De manera que es esta caracterización de la mente a la que me referiré en la presente 

investigación, que alude a la mente velada en su modo default, pero con capacidad de darse 

cuenta de que lo está, para hacerse consciente de sus filtros y percibir una versión más nítida 

de la realidad. Ciertamente, este darse cuenta o hacerse consciente (becoming aware) es un 

proceso mental que se aleja de los procesos automáticos percepción-emoción y de los 

procesos lógico-racionales.  

Es a través de este proceso de donde deriva el nivel más profundo de la experiencia 

“ver nuestro futuro juntos”, que requiere de superar la ignorancia fundamental que proviene 

de la concepción errónea activa sobre la naturaleza de las cosas (López, 2009), y cuyos 

subproductos se muestran a modo de no saber que no se sabe algo o, en el peor de los casos, 

estar seguro de que se sabe algo que en realidad no se sabe (Zárate-Rico, 2022). 



56 

 

Este darse cuenta algunas veces pareciera algo casuístico, fuera de nuestra voluntad. 

En México y otros países de Latinoamérica se refiere a este proceso mental como “me cayó 

el veinte”. En inglés se usa la expresión aha moment para aludir a este tipo de insight. En 

sánscrito se usa la palabra insight para traducir el término vipashyana (Varela et al., 1991, p. 

24), donde, desde la perspectiva contemplativa y mediante el acceso al insight, es posible 

“atravesar las apariencias engañosas y comprender la verdadera naturaleza de los fenómenos. 

Nos permite experimentar la realidad tal como es” (Wallace, 2009, p. 317).  

Este término anglosajón de insight no tiene traducción literal al español, pero el 

American Heritage Dictionary of the English Language, lo describe como un acto o resultado 

del entendimiento de la interna u oculta (velada) naturaleza de las cosas, o de percibirlo de 

una manera intuitiva. Richard Mayer, psicólogo de la Universidad de California, Santa 

Bárbara, lo describe como: “the process by which a problem solver suddenly moves from a 

state of not knowing […] to a state of knowing”, aunque reconoce que esta definición no 

explica “cómo” sucede este proceso (Mayer en Davidson & Sternberg, 1995, p. 3).   

Y cuando la mente se da cuenta de algo, ya no puede borrar o revertir ese 

conocimiento (Jha, 2021); sin embargo, pareciera que hay niveles en este darse cuenta. Esto 

es algo parecido a percibir algo con la vista periférica: “sé que había algo ahí, pero no sabía 

exactamente qué era”, en comparación a detenerse, a observar, a contemplar con todo el 

sistema perceptual (vista, tacto, olfato, gusto, oído y mente) (Wallace, 2009). 

Es desde aquí de donde se considera que quizá hay un darse cuenta más nítido, que 

es fundamental para la toma de decisiones en torno a la autoorganización por el bien común. 

En específico, darse cuenta de la naturaleza interdependiente de la realidad compartida, 

donde, al hacernos plenamente conscientes de esto, se vuelve parte del escenario en donde 

sucede la experiencia subjetiva y se toman las decisiones de la vida cotidiana.  

De ser así, esto explicaría por qué hay grupos que han logrado autoorganizarse 

temporalmente, es decir, solo en algunas ocasiones particulares (Zárate-Rico, 2020), y por 

qué hay otros que lo consiguen como un modo de vida (Cobo et al., 2018); como el grupo 

entrevistado en la presente investigación, cuyos resultados reportados en el capítulo cuatro 

develan más pistas al respecto.  



57 

 

De cualquier manera, observar la fenomenología de esto es un reto mayúsculo, ya que 

la única manera de investigar la mente humana es a través de la primera persona, y con todos 

los antecedentes planteados, ya se puede vislumbrar que los humanos no somos tan buenos 

para darnos cuenta de la propia experiencia subjetiva y reportarla de manera confiable 

(Nisbett & Wilson, 1977).  

2.1.1 Definiendo la experiencia subjetiva 

Hablar de la mente es hablar también de lo intangible. Ya previamente se describió los 

elementos que caracterizan nuestro concepto de mente, incluyendo los componentes 

materiales e inmateriales. Los primeros son estudiados en laboratorio por disciplinas como 

la neurociencia, que aplican metodologías con métricas duras. Por su parte, los segundos se 

estudian a través de la fenomenología, utilizando metodologías para observarles desde la 

experiencia subjetiva vivida. Esta última es lo que el neurocientífico Antonio Damásio (2016) 

define como el punto de vista del dueño del organismo que está teniendo la experiencia. Es 

interesante escuchar a neurocientíficos duros reconocer que no es posible saber qué le sucede 

a un cerebro humano con tan solo mirar la pantalla de un fMRI (resonancia magnética 

funcional, por sus siglas en inglés), ya que, en realidad, es imprescindible entrevistar al dueño 

del organismo para indagar y entender la fenomenología de su experiencia. 

Aunque para las ciencias sociales y humanas esto último es obvio, para las llamadas 

ciencias duras ha sido un gran paso reconocerlo abiertamente. Aunque, en general, el sentido 

común neurocientista –tanto en las universidades donde se preparan esos doctores, como en 

sus academias– aún insiste en mantener el statu quo donde el cerebro es el rey y único objeto 

de estudio; ciertamente y gracias a las ciencias cognitivas, cada vez es más aceptada esta 

mirada interdisciplinaria. 

Hoy en día, es menos frecuente que los científicos que investigan en este campo sean 

considerados poco serios, o como una especie de hippies de hace algunas décadas, como lo 

describe Richard Davidson20 (cofundador del Mind and Life Institute con Varela), 

 
20 Conversations on Wisdom: Richard J. Davidson, The University of Chicago, 2016. 
www.wisdomcenter.uchicago.edu/news/discussions/conversations-wisdom-richard-j-davidson 



58 

 

neurocientífico pionero en este tipo de investigación interdisciplinaria, cuyo laboratorio en 

la Universidad de Madison-Wisconsin lleva a cabo investigaciones de gran presupuesto. 

El asunto que ya no se puede negar es que la arcaica dicotomía cuerpo-mente genera 

un hueco (gap) semántico que es inexistente en el cuerpo vivido (lived body). Como lo 

explicaba anteriormente, la experiencia vivida es una experiencia corporizada (lived 

embodied experience) (Varela et al., 2011, p. 203), que incluye todo el cuerpo, además del 

cerebro (Varela y Ura, 1996); es de ahí que se desarrolla el concepto enactive embodiment, 

que antes fue descrito, el cual plantea que la mente y sus procesos suceden en un no-lugar 

co-determinado entre lo interno y lo externo, que se corporiza enactivamente junto con el 

entorno (Varela en Watson et al., 1999). 

Por su parte, el antropólogo Roger Bartra describe la experiencia subjetiva con una 

escasa analogía –como él mismo la alude– de tener dos cerebros. Por un lado, describe a esa 

materia gris que estudian los neurocientíficos, que sugieren como concentradora de procesos 

mentales y de comportamiento, dominados primariamente por las necesidades de 

sobrevivencia biológica. Y, por otro lado, lo que llama exocerebro cultural, el cual Bartra 

plantea que desarrollamos externamente a través de los procesos simbólicos (Bartra, 2007, 

p. 25). Es problemática esta alusión, al utilizar un elemento material como el cerebro y 

sacarlo del cuerpo, es decir, usar algo material para explicar algo inmaterial es mero apego 

al materialismo científico. 

En realidad, lo que se necesita es una reformulación radical de la corporeidad, que es 

lo que propone el filósofo Evan Thompson –colaborador de Varela–, para superar el 

problema mente-cuerpo, moviéndolo hacia un problema cuerpo-cuerpo (Körper-Leib), en 

donde el cuerpo material (körper) es al mismo tiempo un ser que vive y siente (leib) 

(Thompson, 2004).  

De cualquier forma, más allá de la conceptualización, el reto principal para investigar 

la experiencia subjetiva es el acceso a ella, ya que, además de que el ingreso es exclusivo 

para la primera persona, gran parte de la experiencia prevalece en la consciencia pre-

reflexiva, es decir, sucede de forma inadvertida para el dueño de la experiencia (Petitmengin, 

2007). Claire Petitmengin explica que la principal razón de esto es la absorción de nuestra 

atención enfocada en el contenido, es decir, en el “qué” de la experiencia, en detrimento de 



59 

 

la experiencia misma, es decir, el “cómo” (Petitmengin, 2021a), lo que dificulta el acceso a 

percibir la propia experiencia subjetiva como es. 

2.1.2 El problema de la experiencia subjetiva 

En 1977, los psicólogos Nisbett y Wilson publicaron un artículo en el Psychological Review 

titulado “Telling more than we can know: verbal reports in mental processes”. En él 

reportaron que los humanos no tienen acceso, o tienen poco acceso, introspectivo a los 

procesos cognitivos de alto orden, refiriéndose en ese entonces a los procesos relacionados 

con la capacidad de evaluación, elaboración de juicios, solución de problemas y detonación 

de comportamiento (p. 232). 

Lejos de entrar en detalle acerca de la postura técnica de Nisbett y Wilson, un 

cuestionamiento que se abrió desde aquella década es el relacionado a si realmente es posible 

que una tercera persona, por ejemplo, una investigadora, pueda tener acceso a la experiencia 

vivida por un sujeto entrevistado, ya que, al parecer, generalmente ni el propio sujeto que 

reporta la experiencia o que contesta a las preguntas de la investigadora tiene acceso: 

In the absence of evidence indicating that people cannot correctly report on the 

cognitive processes underlying complex behaviors such as judgment, choice, 

inference, and problem solving, social scientists are not likely to abandon their 

practice of quizzing their subjects about such processes21 (1977, p. 232). 

De acuerdo con Nisbett y Wilson, esto implicaría que los métodos tradicionales de 

entrevista que se usan en diversas ciencias, y que son las herramientas fundamentales de las 

ciencias sociales (como la antropología, la sociología o la psicología), solo obtienen una 

versión corta o, incluso, ajena a la experiencia subjetiva. Lo problemático del asunto es que 

a partir de este dato se construyen las interpretaciones teóricas. 

Con relación a esto, en el caso de la antropología, es cierto que desde las acusaciones 

colonialistas se han hecho muchos esfuerzos para ser cautelosos en no anteponer la mirada 

 
21 “En la ausencia de evidencia que indique que la gente no puede reportar correctamente los procesos 
cognitivos detrás de comportamientos complejos como el juicio, la elección, la inferencia, y la solución de 
problemas, no es probable que los científicos sociales abandonen su práctica de interrogar a sus sujetos 
acerca de dichos procesos” (traducción libre de la autora). 



60 

 

del que observa, sobre la experiencia del observado, lo cual es fundamental para cualquier 

ciencia. Sin embargo, aquí de lo que se habla es del principal obstáculo, que es la incapacidad 

introspectiva22 del propio sujeto de estudio; de manera tal que, sea lo que sea que se reporta 

o responde a las preguntas del investigador, es algo diferente (i.e., juicios, creencias, 

aseveraciones) a la experiencia subjetiva concreta. 

Ya William James (1842-1910), fundador de la psicología experimental, observaba 

que las personas carecían de la posibilidad de reportar o percibir su experiencia de manera 

exacta, atribuyéndolo a la imposibilidad de sostener la atención. Es decir, con su frase célebre 

“de momento, aquello a lo que atendemos es la realidad”, se refería a que “nuestra creencia 

y nuestra atención son lo mismo” (James citado por Wallace, 2009, p. 130-131).   

Este reto es la base de la tesis de Claire Petitmengin, quien se ha enfocado en 

desarrollar un método confiable de entrevista como parte de la metodología 

microfenomenológica –que ya explicaré con detalle en el siguiente capítulo–, el cual, al 

asumir este principio, no busca la imposible tarea de extraer la información del sujeto, sino 

acompañarle, es decir, guiar al sujeto en su propio proceso investigativo para que logre 

reportar el dato subjetivo de manera más confiable (Petitmengin, 2006). 

Para mostrar la eficiencia de su método de entrevista, Petitmengin, junto con otras 

investigadoras, llevaron a cabo un estudio en donde replicaron el experimento de Nisbett y 

Wilson, y publicaron sus resultados en el artículo “A gap in Nisbett and Wilson’s findings? 

A first-person access to our cognitive processes” (2013), en el cual, en primer lugar, 

confirmaron los hallazgos de Nisbett y Wilson al replicar su experimento, concluyendo que 

en general somos poco conscientes de nuestro proceso de toma de decisiones; posteriormente 

demostraron que se puede tener acceso a este proceso si se hace a través de lo que ellas llaman 

actos mentales específicos (Petitmengin et al., 2013). 

Esto es, el experimento de Nisbett y Wilson (1977) mostraba que 79.6% de los 

participantes no se dieron cuenta de una manipulación en su elección dada, y justificaron por 

qué habían tomado una decisión que realmente no habían tomado. Petitmengin et al. (2013), 

 
22 La palabra introspección también es problemática, ya que asume que los pensamientos, ideas, recuerdos, 
suceden “adentro” de nosotros, aunque en realidad no hay evidencia de que esto sea así (Wallace, 2009), de 
manera que se utiliza de manera coloquial, más que literal. 



61 

 

reprodujeron el protocolo de Nisbett y Wilson, pero agregaron a un entrevistador instruido 

en el método microfenomenológico que los acompañó en el proceso de describir su elección, 

resultando que 80% de los sujetos fueron capaces de notar por sí mismos la manipulación. 

Evidentemente, este acompañamiento no incluye ninguna insinuación que le revele a 

los sujetos algo que ellos mismos no se dan cuenta. Justamente, uno de los principios 

fundamentales de la entrevista microfenomenológica es que no debe de haber ninguna clase 

de inferencia por parte de la entrevistadora (Petitmengin, 2006); de lo cual, a decir verdad, 

se peca muchas veces en los métodos de entrevistas tradicionales (Zárate-Rico, 2024). Para 

lograr esto, es fundamental que el entrevistado vaya más allá de ser un sujeto-pasivo-

entrevistado y que tome una postura de lo que Petitmengin llama, de coinvestigadora de su 

propia experiencia (Petitmengin, 2006).  

En el siguiente capítulo se desarrollará con más detalle este problema de la 

experiencia subjetiva y cómo la microfenomenología le hace frente. Por ahora, solo dejaré 

asentada la complejidad de estudiar la experiencia subjetiva en la vida cotidiana, lo que nos 

convoca al llamamiento interdisciplinario de las ciencias cognitivas. Y aunque la psicología 

y la neurociencia han acaparado el micrófono, dejando tras bambalinas a la antropología, es 

claro que para entender la experiencia humana es indispensable mirarla desde su contexto –

imposible de aislar–; de ahí la propuesta metodológica desarrollada en este trabajo.  

Así lo describe Edwin Hutchins, quien fue director del departamento de Ciencias 

Cognitivas de UCLA, San Diego: “la cognición humana difiere de la cognición de los otros 

animales principalmente porque es intrínsecamente un fenómeno cultural” (Hutchins citado 

en Beller et al., 2012, p. 345). Lo que da cabida al reto que la antropología ha tenido como 

base desde su fundación: estudiar los procesos simbólicos a través de métodos cualitativos 

que las ciencias duras gustan designar peyorativamente como “anecdóticos”. 

Es claro que no se puede observar la mente humana pretendiendo aislarla de su 

contexto; pero también es oportuno reconocer que las bases de la antropología y la etnografía 

no dan para hablar de cognición, pues es un término monopolizado por la neurociencia y sus 

términos duros. La propia psicología tuvo que solidificar sus conceptos para que se le 

permitiera utilizarlo. De ahí el intento de Bartra de dialogar a la par de la neurociencia en su 



62 

 

Antropología del cerebro, buscando solidificar la experiencia sociocultural al sugerirla como 

una especie de cerebro externo.23  

Las ciencias cognitivas actuales reconocen que la experiencia humana es también 

inmaterial y debe estudiarse de modo interdisciplinario, incluyendo a otras disciplinas que se 

han especializado en lo simbólico, lo inmaterial y lo cualitativo, como la antropología, que 

tiende a estar más interesada en el contenido, en las representaciones compartidas y en los 

sistemas de cognición distribuida; mientras que otros científicos cognitivos están más 

interesados en el individuo, en la arquitectura de la cognición y en el procesamiento (Beller 

et al., 2012, p. 343).  

Y, en realidad, la antropología ha estado presente desde el surgimiento de las ciencias 

cognitivas, como antes se mencionó. Así, Varela toma de un antropólogo el término 

neurofenomenología, y cuenta Evan Thompson que Varela conoció al antropólogo Gregory 

Bateson (1979), quien reforzó en él el brinco a la neurofenomenología que venía 

construyendo desde la biología, luego la neurociencia, y finalmente la fenomenología. 

Como antes se anotó, es en esta experiencia subjetiva vivida donde radica el objeto 

de estudio de esta investigación, la cual apunta a la percepción de la realidad, específicamente 

a su cualidad de interdependencia. De manera que es pertinente dejar asentado a qué me 

refiero con esta característica de interdependencia, pero especialmente al problema de no 

percibirla como tal. Como ya mencioné en el capítulo anterior, es una de las características 

de la realidad que la mente humana en modo default tiende a omitir, radicando ahí la 

problemática que planteé como hipótesis. 

 
23 Es clara su intención, especialmente de dónde viene. Hacer trabajo de campo resulta en hallazgos difíciles de 
enclaustrar en los conceptos cientificistas, más aún, en los materialistas; pero ese es el lenguaje hegemónico al 
que Bartra recurrió para permitirse hablar de cognición. El propio autor reconoce su atrevimiento: ciertamente 
pocos en México lo han intentado, y él mismo lo reporta como un “salir del clóset”, por escribir sobre estos 
temas en conjunto: la cultura y la mente (Bartra, 2017). 



63 

 

2.2 Definiendo la interdependencia 

El bien del todo es el bien de las partes, y viceversa. Así se 

definió al bien común en el capítulo anterior, en una 

realidad en donde el todo y las partes son inseparables. Esto 

es, el individuo y el colectivo, como su entorno, son 

interdependientes.  

Como se expuso anteriormente, el concepto de 

interdependencia no debe de pensarse como una unidad o 

conglomerado, se alude más bien a un co-surgir de manera 

dependiente (Thanissaro Bhikkhu, 2016), donde se requiere 

unos de otros, pero no somos Uno, es decir nuestro origen 

dependiente “trata de que todo se origina en dependencia 

de otra cosa” (López, 2009, p. 67), lo que niega la posibilidad de una individualidad con 

fronteras sólidas respecto a lo(s) otro(s). 

Es justamente esto lo que devela “nuestro futuro juntos” como irremediable, donde 

bajo esta lógica la organización colectiva horizontal (autoorganización) surge como la 

estrategia más eficiente para el bien común, lo que deriva en cuestionarnos si somos seres 

con libertad de elección, y la opción autoorganizativa se presenta como lo óptimo. Entonces 

¿por qué se elegiría pelear o competir en lugar de cooperar y compartir?  

Si bien esta no es otra tesis acerca de la voluntad humana o el libre albedrío, se asume 

que el humano posee voluntad y la ejerce; el cuestionamiento radica en las causas que le 

mueven a ejercer esa voluntad. Es decir, la discusión filosófica que niega la libertad de 

elección plantea una especie de ceguera frente a las motivaciones de nuestras acciones que 

las vuelve obligatorias. Así lo resume Steiner: 

Se dice que la misma necesidad por la cual una piedra hace un movimiento definido 

como resultado de un impacto, obliga a un hombre a llevar a cabo una acción cuando 

se le impulsa por cualquier razón. Es solo porque el hombre es consciente de su acción 

que se cree a sí mismo como su creador. Pero al hacerlo, pasa por alto el hecho de 

que está impulsado por una causa que no puede evitar obedecer (1918, p. 25).  

Figura 3. Atlequizayán, Puebla. 
Fotografía de la autora.  



64 

 

Posteriormente, el mismo autor procede a explicar la pieza que falta en esta idea: “El 

error en esta línea de pensamiento pronto se descubre. Spinoza, y todos los que piensan como 

él, pasan por alto el hecho de que el hombre no sólo es consciente de su acción, sino que 

también puede llegar a ser consciente de las causas que lo guían” (Steiner, 1918, p. 25), lo 

cual, resuena con lo que se ha venido desarrollando a lo largo de esta tesis respecto a que, no 

obstante, la mente está velada, desde las ciencias cognitivas se reconoce la capacidad humana 

de darse cuenta de los propios velos, así como de la realidad detrás de estos.  

El reto que enfrentamos por ahora es describir justamente algo que –por el momento– 

está velado para la mayoría de las mentes. Es tratar de describirle al pez el concepto mar, 

exponiendo que no lo ve pero que nada en él. Adicional al reto de que en general los humanos 

se sienten cómodos de percibirse como yo-separados: se es leal y se defiende a ese yo ilusorio 

a capa y espada, ya que se percibe como si fuera independiente. 

Aunque, paradójicamente, también es terrorífica la idea de ser un yo-solo frente al 

mundo, sin embargo, se sigue aferrado a ese yo como si fuera sólido, con fronteras sólidas 

que –aparentemente– nos defienden y, al mismo tiempo, nos apartan del resto de los humanos 

y del entorno. De manera que la posibilidad radica en que, si se observa 

fenomenológicamente, en ocasiones se notará el error perceptual; pero esta observación solo 

puede hacerse en primera persona, esto es, a través de la investigación de nuestra propia 

experiencia humana por donde eventualmente llegaremos a darnos cuenta de que “aquí ya no 

somos simplemente un ‘yo’, aquí hay algo más que ‘yo’” (Steiner, 1918, p. 44). 

Por ahora, lo que nos queda son los ejemplos pragmáticos para ilustrar esta cualidad 

de interdependencia que posee la realidad compartida, que van desde la dependencia de la 

cadena de suministro necesaria para consumir básicamente todo lo que nos mantiene vivos, 

–y sobre lo cual no poseemos autonomía individual–, hasta la dependencia que establecen 

nuestras decisiones de consumo sobre dichos productos respecto a las prácticas de 

explotación humana, animal y de recursos naturales, estemos consientes o no de eso, y que 

al mismo tiempo generan una relación frente al aceleramiento del irreversible cambio 

climático que cada año acaba con millones de vidas humanas, animales y vegetales del 

planeta –base de dicha cadena de suministro– y que, sabemos, eventualmente harán la vida 

humana no posible, y poco antes de eso, terriblemente sufrible. 



65 

 

Algunas veces la interdependencia se puede ejemplificar mejor a menor escala, es 

decir, en la vida cotidiana; por ejemplo, la decisión de estacionarme en el lugar del vecino 

genera una causa de malestar para él, lo que tiene como efecto su enojo y odio vecinal, que 

a su vez deriva en condiciones incómodas de convivencia para todos, es decir, co-creamos 

las causas y los efectos de nuestra realidad vecinal. Eso significa ser interdependientes, sea 

que la causa sea producida conscientemente (“voy a molestar al vecino”) o menos 

conscientemente (“no creo que pase nada”); al final, estamos interconectados con los otros 

humanos y con el entorno, sin posibilidad de separación: todo el tiempo estamos produciendo 

causas y efectos entre nosotros y con el entorno.   

Otro ejemplo común es la idea de hablar de la naturaleza como si fuera un objeto allá 

afuera, ajeno a nuestra existencia, cuando es evidente que “los hombres están todos en ella y 

ella en todo” (Goethe citado en Steiner, 1918, p. 43). Y, ciertamente, nadie puede contradecir 

estos ejemplos evidentes para la razón, pero lo extraño es que no se perciban así, es decir, el 

problema –como ya dijimos– es que al tomar decisiones se omiten estos datos. 

El entendimiento de la ley de causa y efecto se complica cuando desde la mirada del 

yo-separado se deja de percibir tan lineal. Por ejemplo, si una persona siempre ha sido un 

buen vecino y genera causas positivas para cultivar efectos positivos, ¿cómo sucede que se 

puede tener un vecino terrible? O la complicada pregunta de cómo aplica esta ley de causa-

efecto para un recién nacido que –al parecer– aún no ha generado ninguna causa para que se 

lo roben del hospital y tenga un destino terrible, o el villano que muere pacíficamente 

mientras duerme. 

Ciertamente, estas preguntas se sostienen, verbigracia, en la filosofía budista, con 

conceptos metafísicos como la reencarnación, que plantea un constante continuo más amplio 

que la actual experiencia vivida. Pero sin necesidad de navegar en estas profundidades 

filosóficas, se puede mirar un ejemplo pragmático en los recientes hallazgos de la 

epigenética, que reportan transmisión de efectos postraumáticos intergeneracionales en 

descendientes de personas que vivieron el Holocausto (Yehuda & Lehrner, 2018), 

desdibujando los límites de una individualidad sólida-separada, y soportando lo que se ha 

llamado como co-surgimiento dependiente en una realidad en constante continuo. 



66 

 

Lo innovador de estos estudios genéticos es que cruzan la barrera de lo visible y lo 

invisible, reconociendo que la ciencia materialista llegó a su límite, y que para poder avanzar 

en contestar las preguntas que quedan abiertas se debe recordar que lo simbólico o intangible, 

y la materia, son parte inseparable de la experiencia humana. En este caso, Yehuda y Lehrner 

proponen que esto es necesario para acceder “a una comprensión convincente de cómo las 

experiencias individuales, culturales y sociales permean nuestra biología” (2018, p. 243, 

traducción propia). Aunque el uso de la palabra permear infiere un adentro-biológico-adn 

versus un afuera-experiencia que se aferra a separarles, pero al menos abre la puerta a la 

coyuntura. 

Conceptualizar este tipo de cualidad de la realidad como interdependencia es ya un 

reto, sin embargo, el verdadero reto que se propone es percibir la interdependencia, no solo 

entenderla. Es decir, como explicaba en el capítulo anterior, la razón y la percepción son 

procesos cognitivos diferentes, no lineales, ni simultáneos. Es decir, el solo entender 

conceptualmente que somos seres interdependientes no elimina el velo cognitivo de 

percibirnos como yo-separados, ni evita que se continúe actuando y tomando decisiones 

basados en esta ilusión de separación. 

En este punto, se vislumbran las posibilidades y retos subsecuentes de comprobar la 

hipótesis planteada en esta tesis, es decir, si fuera cierto que percibirnos como 

interdependientes –no solo entenderlo– funge como detonador para autoorganizarnos por el 

bien común, la pregunta irremediable sería: ¿cómo le hacemos para percibir la realidad como 

interdependiente? Ya en el capítulo anterior se anticipaba el gran reto evolutivo que 

representa esto para la mente humana, y recordar que se parte del entendido estadístico de 

que son pocos los grupos que logran autoorganizarse, de manera que, bajo la premisa de la 

hipótesis sugerida, un escaso número de humanos perciben la realidad como interdependiente 

y actúan en consecuencia; pero, además, de acuerdo con los resultados obtenidos, es posible 

que sean todavía menos, como se verá en el capítulo cuatro.  

Es decir, en la práctica cotidiana de estos grupos se reconoce la fragilidad de la 

intención de cooperar, o de que no sea homogénea-constante, de ahí que diseñan sus prácticas 

sociales y reglas para sostenerla, como en el caso de las cooperativas y su enfoque por 

reforzar la identidad colectiva, además de establecer reglas a sabiendas de que hay eslabones 



67 

 

débiles o integrantes que flaquean, como el free rider, o gorrón, que es este personaje que no 

trabaja pero quiere recibir los beneficios; es decir, se asume que esto pasa y por eso se 

establecen reglas bajo la premisa de que se vive en interdependencia, y se incluyen a los que 

no quieren colaborar. 

De manera que la percepción de interdependencia está circularmente interligada con 

las prácticas socioculturales, tanto en su diseño como en su reivindicación. Por ejemplo, al 

parecer para la cosmovisión nahua la interdependencia le es más evidente, y se refleja en sus 

prácticas socioculturales como el mano-vuelta, una de las prácticas sociales cotidianas que 

sostiene su modo de organización cotidiana. Don Pedro Cortez Ocotlán, un lingüista nahua 

de San Miguel Tzinacapan, de quien recibí asesoría durante mi investigación, explicaba en 

qué consiste esta práctica.  

Es común que entre vecinos o familiares pidan que le eches la mano –como se dice 

en México cuando uno solicita ayuda–. Don Pedro ponía el ejemplo de desquelitar una milpa, 

y explicaba que le ayudas ya que, aunque no te pague con dinero, al menos “de los quelites24 

sí te convida” (Cortez, comunicación personal, 23 de julio de 2022). Pero, en realidad, el 

principio básico que rige el mano-vuelta es la premisa de que esa ayuda se te devolverá 

eventualmente. Pero lo más crucial de entender, me aclaraba don Pedro, es que quizá la ayuda 

de vuelta no llegará directamente de la persona a la que apoyaste, sino de alguien más que te 

va a echar la mano cuando lo necesites. Esto es justamente el principio de causa y efecto no 

lineal que sustenta la noción de interdependencia que he venido desarrollando. 

Es decir, he destacado que, dado que la realidad es compleja y la interdependencia es 

una de sus cualidades, desde la postura neurocientífica evolutiva se omite en aras de un actuar 

eficiente. Pero en el caso de los nahuas, específicamente en este ejemplo, no la descartan, al 

contrario, la asumen para diseñar sus prácticas sociales, es decir, no es una cuestión moralista 

de ser buen prójimo para ganar algo prometido o para evitar un castigo, sino un fluir con la 

lógica de una realidad interconectada, regulada por una ley de causas y efectos. 

 
24 “Hierba comestible” en náhuat. Algunos refieren a los quelites, como la espinaca mexicana. Son parte de las 
plantas que en México se han comido desde épocas prehispánicas, fuente importante de riboflavina, tiamina, 
niacina, vitamina A y C, además de calcio, potasio, magnesio, fósforo, hierro y zinc. 
https://www.biodiversidad.gob.mx/diversidad/alimentos/que-nos-aportan/N_quelites 



68 

 

Entonces, ¿se podría inferir que la postura neurocientífica acerca de los filtros 

cognitivos (Jha, 2021; Seth, 2016, Hoffman, 2015; Wallace, 2009) pudiera variar por las 

prácticas socioculturales? Hay que recordar que para esta tesis la mente no es exclusivamente 

el cerebro, el cual es una masa genérica sin etnia, género o cualquier otro constructo social; 

sino que aquí se considera a la mente corporeizada (que incluye el cerebro), enactuada, 

contextuada y extendida (Varela, et al., 1991).  

Pero ¿qué práctica social tiene la fuerza para ocultar lo evidente, para separarnos del 

Todo y solidificar la ilusión de un yo separado o, por el contrario, develar esa frontera 

ilusoria? Para Claire Petitmengin (2021a) hay una posibilidad que desarrolla en su artículo 

“Anclaje en la experiencia vivida”, donde formula una hipótesis del lenguaje, el cual podría 

contribuir a la reificación de la ilusión mental de separación, que nos presenta a nosotros 

mismos como seres separados, independientes de nuestro entorno; siendo esta percepción la 

base del resto de las prácticas sociales, como el mano-vuelta, por ejemplo. 

Específicamente, Petitmengin se refiere al idioma francés, aludiendo que este hueco 

(entre lo-evidente y no-percibirlo) pudiera haberse generado a partir de la aparición de la 

escritura alfabética, que impulsó el desarrollo de conceptos abstractos, generales, 

desconectados de las situaciones vividas concretas de donde deriva el significado 

(Petitmengin, 2021a); lo cual sumaría a la posibilidad sobre las variaciones culturales, en este 

caso el lenguaje, como diferenciador entre percibir la realidad interdependiente o separada.  

Recordemos cómo llegamos hasta aquí. En el capítulo anterior exploré esta postura 

hegemónica de que la autoorganización no es posible, construida sobre la idea ilusoria de que 

el humano es inexorablemente egoísta, y se examinó cómo se popularizó esta mentira, 

pasando por el sarcasmo del posible momento en que nació la idea de la propiedad privada, 

cuando aquel primer hombre dijo: “este pedazo de tierra es mío”, y el resto lo aceptó-ignoró.  

Al final se anotó que esas mecánicas de poder de unos sobre otros obligan al público 

a aceptar ciegamente lo que la hegemonía declara, en este caso la ciencia, que nos dice cómo 

somos y nosotros le creemos, lo que Varela propone como circularidad entre ciencia y 

experiencia. Y finalmente describimos cómo la mente humana está velada por los filtros 

cognitivos que nos hacen omitir características de la realidad, por ser esta hipercompleja, 

llevándonos a solidificar la frontera yo-otros, que nos hace aparecer como separados de los 



69 

 

demás y del entorno, lo que deriva en una baja posibilidad para autoorganizarnos por el bien 

común, a pesar de que, debido a que la realidad es interconectada, nuestro futuro es juntos. 

Sin embargo, todo indica que no es propio de la condición humana, es decir, hay 

humanos que al parecer tienen menos rígida esa frontera yo-otros-entorno, que les permite 

percibir la realidad más nítida, –en este caso, la cualidad de interdependencia que de ahí se 

desprende nuestra hipótesis– y que les habilita para diseñar prácticas sociales que sostienen 

los procesos autoorganizativos, como el caso del grupo de mujeres nahuas que se estudiarán. 

Y que si bien suena tentador apelar a una diferencia cultural del tipo hegemonía vs. indígenas, 

la realidad es que Ostrom y otros autores documentaron grupos de todo tipo. 

Sin embargo esta posibilidad del lenguaje podría apelar al impacto lingüístico y su 

efecto ambivalente en describir la experiencia y configurarla (Di Paolo et al., 2018, p. 195); 

y que esta posibilidad pudiera dilucidarse a contraluz de la cosmovisión nahua construida en 

náhuat que es un lenguaje ideográfico más concreto. Es decir, las palabras en náhuat son 

menos abstractas que en otros idiomas, como el español o el inglés, ya que es una lengua 

aglutinante que tiene palabras básicas abstractas que sirven de base para construir el resto de 

los términos usando sufijos y prefijos (Cortez, comunicación personal, 23 de julio de 2022). 

Por ejemplo, la palabra escalera es una construcción abstracta para nombrar cierto 

objeto, de manera que se necesita memorizar la palabra vinculándola a la imagen de una 

escalera; si no se realiza este paso, la palabra no tiene ningún sentido. Es decir, escalera no 

tiene ninguna relación directa con el fenómeno que intenta representar; esa asociación la 

creamos “artificialmente” en nuestra mente. 

Por el contrario, el náhuat tiende a reflexionar sobre los fenómenos tal como se 

experimentan; por ejemplo, en algunas variantes del náhuatl,25 para referirse al objeto 

escalera usan la palabra askawastli. La traducción exacta al español de esta palabra 

aglutinada sería “objeto para trepar como hormiga”; esto es, el náhuatl, como otros lenguajes 

indígenas, reportan directamente la experiencia vivida. 

Ante esto, y solo hasta tomar en cuenta la postura de Petitmengin, surgió una 

implicación no considerada anteriormente, la cual me llevó a recurrir a don Pedro Cortez 

 
25 Existen más de 30 variantes habladas en diferentes regiones ubicadas desde México hasta Centroamérica 
(Gómez, 2019). 



70 

 

Ocotlán, un nahua lingüista-autodidacta de San Miguel Tzinacapan.26 Don Pedro me 

explicaba que cuando mis entrevistadas nahuas traducen su experiencia al español, necesitan 

abstraer su experiencia, acción que no hacen en náhuat. Con tanta frecuencia mis informantes 

decían: “no sé cómo decirte esto en español”, lo que en realidad estaba infiriendo algo más 

que simplemente no tener el vocabulario equivalente a la misma abstracción, pero en el otro 

idioma. 

Es decir, es frecuente que esta experiencia de “no saber cómo explicar algo que siento-

pienso” ocurre incluso en nuestro propio idioma, debido a la complejidad para acceder a 

nuestra experiencia y reportarla (Petitmengin et al., 2013). Pero, en este caso, para las nahuas 

esta dificultad de la que se habló está más relacionada con la abstracción de la experiencia 

que requiere el uso del idioma español, que no hacen –o hacen menos– en su idioma materno.  

Si bien la presente investigación no incluye una perspectiva lingüística, este dato puso 

en claro un reto adicional al que me enfrentaría al entrevistar en español a personas que 

piensan e interpretan el mundo en náhuat (véase capítulo 4) y que, paradójicamente, la 

información pudiera aportar posibles respuestas a la hipótesis sugerida. Es decir, si fuera el 

caso de que un lenguaje como el náhuat no funge como barrera –o al menos es menos sólida 

que el español– entre la realidad y la percepción, de acuerdo con la hipótesis de Petitmengin, 

quizá actúe como facilitador de la percepción de la cualidad de interdependencia que he 

venido desarrollando, aunque, claro, desde la perspectiva antropológica el habilitador no solo 

sería el lenguaje como elemento aislado, sino toda la cosmovisión nahua construida en náhuat 

(Beaucage y Taller de Tradición Oral del CEPEC, 2012). 

Dado que en el presente trabajo no fue posible incluir este elemento lingüístico, se 

decidió dejar documentado los datos encontrados al respecto en el último apartado, Notas 

para futuras investigaciones, con el anhelo de poder llevar a cabo alguna investigación 

subsecuente. Pero el último elemento que se advirtió en esta posible conexión entre 

 
26 Don Pedro formó parte del Taller de Tradición Oral Totamachilis, que junto con otros nahuas trabajaron con 
el antropólogo canadiense Pierre Beaucage haciendo lo que el autor denomina autoetnografía o antropología 
compartida (Beaucage & Taller de Tradición Oral Totamachilis, 2017).  



71 

 

interpretar el mundo en náhuat27 y percibir la interdependencia, y que en general se vincula 

con el flujo de la experiencia vivida, es el relacionado al uso de las analogías.  

En su metodología, Petitmengin explica que una de las señales de entrar en contacto 

con la experiencia es la dificultad para encontrar las palabras que la describan, donde los 

entrevistados tienden a usar palabras o sonidos de relleno como “mmm…”, “ajá…”, “algo 

así como…”. Pareciera que están atrapadas o atrapados en algo que están experimentando 

pero que no pueden describir con palabras, y donde el recurso frecuente para salir de ese 

embrollo es el uso de analogías (Petitmengin, 2006).  

El punto es que el náhuat es justamente un lenguaje hecho de analogías (Gómez, 

2019). Un ejemplo de esto son los colores, donde se cuenta con tres básicos:28 xiuc-azul, 

chichiltic-rojo y kostikn-amarillo. El resto son referencias en relación con otros fenómenos, 

como istac, que se refiere al blanco, pero su significado literal es sal; o tlitic, que es negro y 

significa carbón; además, hay colores más complejos como el naranja, que es atlchilostic y 

que se podría traducir como “rojo acuoso con amarillo”. 

Lo anterior es similar a la teoría del color propuesta por Goethe, quien describía el 

amarillo y el azul, y en ocasiones el rojo, como base del resto de colores que emergen por 

polarización e intensificación de estos (Goethe, 1999, p. 25). Ya que justamente –en 

oposición a Newton–, para Goethe la realidad no es ni fragmentada ni unificada; es decir, sí 

es unidad, pero sin unificación. Bortof (1996), que escribe sobre la forma de hacer ciencia de 

Goethe, utiliza el término totalidad (wholesome) para explicar esta cualidad de unidad sin 

unificación.  

 

 
27O en otra lenguaje indígena. En México, los grupos más exitosos en autoorganizarse son grupos indígenas.  
28 Puede ser diferente según la variante de náhuatl. 

Figura 4. Representación gráfica de la teoría 
del color de Newton. 

Figura 5. Representación gráfica de la 
teoría del color de Goethe. 



72 

 

Esto se puede entender mejor al contrastar la teoría del color de Goethe con la de 

Newton. En la perspectiva de Newton, la realidad está fragmentada. En el círculo cromático 

de Goethe no se puede percibir la frontera exacta donde termina un color y donde comienza 

el otro, ya que todos son uno, pero no lo mismo, son interdependientes. 

En la vida cotidiana, esta totalidad de color se puede percibir a través del ejemplo 

clásico de experimentar una puesta de sol, en donde no hay separación, es decir, no es posible 

encontrar fronteras entre los colores en el cielo, el espacio y el suelo; como lo describe 

Goethe, ellos pertenecen juntos (Bortof, 1996, p. 60). De hecho, la experiencia completa 

incluye ver, tocar (temperatura), oler y otros elementos sensoriales, incluidos pensamientos 

y emociones.  

Este contraste entre la mirada newtoniana y goethiana sobre el mismo fenómeno del 

color representa a su vez la crítica de Varela hacia la fenomenología europea, que es en 

realidad la crítica a la ciencia hegemónica que se viene gestando desde Newton hasta nuestros 

tiempos (Morin, 1999). Afirma Varela que al ser meramente teórica la compresión de los 

fenómenos, para el caso de la fenomenología europea liderada por Husserl, se carecía del 

elemento pragmático de experimentar las cosas como son (Varela et al., 2016, p. 19). Lo cual, 

en cierto sentido, sí poseen otras filosofías, como el budismo, la cosmovisión indígena nahua 

(Beaucage y Taller de Tradición Oral del CEPEC, 2012) o el propio Goethe. 

En realidad, Goethe no desarrolló la metodología que utilizó para sus experimentos y 

observaciones científicas. Fue Rudolf Steiner quien fue contratado para editar la biblioteca 

de Goethe; ahí encontró lo que llamó “la manera particular de ver las cosas de Goethe” y 

desarrolló el método goetheano. En su libro Goethe como pensador e investigador describe 

que 

… no se puede ver con los ojos físicos, pero se puede aprehender con los ojos del 

espíritu. Quien lo ve, lo ve en cada planta. Esto hace que todo el reino vegetal, y 

mediante una mayor elaboración de este punto de vista, toda la naturaleza, sea una 

unidad que puede ser comprendida por la mente (Steiner, 1883a, p. 21). 

Aunque Goethe lo contempló de esta manera, no practicaba una especie de 

meditación, sino que estaba haciendo ciencia (Bortof, 1996), solo que su forma de observar 

la naturaleza era fenomenológica, como lo describe el filósofo Michel Bitbol (1999, p. 1), 



73 

 

era una manera de mirar que no mantiene ninguna distancia con el campo de interés. 

Ciertamente, la conciencia científica de Goethe era opuesta a lo que se espera del método 

científico hegemónico, porque se encuentra en el modo de ver y no en el contenido de lo que 

se ve. 

En realidad, Goethe no es conocido por su trabajo investigativo, sino como un gran 

dramaturgo. Sus hallazgos científicos fueron ignorados,29 simplemente porque la forma en 

que veía no era la forma científica hegemónica de observar los fenómenos, y por eso sus 

observaciones no tenían validez científica en aquel momento. Lo interesante es que Bortof 

describe que Newton en su diario reconoció al color como una sensación del observador y 

no como un fenómeno meramente físico, pero sus seguidores omitieron esta parte por 

considerarla “no filosófica o adecuada, sino burda” (Bortof, 1996, p. 38). 

Sin embargo, Goethe demostró que es posible ver de esta manera el mundo, una visión 

menos fragmentada y abstracta, más bien concreta. De modo que el uso de la palabra ver en 

esta tesis puede ser un obstáculo para describir a lo que me refiero con “ver nuestro futuro 

juntos”, ya que ver generalmente se conceptualiza como un acto físico y pasivo de abrir los 

ojos y dejar que entren las imágenes, como hasta hace poco se creía sucedía con el color, 

cuando hoy la neurociencia propone que el color no está allá afuera, ni en el ojo, sino en la 

experiencia cognitiva (Seth, 2024).  

Como se recordará, aquí nos referimos a un ver enactivo (Varela et al., 1991), un ver 

no solo con los ojos sino, como describe Goethe, con todos los sentidos, incluyendo la mente 

imaginativa para vislumbrar posibles futuros. Ver con todo el ser a través de la cognición 

humana que se encarna, actúa y co-determina con las experiencias internas y externas 

(Varela, 2000, p. 4). No es un acto de ver qué sucede adentro o afuera, sino en ambas 

dimensiones, mediante esta consciencia que, como los científicos cognitivos comienzan a 

reconocer cada vez más, no ocurre “dentro del cerebro, sino que surge de la interacción 

cuerpo-ambiente” (Schoeller & Dunaetz, 2018, p. 125). 

Es así que hasta este punto he planteado el concepto de interdependencia y las 

dificultades para percibirla como tal; esto con el objetivo de justificar mi hipótesis como 

 
29 Con excepción de su descubrimiento del hueso intermaxilar, conocido como hueso incisivo o premaxilar, que 
compartimos todos los mamíferos y que actualmente es parte de los estudios anatómicos. 



74 

 

detonador de la autoorganización, es decir, percibirla versus no percibirla impactará en las 

probabilidades de éxito de un grupo humano que intente autoorganizarse por el bien común; 

es decir, el problema radica en no percibir la realidad como interdependiente, advirtiéndonos 

a nosotros mismos como yo-separados de los otros, las otras y del entorno. 

2.3 La interdependencia: el problema de “no verla” 

Masehual Siuamej Mosenyolchicauani es el nombre en náhuat del grupo de mujeres 

indígenas que he entrevistado para esta investigación. Su nombre significa en español algo 

así como “tu fuerza y la mía de mujeres indígenas juntas”, que representa el origen de su 

éxito y, en cierto sentido, el concepto de interdependencia desarrollado hasta el momento. 

Cuando le pregunté a una anciana nahua: ¿cómo es la experiencia de ser parte de un 

grupo que colabora por el bien común? su primera respuesta fue “agradable”. Ante mi 

insistencia para que lo describiera, me contestó: “No sé, es obvio”. Le pedí ampliar más sobre 

esta obviedad y me explicó que todas son masehual (indígenas) y son mujeres: “claro que 

debemos organizarnos para cuidarnos, nadie lo va a hacer por nosotras”. Estaba casi molesta 

al explicar algo tan obvio para ella, que parecía no entender por qué no era obvio para mí. 

Consistentemente, su experiencia como “mujeres indígenas organizadas” –como se 

autodenominan– la describen con relación a su lucha por conseguir el derecho a salir de sus 

hogares patriarcales para reunirse y organizarse, ya que esta facultad era exclusiva de los 

hombres. Ellas suelen describir su experiencia de obtener esa libertad para participar (Mejía, 

2010; Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, 2016), es decir, no narran su experiencia de 

obtener beneficios económicos (que los tienen), sino de participar para unir fuerzas. 

Esta es una diferencia importante entre los grupos que tienen éxito y los que no. 

Cuando un individuo busca el beneficio (por ejemplo, económico) por sí mismo, 

frecuentemente se da por vencido. Una de las fundadoras me explicaba que “este tipo de 

persona no entiende que la participación es la semilla y solo cultivándola llegará el 

beneficio”. De manera que se comienza por confiar en las demás y unir esfuerzos al participar 

juntas hasta que aparezca el beneficio, aunque no se sabe con certeza cuándo, o incluso cómo 

o cuál será el beneficio, ciertamente requiere de confianza y un compromiso individual a 

largo plazo.  



75 

 

Este es un enfoque contrario a la visión capitalista de gestión de proyectos, donde 

establecer el objetivo es el primer paso. En función de lo que vamos a obtener evaluamos y 

decidimos si participamos o no: tiempo, dinero y esfuerzo (inversión) versus beneficio 

obtenido. Si el beneficio es desconocido o invisible, es casi impensable invertir en ello. Para 

la mirada capitalista, desconocido significa inconmensurable, no cuantificable, intangible, no 

justificable para ningún proyecto.  

Quizás esta sea una de las razones por la que es tan común que se romantice la forma 

indígena de participación o colaboración, ciertamente perciben un beneficio, pero no como 

comúnmente se ve. Es claro que un beneficio debe volverse tangible para sostener a largo 

plazo esta forma de verlo (Agrawal en Ostrom et al., 2002), y por tangible, me refiero incluso 

a un beneficio como sentirse bien. Es importante aclarar esto, ya que para la mente capitalista 

un beneficio solo es lo monetizable y sus derivados.  

En el primer capítulo profundicé en lo erróneo de la idea generalizada de que los 

humanos somos inherentemente egoístas, ya que estas conceptualizaciones sesgadas son 

grandes velos que colorean nuestra postura en la vida. Del mismo modo, el macro velo del 

capitalismo está permeado tan rígidamente en nuestras mentes que nos imposibilita para 

entender o siquiera imaginar otras formas de vivir.  

Así lo explicaba un totonaca que pasaba a exponer su moción ante la Asamblea de la 

Defensa del Territorio llevada a cabo en Santiago Yancuitlalpan en diciembre de 2022, al 

presentar el caso de su comunidad que luchaba por su agua y tierra contra una gran empresa, 

la cual quería colocar una de sus fábricas en este territorio, y vociferaba que la empresa 

argumentaba que su proyecto también les beneficiaría, ya que les traería empleos; a lo que la 

comunidad le contestó: “ellos no entienden que nosotros no somos pobres, solo tenemos una 

manera diferente de interpretar la vida”, explicando que el impacto ecológico y sociocultural 

de poner esa empresa en su territorio era invaluable. 

Cuando el hombre totonaca refiere a una “manera diferente de interpretar la vida”, en 

términos antropológicos se refiere a dos cosmovisiones diferentes, donde la hegemónica 

quiere anteponerse a la totonaca. Es decir, y para propósitos de esta investigación, los 

totonacas perciben la realidad interconectada y la hegemónica separada, en donde a los 

primeros se les mira con un obstáculo por sortear para el logro de sus objetivos particulares. 



76 

 

Para ambos, es obvio lo que ven y cómo lo ven, pero la visión hegemónica es una ilusión, y 

la totonaca está basada en la realidad como es. 

Cabe aclarar que esto no contradice de ninguna manera la existencia de necesidades 

reales y la falta de acceso a oportunidades que persisten en estas comunidades, derivado de 

los procesos poscoloniales. Es decir, cuando este hombre totonaca refiere a “no somos 

pobres”, no niega la lucha y la necesidad del acceso a una mejor vida (yeknemillis), y mucho 

menos alude de ninguna manera a la postura reduccionista, simplista y peyorativa que 

sentencia que el pobre quiere seguir siendo pobre.30 Antes bien, son formas diferentes de 

percibir la misma realidad que compartimos: una que mira a la tierra como un mero recurso 

explotable, y la otra que la mira como parte inseparable del existir.  

Una mujer anciana, de las fundadoras de la Masehual, me lo explicaba en estos 

términos: “esta es nuestra tierra, fue la tierra de nuestros antepasados y será la tierra de 

nuestros nietos, Ella nos dio todo para vivir bien, claro que vamos a defenderla”. Desde esta 

mirada, se aprecia que el futuro es juntas y juntos con Ella, y a partir de esta obviedad basada 

en la evidencia empírica de cómo es la realidad, se organizan para coexistir en una vida buena 

yeknemillis. 

Estos modos de organización basados en la realidad interconectada funcionan, como 

el mano-vuelta nahua que expliqué anteriormente, y que don Pedro ilustró con el ejemplo de 

cosechar maíz al contar lo difícil y costoso que es cultivarlo por su cuenta, en donde para 

hacerlo de manera más eficiente se juntan entre varios masehuales: uno tiene el pedazo de 

tierra, otro la semilla, otros ayudan a arar la tierra, otros a esparcir la semilla y, finalmente, 

otros a cosechar el maíz logrado. Algo muy importante que decía es que la madre naturaleza 

manda el agua (lluvia), y si tienes la fortuna de que una serpiente anide en ese terreno, todo 

apuntará hacia una buena cosecha.31  

 
30 Esta idea se le atribuye al antropólogo estadounidense Oscar Lewis, que a pesar de que su etnografía de largo 
alcance muestra diversos elementos culturales del México barrial, se popularizó por el concepto de “cultura de 
la pobreza”. 
31 Para más referencias sobre la cosmovisión nahua se puede consultar el libro que don Pedro, como parte del 
Taller de Tradición Oral de San Miguel Tzinacapan, escribió con Pierre Beaucage (Beaucage y Taller de 
Tradición Oral del CEPEC, 2012). 



77 

 

Al final del proceso, se reparten el beneficio (maíz) según el nivel de participación 

(insumos, maquinaria, faenas), de una manera acordada entre todos los participantes en 

plenario. Es claro que el beneficio es incierto, no se sabe la cantidad de maíz que se logrará, 

o incluso puede perderse toda la cosecha, dependiendo de las condiciones climáticas o 

situaciones externas como las plagas. Esta incertidumbre es reconocida y asumida por 

quienes participan, de modo que podría pensarse que, si el beneficio no está asegurado, ¿por 

qué de todos modos hacen el esfuerzo?  

Esta sería una típica pregunta capitalista. Es decir, para controlar este riesgo32 las 

sociedades capitalistas diseñaron herramientas financieras sofisticadas con el fin de 

garantizar el beneficio individual de quienes poseen el poder de negociación. Por ejemplo, 

en caso de pérdida de cosecha, el beneficio en lugar de maíz sería el pago del seguro, cuya 

póliza a menudo tiene que pagar el productor; forzándoles además a utilizar técnicas que 

garanticen el producto-maíz que con frecuencia dañan la tierra que sostiene el cultivo.  

Además, en esta cadena de suministro capitalista intervienen muchas y muy diversas 

personas, desde corredores de bolsa, empleados compradores de grandes empresas, 

terratenientes, campesinos, empacadores, transportistas, diseñadores, productores y 

vendedores de fertilizantes, científicos en laboratorios para modificación de semillas, 

procesos y sistemas de extracción de agua, etc., todos añaden una pieza a la ecuación, 

recibiendo a cambio una misma cosa: dinero.  

La descripción anterior nos lleva a apreciar que estas relaciones transaccionales entre 

desconocidos son colaboraciones pagadas para sostener el modelo capitalista, el cual en 

realidad no niega la interdependencia, pero con su diseño nos aísla y contribuye a la 

inhibición para advertir cómo los esfuerzos individuales están interconectados, por ejemplo, 

con el impacto a la naturaleza, la salud de los consumidores, el aumento de las desigualdades 

sociales y económicas; adicional a una paga desproporcional a su esfuerzo, ya que se les paga 

 
32 El riesgo no se puede controlar, por eso se llama así. Lo que hizo el capitalismo fue crear ilusiones para crear 
una sensación de tranquilidad frente al riesgo, transfiriendo sus efectos negativos –ya que no desaparece– a los 
que están abajo de la pirámide socioeconómica. 

 



78 

 

con base en un tabulador diseñado por el propio modelo capitalista que busca maximizar la 

ganancia de quienes ostentan el poder.  

Por el contrario, los masehuales hacen el esfuerzo independientemente al maíz 

(beneficio tangible), porque el principal beneficio (intangible) del modelo mano-vuelta es 

que cuando se necesite mano de obra (por ejemplo, para construir una cerca), se regresará la 

ayuda que en su momento aportó uno. Este es el beneficio desconocido que cosechan 

constantemente, porque no saben cuándo o cómo, pero de manera fortuita se volverá un 

beneficio tangible, y qué mejor si de paso reciben maíz.  

El problema de no ver o percibir la cualidad de interdependencia, como ya se advirtió, 

es que solidifica la ilusión de separación que sostiene la idea de la hiperindividualización de 

los yos en un mundo con recursos limitados, sosteniendo la competencia y destrucción de ese 

entorno con que el yo no se percibe relacionado sino independiente de este. El mayor 

beneficiario de esta ilusión es, sin duda, el sistema capitalista presente, que cubre las 

necesidades y provee de entretenimiento a esos yos separados, a cambio de dinero obtenido 

por medio de la fuerza de trabajo generada para ese mismo sistema, redificando 

constantemente la ilusión de separación. 

La problemática a mayor escala es que cuando el sistema hegemónico actual colapse 

por insostenible (Raworth, 2017; Scharmer, 2018), la cualidad de interconexión se hará 

extremadamente nítida del tipo que sucede en los grandes desastres (Solnit, 2020), y como 

lo augura Scharmer (2018) cuando los sistemas colapsen, solo quedaremos los unos con los 

otros, empujándonos irremediablemente a autoorganizarnos. 

Hasta aquí es posible vislumbrar cómo el problema de no advertir la interdependencia 

llegó a mi línea de investigación. Ocurrió cuando, tras observar y trabajar con grupos en 

diversos contextos, seguía buscando la pieza faltante para entender por qué es tan difícil para 

los humanos organizarse por el bien común, llegando al callejón sin salida que apuntaba a la 

mente humana, su capacidad racional limitada (Ostrom, 1990) y a la fuerza de las emociones 

(Ekman, 2007) en nuestra toma de decisiones (Damásio, 2019). 

Pero entonces, los grupos que sí lograban autoorganizarse por el bien común, 

¿contaban con miembros que habían logrado domar sus mentes y sus pasiones? No parece 

ser el caso, en realidad siguen siendo humanos con mentes y pasiones indomables, como la 



79 

 

mayoría de nosotros y nosotras. De manera que, como se explicó anteriormente, si en general 

nuestra percepción filtra la realidad, y además no somos buenos para las evaluaciones lógico-

racionales, sino literalmente nos dejamos llevar por nuestras emociones, entonces ¿cómo se 

decide, por ejemplo, cooperar con alguien con quien estamos enojados?, es decir, ¿cómo es 

posible decidir por el bien común? 

A través de una somera comparación de los dos diferentes grupos observados, tanto 

en la investigación de maestría como en la doctoral, trataré de ilustrar estas preguntas. Por 

un lado, está el grupo de mujeres nahuas de la sierra poblana que se estudia en la presente 

investigación, consideradas un grupo exitoso en términos de autoorganización consistente 

por décadas; en donde muchas mujeres y sus familias se han beneficiado horizontalmente, 

además de cuidar la tierra y defender su territorio.  

Y, por otro lado, el grupo de mestizos con un proyecto ecoturístico en la Sierra Gorda 

queretana observado como parte de mi investigación previa, el cual no habían logrado 

autoorganizarse, fragmentado el tejido social de la comunidad, concentrado los beneficios en 

pocas manos, impactado a la zona ecológica que habitan y explotan turísticamente, 

resultando todo ello en situaciones de hostilidad severa entre los habitantes (Zárate-Rico, 

2020). 

Expondré cómo situaciones colectivas de enojo derivan en diferentes resultados 

cuando pasan por la percepción de interdependencia que he venido desarrollando, contrario 

a lo que ocurre cuando pasan por un filtro de separación. Comenzaré por aclarar que, de 

ninguna manera, percibir la realidad como interdependiente funge como inhibidor de enojo 

(principal idea romántica sobre la autoorganización). La relación diferenciada radica en la 

respuesta que se emite tras un episodio emocional de enojo. 

En este punto es importante reiterar que la cualidad de interdependencia o de 

surgimiento codependiente (Varela et al., 2016, p. 110; Maturana en Tziboulka, 2019; 

Thanissaro Bhikkhu, 2016) no se considera un filtro de la realidad, sino una cualidad 

inherente de la realidad que compartimos. Es decir, no es otra interpretación de la realidad o 

un tipo de creencia o deseo, sino una característica inherente a la realidad como es y que se 

puede testear; siendo justamente la problemática que he venido desarrollando, el hecho de 

que algunas mentes la perciben con menor nitidez que otras. 



80 

 

El nivel de nitidez en la percepción de las características de la realidad dependerá de 

varios factores y, como ya decíamos, el contexto cultural es uno de los más determinantes 

tanto para reforzar la nitidez, como para solidificar una ilusión opuesta a la realidad. Por otro 

lado, hay situaciones que revelan temporalmente con claridad algunos rasgos de la realidad. 

La antropóloga Rebecca Solnit (2020) describe cómo los desastres muestran de forma clara 

la característica de la impermanencia y la interdependencia, donde un terremoto o un tsunami 

nos las presenta sin filtro. 

Solnit se enfoca en el fenómeno de apoyo y cooperación por el bien común frente a 

situaciones de catástrofes, aunque como ella misma lo reporta, la actitud colaborativa parece 

ser temporal o reversible, pues no prevalece en el tiempo. En cuanto se recupera la 

normalidad, la gente vuelve al modelo de separación e individualización hegemónica (Solnit, 

2020).  

Es justamente una característica de reversibilidad uno de los hallazgos que muestra la 

presente investigación (véase capítulo 4), y que analizamos a contraluz del hecho que desde 

la perspectiva del darse cuenta o hacerse consciente plenamente –de la realidad como es– 

no cabe la posibilidad de la reversibilidad. Es decir, este tipo de insight que antes se explicó 

corresponde a un momento que revela espontáneamente un dato de la realidad que un instante 

antes estaba velado (Wallace, 2009, p. 317; Varela, et al., 2016, p. 24), es imposible que se 

vuelva a velar. De ahí que el resultado del análisis microfenomenológico arroja dos 

características sincrónicas de la experiencia “ver nuestro futuro juntos” diferenciadas por la 

temporalidad (véase capítulo 4). 

Este elemento de temporalidad lo observé en la comunidad queretana, donde los datos 

recabados en mi investigación de maestría mostraban al grupo como imposibilitado para 

autoorganizarse, hasta que tiempo después compartieron el antecedente de una vez haberse 

autoorganizado por el bien común, logrando un beneficio colectivo. Ante ello, 

inevitablemente se detona la siguiente pregunta: ¿es posible que la capacidad 

autoorganizativa sea activada y desactivada? 



81 

 

2.4 El caso de dos grupos: el queretano y el poblano 

Con la dificultad que representa comparar dos estudios de caso, la intención de este apartado 

no es enfrentarlos uno a uno, sino mostrar dos experiencias en contextos diferentes, que 

ejemplifican cómo varía la percepción de los individuos entrevistados frente a la noción de 

“ver nuestro futuro juntos” como detonador de autoorganización. Particularmente, porque 

ambas comunidades lograron autoorganizarse: la queretana de manera temporal y la poblana 

de manera consistente.33 

Comenzaré por el grupo queretano, en donde se presentó una situación de enfado. La 

gente entrevistada se expresaba en términos de “ellos nos quitaron los beneficios que también 

nos corresponden”. Cuando hablaban de ellos, se referían a dos actores que tenían acaparados 

los recursos y los beneficios. De manera que cuando se quería hacer cualquier otro proyecto 

o incitativa comunitaria, ya nadie participaba (Zárate-Rico, 2020). 

Este grupo no se percibía como seres interdependientes, ni entre ellos, ni con sus 

recursos naturales finitos. Su percepción estaba filtrada por el concepto de acaparar lo que se 

pueda antes de que el otro se lo lleve; omitiendo el hecho de que tanto los recursos como su 

experiencia vivida eran compartidos. Esto, al parecer, era un filtro cognitivo solidificado por 

el proceso emocional de enojo e indignación detonado por las injusticias sucedidas.  

En general, las entrevistadas y los entrevistados comentaban que antes de que llegara 

el proyecto ecoturístico “se vivía bien”, y eso se perdió; es decir, incluidos los personajes 

acaparadores, todos y todas dejaron de vivir bien en su comunidad. Adicional a los efectos 

adversos en su territorio inherentes al propio ejercicio turístico, las secuelas en la cohesión 

social fueron terribles, secuelas que fueron documentadas como frecuentes en la ejecución 

de proyectos turísticos, pero que de alguna forma las mujeres de la Masehual han sabido 

mitigar. 

En general, parecía que la percepción base en los miembros del grupo queretano era: 

“yo soy independiente y necesito ver por mí mismo”, llevándolos hasta el escenario donde 

prefieren perder beneficios o no tenerlos, que compartirlos con “los otros que se percibían 

 
33 Para entender el contexto de la comunidad queretana consúltese la tesis “Relevancia de los factores 
socioculturales en la instrumentación de un proyecto de desarrollo ecoturístico en zona de reserva de la biosfera. 
(Zárate-Rico, 2020). Y para el contexto del caso presente de la comunidad poblana véase el cuarto capítulo. 



82 

 

como el enemigo”. Por ejemplo, cuando algún representante del gobierno iba a informar 

sobre proyectos de desarrollo en el que ofrecían apoyos económicos o en especie, y de los 

cuales se requería la participación de toda la comunidad, simplemente no asistían. Preferían 

perder el beneficio antes que compartirlo con esos personajes, con el temor de que también 

lo acapararan. 

En el caso del grupo poblano, también hubo mucho enojo e indignación cuando se 

separaron de la Tosepan (véase más detalles en el capítulo 4); por años las mujeres trabajaron 

solas porque los hombres no aceptaban tenerlas de pares horizontales en la organización 

cooperativista. La separación fue dura, hubo resentimientos y rencores. Sin embargo, años 

más tarde hubo reconciliación basada en un solo criterio: “la defensa de nuestro territorio” 

compartido (Cobo et al., 2018, p. 20), un bien claramente común que les interconecta. 

Hoy en día, esta región poblana está amenazada por megaproyectos capitalistas que 

buscan explotar sus recursos naturales, y si bien hay individuos que venden sus terrenos a 

esos proyectos, muchos nahuas y totonacas, junto con mestizos, están conscientes que ese es 

su territorio y que juntas y juntos deben defender la Tierra que les da de comer: “Es obvio”, 

me decía doña Rufina, explicando que se deben dejar los rencores atrás porque los temas 

relacionados con el territorio les compete a todos y todas. 

También es obvio para mí, y aunque intenté exponer y sostener esta obviedad frente 

al grupo queretano, no servía como un argumento para mis entrevistados. Traté de razonarlo 

con algunos, pero no paraban de justificarme lo contrario, intentaban explicarme algo que 

era obvio para ellos. Fue frustrante escuchar su frustración. Apreciar la soledad y 

vulnerabilidad que hay detrás de la percepción de ser yo-separados en un mundo adverso, 

donde todo y todos a tu alrededor atentan contra tu sobrevivencia. No solo porque sea una 

mera alucinación, sino porque como dice Seth (2016), es una alucinación consensuada 

colectivamente que definía la realidad cotidiana de esa comunidad. 

Con estos datos se cerraba el trabajo de campo en la sierra queretana, dejando la duda 

de cómo mostrar esta cualidad de la realidad a un grupo de personas que no la ven. Fue 

durante la última entrevista en campo, que en una ocasión un grupo de personas con las que 

conversaba mencionó que sí se habían autoorganizado para defender su agua. Todo indicaba 



83 

 

que, en aquella ocasión, efectivamente lograron “ver su futuro juntos”, al menos 

momentáneamente (Zárate-Rico, 2020).  

Este componente temporal ciertamente reafirmaba la capacidad humana de 

autoorganización por el bien común, pero parecía condicionarles a variables que hacía falta 

observar más de cerca, y esta vez no me refería a condiciones socioculturales, sino mentales. 

Es decir, cuando presenté estos planteamientos, referente al mismo grupo y contexto 

sociocultural, diferentes situaciones y resultados; surgieron comentarios de los lectores 

relacionados a que, por ser el agua necesaria para la sobrevivencia básica, podría esta ser la 

variable determinante. Sin embargo, la variable no determina la percepción, ya que hay 

grupos que no han logrado autoorganizarse en torno al recurso del agua (Ruttan citada en 

Zárate-Rico, 2020). 

En el grupo poblano, y consistente con la literatura sobre la autoorganización por el 

bien común, prevalece una premisa generalizada que filtra cada evento o situación. Este filtro 

es el que se ha enunciado como “ver nuestro futuro juntos”, de manera que, bajo cualquier 

circunstancia o mezcla de variables, la tendencia será a emplear una forma de solución 

orientada hacia el bien común, donde el bien de las partes es el bien del todo.  

El caso queretano rompía con la idea dualista de que hay grupos exitosos, como el 

grupo poblano, y grupos no exitosos, como el queretano. Es decir, el elemento de 

temporalidad rompía la idea romántica de que el grupo que ya lo logró seguirá lográndolo y, 

a su vez, rompía la idea pesimista de que el grupo que no lo ha logrado, jamás lo logrará. 

Además, este elemento de temporalidad pone en cuestión el planteamiento de las ciencias 

cognitivas, respecto a que aquello que la mente logra ver, ya no lo puede dejar de ver (Jha, 

2021).   

Es decir, la mente que se da cuenta de la característica de interdependencia de la 

realidad ya no puede volver a percibirse como ser independiente del entorno. De tal manera 

que esta característica de reversibilidad a la que me refiero, a modo de “apagar y encender” 

la capacidad autoorganizativa, podría atender a otros mecanismos diferentes a observar la 

realidad como interdependiente, más de corte colectivo que individual. En el capítulo 4, con 

el graficado del análisis sincrónico de los resultados de las entrevistas aplicadas, explicaré 

más a que me refiero con esto. 



84 

 

 Por ahora, lo que se buscaba ilustrar era el antecedente del cual surge la pregunta de 

la presente investigación, y que me llevó al cuestionamiento pragmático de cómo observar 

algo que sucede en la mente; es decir, ¿qué metodología podría aplicar para investigar este 

fenómeno social relacionado con velos cognitivos que filtran la realidad? 

Es verdad que en la filosofía budista hay prácticas contemplativas diseñadas para 

entrenar la mente y reconocer que está velada (Wallace, 2006; Varela et al., 1991, pp. 217-

234; Petitmengin, 2021c). Pero, aunque aceptemos esto como posible, definitivamente no se 

advertía como viable la implementación de una intervención en campo con base en la 

meditación, por lo menos no en los contextos que vengo describiendo. De manera que, si no 

podía usar la tecnología contemplativa, ¿qué metodología se podría aplicar?, pregunta que 

me realizaron en un congreso europeo de ciencia contemplativa auspiciado por el Mind and 

Life Institute,34 donde publiqué un poster con los resultados de la investigación de maestría. 

La pregunta directa fue por qué no podía usar meditación. La respuesta fue que en 

México estamos lejos de esta posibilidad, pero incluso si hiciera mi pesquisa en algún centro 

de investigación europeo35 o estadounidense36 que patrocinara este tipo de investigaciones, 

de todos modos no utilizaría la meditación, sería simplemente impráctico. Es decir, desde la 

filosofía budista es posible ver la realidad como es, pero lleva vidas –sí, en plural– lograrlo. 

Tan solo el paso previo, que es darse cuenta que filtramos la realidad, puede llevar años de 

práctica seria y disciplinada.  

Tiempo después me percaté que Varela se preguntaba algo similar cuando le propuso 

a su tesista Claire Petitmengin el reto de diseñar una metodología aplicable para el estudio 

de la experiencia subjetiva. A su vez, Petitmengin siendo investigadora, fenomenóloga y 

meditadora, se cuestionaba cómo acceder a la experiencia subjetiva velada de una manera 

más rápida y accesible a cualquiera que no desee dedicarle su vida(s) entera a meditar 

(Petitmengin, 2021c).  

 
34 European Summer Research Institute 2020 (en línea) del Mind and Life Europe. Para conocer más del 
programa véase www.mindandlife-europe.org/blog-esri/ 
35 La Universidad de Arhus tiene uno de los mejores laboratorios de la mente, el Interacting Mind Center 
www.interactingminds.au.dk o la Universidad de Ljubliana, en Slovenia, el Laboratory for Empirical 
Phenomenology. www.observatory.pef.uni-lj.si/sub9.html 
36 B. Alan Wallace lidera ese centro de investigación para la mente en Creston, Colorado, donde Claire 
Petitmengin es parte del comité científico asesor. www.centerforcontemplativeresearch.org 



85 

 

Así, desde la primera vez que escuché a Petitmengin durante su presentación en el 

Training in Embodied Critical Thinking,37 supe que esa era la metodología que estaba 

buscando, aunque el reto para mi investigación sería su aplicación en contexto de campo, lo 

que me llevó al diseño de una metodología híbrida adaptaba al contexto y las condiciones de 

campo de esta investigación, que terminó siendo la innovación metodológica de esta tesis: la 

etnomicrofenomenología. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
37 Programa de tres años auspiciado por el programa ERASMUS de la Unión Europea llevado a cabo por la 
Universidad de Islandia (2021), la Universidad de Eslovenia (2022) y la Universidad de Groningen (2023). 
www.trainingect.com/ 



86 

 

CAPÍTULO 3. ETNOMICROFENOMENOLOGÍA.  UNA METODOLOGÍA 

INTERDISCIPLINARIA PARA ESTUDIAR EN CAMPO LA  

EXPERIENCIA VIVIDA 

 

3.1 Genealogía de la microfenomenología. Desde Husserl hasta Petitmengin 

La fenomenología, desde un punto de vista general, tiene como objetivo el estudio de la 

experiencia subjetiva vivida como tal, a diferencia de la filosofía de la mente, que se enfoca 

en los procesos mentales, por ejemplo, de los procesos de percepción de la experiencia 

subjetiva, pero no de la experiencia en sí misma.  

En el famoso ejemplo del piano de Edith Stein, la filosofía de la mente se enfocaría 

en cómo es el proceso a través del cual percibimos el sonido que hacen las teclas del piano; 

y la fenomenología se enfoca en describir cómo es la experiencia que enactuamos (Varela, 

2001, p. 9) al hacer sonar el piano. En la película La Séptima Morada, sobre la vida de Edith 

Stein, su sobrina le pregunta qué es la fenomenología, y Stein recurre a este ejemplo del piano 

para explicar con un ejemplo pragmático: 

En este momento el piano es sólo un mueble para colocar las galletas encima, y se 

convierte para lo que fue creado, solamente cuando lo abro y suena. Es su posibilidad 

oculta lo que le da vida. Pero ¿quién lo hace vivo?, yo, porque sé que se puede 

producir música. Sin mi conciencia y la tuya, este piano estaría condenado a 

permanecer siempre solamente como un apoyo para las galletas (Meszaros, 1995). 

La primera filosofía, le llamaba Husserl, por considerar a la fenomenología como la 

base de toda ciencia, ya que el objetivo de esta no podría ser otro sino observar los fenómenos 

como son, sin proyectarles ni juicios, ni características adicionales, lo cual, como se 

desarrolló en el capítulo anterior, es un objetivo complicado para el cerebro humano, 

especialmente en su modo default.  

A pesar de que a Husserl se le considera el padre de la fenomenología, el llamado 

movimiento fenomenológico se dividió al final de su carrera. Algunos como Waldenfels 

(2017, p. 409), los separa por regiones-países: por un lado, está Heidegger, Stein, Scheler, 

los alemanes; por el lado de Europa del Este está Ingarden y otros; y la fenomenología 

francesa vía Sartre, Merleau-Ponty, Levinas, Ricoeur y Derrida.  



87 

 

La genealogía de la microfenomenología de Petitmengin se traza desde Husserl hacia 

Merleau-Ponty, principalmente, pero es una metodología interdisciplinaria, que toma forma 

a la par de la neurofenomenología de Francisco Varela, surgida como una perspectiva 

interdisciplinaria (filosofía, psicología, neurología).  

El cascarón de la microfenomenología es el método de explicitación del psicólogo 

francés Pierre Vermersch, con quien Petitmengin trabajó construyendo sus conceptos a partir 

de las posturas de Piaget y su teoría de hacerse consciente, de Ribot y Gusdof, y su concepto 

de memoria concreta, y Eugene Gendlin y su método de Focusing (Petitmengin, 2006, p. 

231). 

La microfenomenología difiere de la fenomenología de Husserl principalmente en 

que este última emplea un método de variación eidética, consistente en variar en la 

imaginación las características de una experiencia considerada como ejemplo, para así 

identificar a priori y conceptualmente su esencia invariable. Contrario al @análisis 

microfenomenológico, que procede mediante un desdoblamiento iterativo y refinamiento de 

la estructura de la experiencia objeto de estudio, a partir de la descripción de experiencias 

singulares vividas (Petitmengin et al., 2018, p. 692). 

Petitmengin (2019, p. 692), creadora de la microfenomenología, explica que, por 

medio de la exploración de una experiencia concreta singular, se busca practicar una epoché, 

es decir, poner entre paréntesis o suspender nuestras preconcepciones y teorizaciones acerca 

de la experiencia. Este acto nos permite salir de nuestra actitud natural de absorción en el 

contenido de la experiencia (el “qué”), para reorientar nuestra atención hacia la forma en que 

esta experiencia se nos aparece (el “cómo”) y, en particular, hacia los micro-actos pre-

reflexivos que usualmente constituyen esta aparición. 

Cuando la fenomenología busca observar el mundo real, asume que hay otro mundo 

que no es real-real. Es decir, es real porque como sea la experiencia subjetiva también está 

situada en este, pero de alguna forma se sabe que puede ser una ilusión que le aleja de ser 

real-real. Ya se describía en el capítulo anterior cómo la mente filtra la realidad, haciéndonos 

ver una versión de la realidad o solo un fragmento de esta; como lo explicaba Merleau-Ponty 

en World of perception (2004): “el mundo real no es este mundo de luz y de color; no es el 



88 

 

espectáculo carnal que pasa ante mis ojos. Consiste, más bien, en las ondas y partículas que 

la ciencia nos dice que se encuentran detrás de estas ilusiones sensoriales” (p. 41). 

La fenomenología husserliana asume que podemos adoptar actitudes mentales frente 

al mundo, la vida y la experiencia, lo cual es posible hacer solo en primera-persona. Husserl 

explicaba dos tipos de actitudes: la natural y la fenomenológica. Cotidianamente nos 

colocamos en la actitud natural, la que Husserl describe como una actitud temática, en donde 

nos sumergimos directamente en el tema central de la experiencia vivida, por ejemplo, de ser 

científica, profesora o piloto aviador, incluso en situaciones pragmáticas sociales como estar 

con amigos, familiares o colegas (Thompson, 2010, p. 17). Es decir, la actitud natural es un 

posicionamiento irreflexivo frente el mundo, como si el mundo fuera algo existente allá 

afuera independiente al espectador.  

En contraste, Husserl desarrolla su concepto de actitud fenomenológica, la cual surge 

cuando nos alejamos de la actitud natural, sin negarla, pero nos posicionamos en esta 

perspectiva que nos habilita para investigar la experiencia como es (Thompson, 2010, p. 18). 

El reto mayúsculo radica en el cómo se realiza este cambio de posicionamiento para 

suspender o poner entre paréntesis la actitud natural, y recolocarnos en la actitud 

fenomenológica. 

El procedimiento filosófico para lograr esto es lo que Husserl denominó reducción 

fenomenológica, en el que no se busca remplazar o eliminar una u otra actitud, sino 

redireccionarlas. En este caso, redireccionar desde un modo irreflexivo (natural) en donde no 

se reflexiona sobre cómo estamos inmersos en el mundo, hacia un modo de percibir el mundo 

como es (fenomenológico). En donde, por cierto, las cosas no desaparecen, sino que 

prevalecen frente a nuestra experiencia, pero solo las observamos de una nueva manera, una 

manera estrictamente desde la experiencia (p. 18). 

El principal paso en el método husserliano para lograr esta reducción fenomenológica 

es lo que Husserl denominó como epoché, vocablo griego que significa “suspensión del 

juicio”, utilizándolo en términos de “suspensión”, “neutralización” o “poner en paréntesis”, 

tanto la actitud natural, como las posturas teóricas sobre qué es la “realidad objetiva” (p. 19). 

Una manera de resumir el epoché husserliano es como la “habilidad mental flexible y 



89 

 

entrenable, para suspender la inmersión desatendida en la experiencia y dirigir la atención a 

la manera en que algo aparece o se da a la experiencia” (Thompson, 2010, p. 19). 

Sin embargo, para Varela la fenomenología europea de bases husserlianas era clara, 

pero se había quedado en el enfoque teórico (Varela et al., 1991, p. 19), y no estaba en 

posibilidades de contestar a la pregunta: ¿cómo suspender la actitud natural para redirigirse 

hacia la fenomenológica? Es por esto que, en la búsqueda de una metodología que atendiera 

a esta pregunta pragmática, Varela recurre a la filosofía budista Madhyamaka (pp. 219-226), 

la cual, desde la mirada filosófica oriental propone una serie de pasos detallados, técnicas y 

métodos para lograr estos reposicionamientos mentales. 

Sea como sea, ambas filosofías, concuerdan en que lograr el epoché es un reto 

bastante complejo de alcanzar para la mente humana. Reto que, como ya se mencionó en el 

capítulo anterior, algunos neurocientíficos consideran incluso imposible. De ahí la necesidad 

de desarrollar un método aplicado, riguroso, sistemático y secular, que habilite el estudio de 

la experiencia subjetiva vivida, construido sobre los hombros de los gigantes de la 

fenomenología. 

Esta intención se plasma en el libro On Beacoming Aware; A Pragmatics of 

Experience (Depraz et al., 2003), donde Varela junto con Natalie Depraz –filósofa francesa 

especialista husserlina–; y Pierre Vermersch –psicólogo francés, diseñador del método de 

entrevista de explicitación, base de la microfenomenología–; describen detalladamente un 

método paso a paso para analizar la experiencia desde una mirada metodológica (Blouin, 

2023). 

Este esfuerzo metodológico buscaba sistematizar el epoché fenomenológico de 

Husserl mediante tres fases principales: 1) Suspensión; que es propiamente la epoché de la 

actitud natural; 2) Redirección; de la atención o reenfoque hacia los objetos del campo 

experiencial o campo perceptual, como lo llama Merleau-Ponty (2004, pp. 45, 56); y 3) Dejar 

ir; que se refiere a aceptar la experiencia tal como es (Blouin, 2023). 

La cuestión es que, como veíamos en el capítulo anterior y no dejamos de insistir, en 

realidad lograr la epoché no es fácil de lograr. Es decir, no basta con darse cuenta de la 

diferencia entre la actitud natural y la fenomenológica –aunque ciertamente sería un gran 



90 

 

paso–; ni mucho menos con la pura intención de querer suspenderla. Es más bien, una 

habilidad entrenable de la mente que requiere de bastante esfuerzo.  

Es difícil encontrar ejemplos que ilustren didácticamente estos conceptos expuestos 

en abstracto, donde los fenomenólogos ilustren la diferencia de estas dos experiencias 

concretas (la natural y la fenomenológica). Esto suele pasar cuando se intenta abstraer la 

experiencia que es de naturaleza concreta. Sin embargo, se intentará ejemplificar con el modo 

que Goethe utilizaba para hacer observación científica fenomenológica. 

Goethe se tiraba a observar cómo crecía el pasto.38 Es fácil aceptar y llegar a la 

conclusión de que el pasto crece, haciendo el experimento de recortarlo y unos días después 

observar que multiplicó su tamaño. Este es el camino tradicional del método científico 

materialista, donde se observa que del punto A al punto B ha habido cambios, los cuales son 

reportados a través de una comparativa entre el antes y el después, de manera que lo que 

sucede en el inter es una deducción a modo “el pasto crece”. 

Es decir, bajo la mirada de este método, en realidad no se sabe realmente que el pasto 

crece, se asume. Especialmente en aquellas épocas, antes de la tecnología de videograbación 

que hoy existe, en realidad nadie había visto crecer el pasto, solo lo veían crecido. Goethe 

quería entender el proceso por medio del cual el pasto y las plantas crecen. No solo crear una 

inferencia deductiva (Varela, 1991, p. 31) basada en un estado a priori, sino observarlo 

mientras sucede. De manera que, para lograrlo, tenía que suspender la actitud natural de no 

notar que el pasto está creciendo. 

Desde la mirada de las ciencias cognitivas, se reconoce esta actitud natural como 

ceguera al cambio (Rensink et al., 1997); donde algo nos inhibe de percibir los cambios que 

suceden lentamente, lo cual –explica Seth (2020, 18m 53s)–, es un recurso adaptativo de la 

mente para anclar nuestra identidad psicológica. De manera que no notamos cómo van 

creciendo nuestros hijos, cómo vamos haciéndonos viejos, o cómo el pasto crece; a modo de 

que, de la misma manera que nos sorprende el hecho –aparentemente repentino– de que “el 

pasto ya está muy alto”, nos sorprende que “se nos fue la juventud”. 

 
38 Curso en línea sobre gotheanismo, por Luciana Colusi a través de la Academia GITA, julio 2021. 



91 

 

La impermanencia (anitya) –como refiere la filosofía budista–, es considerada una de 

las tres marcas de la existencia (lakshanas); junto con el sufrimiento (duhkha) y la 

interdependencia o co-surgimiento dependiente (anatman) (Wallace, 2005, pp. 59-60). 

Desde la perspectiva budista, la negación de estas tres características fundamenta la 

construcción de expectativas que causan sufrimiento e insatisfacción del tipo: “pensé que iba 

a tener tiempo para disfrutar la vida, y de pronto ya soy vieja”. Es decir, la vejez en sí misma 

no es causa de sufrimiento, el problema radica en tomar decisiones con base en una ilusión 

de permanencia no real. 

Justamente, es una de estas tres cualidades de la realidad la que sostiene mi hipótesis, 

anatman, la interdependencia; donde, como fue descrito en el capítulo anterior, su negación 

u omisión deriva en percibirnos como seres independientes, separados de nuestro entorno. 

Esto nos lleva a tomar decisiones y acciones consecuencia de esta ilusión, lo que genera 

efectos detonados por el choque de estas decisiones con la realidad como es. Esta forma de 

percibir es parte del modo default de la mente, que ya expusimos, siendo el predominante 

entre los humanos.  

De manera que se podría hablar de otro modo de percibir la interdependencia; que en 

términos fenomenológicos refiere a suspender la actitud natural que nos lleva a omitir esta 

cualidad y habilitar la actitud fenomenológica, dándonos cuenta de que somos seres en co-

surgimiento dependiente con el entorno. Esto da como resultado que la autoorganización por 

el bien común ya no aparezca como una mera idea romántica que requiere un gran sacrificio, 

sino como una obviedad para la toma de decisiones. 

Regresando a Goethe, este lograba de alguna forma suspender la actitud natural de 

esta ceguera frente al cambio, para lograr una observación directa del crecimiento de las 

plantas, a decir, del fenómeno de la impermanencia; que, ciertamente, como lo describe en 

su teoría del color, al igual que el resto de los fenómenos que suceden en esta realidad 

interconectada, no suceden en independencia del entorno, ni de nosotros mismos (Steiner, 

1883, p. 13).  

Así que, sea lo que sea que hacía Goethe para lograr este tipo de observación 

penetrante, similar a lo que el budismo refiere como vipashyana (Varela, 1991, p. 253), 

desafortunadamente no describió su metodología de observación. Fue Rudolph Steiner quien 



92 

 

descubrió la manera de ver las cosas de Goethe, desarrollando lo que llamó el método 

goetheano de observación. 

En agosto 18, 1787, Goethe escribió a Knebel desde Italia: después de lo que he visto 

en plantas y animales alrededor de Nápoles y en Sicilia, estaría bastante tentado, si 

fuera diez años más joven, a hacer un viaje a la India –no con el propósito de descubrir 

algo nuevo, sino para observar en mi propia forma lo que ya ha sido descubierto 

(Steiner, 1883, p. 1). 

Si este ejemplo empleado de Goethe viendo crecer el pasto logra su cometido de 

ilustrar la diferencia entre la actitud natural y la fenomenológica, debería provocar la 

pregunta metodológica sobre cómo se suspende la actitud natural. Esto nos lleva, por un lado, 

a mirar a Varela, que encuentra respuesta en las técnicas contemplativas budistas y, por otro 

lado, a su coautor Thompson, quien años después replica que los husserlianos también tenían 

técnicas que por ciertas razones fueron abandonadas (Thompson, 2010, p. 20).  

Sean las técnicas budistas, el método goetheano o las prácticas husserlinas, el asunto 

es que no habían sido desarrollados de un modo que pudieran considerarse como un método 

científico aplicado (Varela, 1991, pp. 31-33) en la era de la ciencia materialista (Wallace, 

2007); siendo este el reto al que atiende Petitmengin con su metodología 

microfenomenológica, diseñándola sobre una mirada interdisciplinaria, que cruza por la 

fenomenología husserlina, la filosofía budista y las ciencias cognitivas contemporáneas. 

3.2 Una metodología para observar la experiencia subjetiva 

La principal diferencia entre el método microfenomenológico y los otros métodos 

cualitativos gira en torno a dos elementos. Por un lado, el énfasis en la suspensión del juicio 

epoché tanto para la entrevistada que describe la experiencia vivida; como para la 

investigadora que entrevista y analiza dicha experiencia. Y, por otro lado, la identificación 

de una estructura genérica invariante compartida, que emerge del análisis 

microfenomenológico de varias experiencias singulares (Valenzuela-Moguillansky & 

Vásquez-Rosati, 2019). 



93 

 

En el plano metodológico, esta diferenciación respecto a otros métodos cualitativos 

se logra a través de tres rasgos centrales: la manera en la que se accede a la experiencia, el 

rol de la interpretación en el proceso de análisis, y la reproducibilidad de los resultados del 

análisis (Petitmengin et al., 2018, p. 692), lo cual es bastante novedoso para el procesamiento 

de datos caracterizados como subjetivos. 

La metodología microfenomenológica, diseñada por Claire Petitmengin, comprende 

dos métodos particulares: el método de entrevista microfenomenológica, y el método de 

análisis microfenomenológico de la transcripción de la entrevista. La aplicación de ambos 

métodos puede presentarse por separado o complementándolos con otros métodos, como es 

el caso de esta investigación. Especialmente, el método de análisis ha atraído bastante interés, 

principalmente por su sistematización, que lo habilita para ser aplicable a cualquier otro 

método de entrevista. 

La historia  

La microfenomenología, desarrollada por la fenomenóloga francesa Claire Petitmengin, 

surge de la necesidad de una metodología que habilite el estudio de la experiencia subjetiva 

de una manera rigurosa y sistemática. Como ya se mencionó, sus antecedentes vienen de la 

fenomenología husserliana que derivó en la fenomenología francesa vía Merleau-Ponty hasta 

Vermersch y su entrevista de explicitación (l’entretien d’explicitation) diseñada en 1994 

(Valenzuela-Moguillansky & Vásquez-Rosati, 2019, p. 123).  

 

Figura 6. Genealogía de la microfenomenología 



94 

 

Petitmengin desarrolla su metodología en el contexto de la neurofenomenología de 

Francisco Varela (1996), quien siendo su director de tesis le propuso el reto de desarrollar 

una mirada integradora del estudio de los fenómenos cognitivos, que sumara el aspecto 

experiencial en primera persona y los correlatos neurofisiológicos obtenidos en tercera 

persona (p. 124). 

El objetivo de la microfenomenología es obtener descripciones detalladas de una 

experiencia particular. Esto a través de la aplicación de una técnica de entrevista, enfocada 

en la dimensión procesal, desde una perspectiva corporizada (embodied) de la experiencia. 

De esta forma, se logra revelar aspectos de la experiencia que se encuentran implícitos o que 

radican en la consciencia pre-reflexiva.  

Así, el entrevistador guía a la entrevistada hacia la evocación o provocación de una 

experiencia específica. En este sentido, provocar refiere a explorar una experiencia mientras 

sucede; y evocar se refiere al proceso de ponerse en contacto con una experiencia sucedida 

en el pasado, recordándola y describiéndola sensomotoramente. Es decir, reviviendo lo 

sentido, o sea, lo percibido a través de alguno de los sentidos: lo visto, lo olido, lo escuchado, 

las sensaciones, los movimientos, el tono muscular. 

La metodología comprende dos métodos principales: el método de la entrevista 

microfenomenológica y el método de análisis microfenomenológico. La microfenomenóloga 

chilena Camila Valenzuela (Valenzuela-Moguillansky y Vásquez-Rosati, 2019) explica que 

la ejecución de la entrevista y la sistematización de los datos deben ser documentados 

minuciosamente mediante los métodos propuestos para “acorralar” la inercia tanto de la 

entrevistada como de la entrevistadora de racionalizar o enjuiciar la experiencia, contrario a 

meramente observarla. 

La estructura de la experiencia subjetiva 

Petitmengin explica que la intención inicial de la metodología no fue buscar estructuras 

invariantes, sin embargo, conforme más experiencias singulares analizaban, más encontraban 

rasgos comunes. Más allá de rasgos privados propios de la historia y peculiaridades de cada 

individuo, observaba estructuras íntimas compartidas sobre cómo el mundo aparece para un 

grupo de entrevistados.  



95 

 

Para Petitmengin, hay una estructura genérica que es independiente al contexto y 

contenido de la experiencia singular descrita (Petitmengin et al., 2018, p. 700). Las 

estructuras invariables se encuentran en lo que refiere como lo más invisible, lo que más 

escapa a nuestra percepción (Petitmengin et al., 2018, p. 693). Esto no implica una cualidad 

de privado o capturado dentro del sujeto dueño de la experiencia, sino a un elemento pre-

reflexivo. 

Petitmengin utiliza este término pre-reflexivo del vocabulario husserliano, que más 

tarde utilizó Sartre y Ricoeur (Petitmengin, 2006, p. 234), el cual refiere a esta característica 

de nuestros procesos cognitivos donde no somos conscientes de cómo sucede el proceso; y 

conforme más expertos nos volvemos en ejecutar el proceso, i.e., leer, escribir, imaginar, 

calcular, observar; menos conscientes somos de cómo sucede el proceso (Deyfrus, 1986, 

citado en Petitmengin, 2006, p. 234).   

Es decir, cuando se hace la pregunta “¿cómo imaginas?”, la respuesta más común 

sería “no sé, solo sucede”, o en el caso experimental de provocar la imaginación, la respuesta 

podría ser “no sé, solo lo hago”. 

Lo más sorprendente es que no sólo no sabemos lo que sabemos, sino que no sabemos 

que no sabemos, es decir, no somos conscientes de no ser conscientes, que es el primer 

obstáculo en el camino para volvernos conscientes: ¿por qué debería proponerme la 

tarea de adquirir una conciencia que no sé qué me falta? Como nuestros procesos 

cognitivos son las cosas más personales e íntimas de nosotros, creemos que estamos 

familiarizados con ellos y no podemos imaginar ni por un momento que sea necesario 

algún esfuerzo interno particular para tomar conciencia de ellos (p. 234). 

En el ejemplo del proceso cognitivo de imaginación, es claro que el contenido de cada 

mente imaginadora será diferente: la calidad de los colores, sonidos, texturas, olores, 

imaginados; es decir, el contenido se alude como variable. Sin embargo, la apuesta de la 

microfenomenología es respecto a la invariabilidad de la estructura genérica del proceso de 

imaginar. A saber, si se entrevista a varios imaginadores, encontraríamos una estructura 

invariante en la experiencia subjetiva de imaginar, con variabilidad en el contenido, donde 

esta estructura posee componentes diacrónicos y sincrónicos.  



96 

 

La diacronía se refiere a la dimensión dinámica en relación con la temporalidad de 

cómo se desarrolla la experiencia. Es la sucesión de instantes o micro-momentos que suceden 

uno después del otro para conformar el flujo de la experiencia. Por su lado, la sincronía se 

refiere a las características de la experiencia que son atemporales, que no pueden ser descritas 

como una relación sucesiva (p. 248); por ejemplo, una sensación de incomodidad o un 

sentimiento de anhelo. 

Figura 7. Representación gráfica de una estructura de la experiencia subjetiva 

(Petitmengin, 2021) 

 
 

Como se describe más adelante, la metodología microfenomenológica se aplica en 

estas dos vías. Por un lado, se emplea el método de entrevista para acompañar a la 

entrevistada a describir la diacronía, posteriormente se profundiza en la sincronía. De esta 

manera, se puede aplicar el método de análisis a la diacronía de la experiencia y a los 

elementos sincrónicos seleccionados. Es decir, será la pregunta de investigación la que guiará 

el enfoqué y profundidad del análisis en los elementos sincrónicos o diacrónicos. 

Para Petitmengin, por ejemplo, en una de sus investigaciones relacionada con la 

epilepsia, su pregunta de investigación fue: “nuevos métodos matemáticos para analizar la 

actividad neuroeléctrica del cerebro han permitido detectar modificaciones sutiles de la 

Sincronía

Diacronía



97 

 

actividad cerebral unos minutos antes del inicio de un ataque epiléptico. ¿Estos cambios 

neuroeléctricos corresponden a modificaciones en la experiencia subjetiva de los pacientes?, 

y si es el caso, ¿cuáles son?” (2010, p. 471).  

Durante la investigación, se entrevistó a pacientes epilépticos para mapear en primera 

instancia la diacronía de la experiencia subjetiva de tener un ataque epiléptico. Durante la 

entrevista microfenomenológica se guía al entrevistado para que describa el desarrollo del 

episodio. Posteriormente, en el análisis de la transcripción de la entrevista, se detectan los 

componentes diacrónicos, es decir, primero pasa esto, luego esto, durante el episodio esto, y 

al final esto. 

Una vez diagramada la diacronía, la pregunta de investigación define en que elemento 

diacrónico se desea profundizar. Es decir, la propia diacronía podría ser el objeto de estudio 

del tipo: “¿cómo se desarrolla un episodio epiléptico?”. Sin embargo, en este ejemplo, 

Petitmengin estaba interesada en la sincronía de un micro-momento de la diacronía, esto es, 

en el instante inmediato anterior (“unos minutos antes”) al inicio del episodio epiléptico. 

Tras diagramar la experiencia específica de cada sujeto entrevistado, se procede a 

identificar las invariables o consistencias entre experiencias. De este modo, se puede 

diagramar la estructura de la experiencia genérica del grupo observado. En este caso, se pudo 

observar que las personas compartían la experiencia de “sentirse raros” justo antes del ataque 

epiléptico.  

Algunos entrevistados no se habían dado cuenta de que esto ocurría así en su 

experiencia, lo notaron hasta que fueron describiendo la experiencia subjetiva vivida; algunos 

otros lo habían identificado anteriormente como una “intuición” de que les venía un ataque; 

una de estas personas incluso reportaba que lo notaba desde semanas antes. Esta 

investigación pionera en su campo ha servido para la búsqueda de estrategias preventivas, 

con miras a desarrollar herramientas inhibidoras de futuros ataques epilépticos (Petitmengin, 

2010), además de sumar al creciente interés en la aplicación de la microfenomenología para 

observar la experiencia subjetiva.  



98 

 

3.3 Método de entrevista microfenomenológica 

El principal objetivo de la entrevista microfenomenológica es esquivar una descripción 

“general” de la experiencia o una descripción “despersonalizada”. Esto, a través de 

acompañar al entrevistado a enfocarse en la experiencia en concreto y primariamente de 

manera corporizada. Es fundamental alejarse de las descripciones que incluyen creencias o 

juicios, la cual es la manera más común de describir experiencias. Vermersch llamaba a esto 

“información satélite”, y lo común es que surja constantemente durante la acción de describir 

una experiencia, pero no es la experiencia per se (Valenzuela-Moguillansky & Vásquez-

Rosati, 2019). 

En el capítulo anterior se describió el problema de la experiencia subjetiva, y el gran 

reto que representa reportarla u observarla para el propio sujeto que vive la experiencia. El 

experimento de Nisbett & Wilson (1977) mostró una baja posibilidad para la mente humana 

de observar sus propios procesos mentales, como la toma de decisiones, además de que ni 

siquiera estamos conscientes de esto, no sabemos que no sabemos cómo tomamos una 

decisión y, aun así, contestamos con respuestas elaboradas creyendo que así fue la 

experiencia que tuvimos. 

Como ya se ha planteado, este problema de la mente no es irremediable. En realidad, 

aparece como ineludible para el estudio de Nisbett y Wilson debido a la forma tradicional-

hegemónica de escribir los resultados de una investigación que les hace parecer sólidos e 

irrefutables; incluso apunta que como antes de su estudio no había evidencia de este 

problema, los científicos sociales insistían en hacer las mismas preguntas (Nisbett y Wilson, 

1977, p. 232), cuando la realidad es que mucha de esta irremediabilidad en la neurociencia 

hegemónica significa que –por ahora– desconocen la solución.  

Por otro lado, como se ha planteado, las ciencias cognitivas interdisciplinarias abren 

la puerta a las filosofías milenarias expertas en fenomenología que plantean este problema 



99 

 

de la mente como temporal. Es decir, debido a la neuroplasticidad39 y a la impermanencia de 

los fenómenos, este estado actual de la mente se puede modificar.40  

Es a partir de esta posibilidad que la fenomenóloga francesa Claire Petitmengin 

(2006) desarrolla el método de entrevista microfenomenológico, reconociendo el problema 

del acceso a la experiencia subjetiva que se ha expuesto, tanto de quien entrevista como del 

entrevistado; y asumiendo que para la mente humana es posible hacerse consciente de sí 

misma, pero que no basta con la simple intención, sino se requiere de una metodología 

sistematizada (Valenzuela-Moguillansky & Vásquez-Rosati, 2019, p. 123). 

Como antes se apuntó, para comprobar la efectividad de su método, Petitmengin 

reprodujo el protocolo de investigación aplicado por Nisbett y Wilson (1977), modificando 

únicamente el método de entrevista. De manera que, al aplicar la entrevista 

microfenomenológica observaron que 80% de los sujetos participantes sí notaron la 

manipulación de su decisión, y fueron capaces de describir de manera más nítida su 

experiencia en el proceso de la toma de decisiones (Petitmengin et al., 2013). 

Una de las principales diferencias del método de entrevista microfenomenológico es 

la aplicación de preguntas libres o vacías de contenido. Petitmengin (2006, p. 248) las 

describe como preguntas que evitan inducir. Es decir, lo común es diseñar para nuestras 

entrevistas y cuestionarios preguntas que incluyen el contenido, pero lo que busca evitar la 

microfenomenología es contenido que induce. Esta postura es radical, en el sentido que 

reconoce y acepta la complejidad de la cognición humana, de cómo funciona la atención, la 

percepción y los estereotipos; de manera que básicamente cualquier contenido va a inducir o 

influir en la respuesta.  

Una premisa de las preguntas vacías de contenido es que solo pueden ser preguntas 

sobre el cómo, y evitar el por qué o el qué (Petitmengin, 2006), esto, debido al doble reto que 

se ha venido desarrollando: 1) que se nos escapa la experiencia subjetiva, y 2) que pocas 

 
39 La neuroplasticidad es la capacidad del cerebro de reorganizar o modificar sus conexiones con base en 
experiencias vividas (Jha, 2021). 
40 Al aplicar ciertas técnicas milenarias que requieren, además de la guía de un maestro o maestra expertos, de 
constancia y disciplina a largo plazo, como, por ejemplo, la meditación vipashyana. 



100 

 

veces contestamos no sé, recurriendo a justificar o enjuiciar para contestar lo preguntado; y 

las preguntas por qué, tienden a abrir la puerta a los juicios, creencias y suposiciones.  

Es decir, en el experimento de Nisbett y Wilson, ellos preguntaban: “¿por qué 

escogiste la fotografía de esta persona?”, el por qué invita a contestar con una justificación 

de la decisión, y las palabras: esta persona, inducen y confirman que esa fue la foto que se 

escogió,41 lo cual detonaba una serie de justificaciones de la decisión no tomada, sin darse 

cuenta de que no era la fotografía seleccionada en un inicio. 

En la réplica del mismo experimento, Petitmengin, et al. (2013) cambia la pregunta 

a: “¿puedes describir cómo fue el momento de seleccionar la foto?”, acompañando a 

continuación al entrevistado a evocar la experiencia del momento de la selección 

(Petitmengin, 2013, p. 9). Primero se le pide que describa ese momento de manera diacrónica, 

es decir, el flujo de cómo se desarrolló la experiencia a partir de escuchar: “mi voz cuando te 

pregunté ¿cuál de las dos caras prefieres?” (p. 10), describiendo algo como: “primero 

aparecieron las fotos en la pantalla, después las observé, y por último esta foto me llamó la 

atención y la escogí”.  

Posteriormente, se selecciona un micro-momento al identificarlo en la diacronía 

descrita, y se le acompaña al entrevistado a profundizar en la descripción sincrónica de este 

(p. 9). La metodología microfenomenológica propone que la experiencia se segmenta en 

micro-momentos, de manera que lo recomendable es seleccionar alguno de ellos que 

contribuyan a responder la pregunta de investigación (Petitmengin, 2006). Por ejemplo, el 

micro-momento “me llamó la atención esta foto”, y se le acompaña a describir con detalle las 

características de cómo fue esa experiencia, del tipo: “sentí un momento de tensión, mis ojos 

se movían rápidamente, detecté que sus ojos parecían tristes, y ahora que lo revivo, me doy 

cuenta de que me recordaron a una amiga de la infancia”.  

Es importante mencionar que para lograr lo que acabo de ejemplificar, se requiere 

franquear un proceso de tensión entre la baja capacidad de introspección42 que tenemos sobre 

 
41 En el experimento se manipula la elección original y se le presenta una foto diferente a la elegida por el sujeto 
(Nisbett y Wilson, 1977). 
42 Evidentemente este nivel varía entre personas. Hay que recordar que en el experimento original hay un +-
20% de personas que sí identificaron la manipulación, en el caso Nisbett y Wilson (1977); y que en el caso de 
Petitmengin et al., (2013) no la notaron.  



101 

 

el proceso de toma de decisiones (Nisbett y Wilson 1977), y el método microfenomenológico 

que acompaña hasta acceder (Petitmengin, 2013). Evocar el recuerdo de una experiencia que 

no se recuerda del tipo “no sé por qué la escogí”, implica una tensión, algo parecido a cuando 

se observa una imagen en tercera dimensión que requiere de cierto esfuerzo visual para que 

emerja la imagen con volumen tridimensional; es decir, la imagen ya estaba ahí, no la 

creamos en ese momento, solo logramos verla.  

Para el método fenomenológico, la mejor forma de cruzar esta tensión es a través de 

los cinco sentidos físicos (Petitmengin et al., 2013, p. 8), apelando a que estos no detonan 

juicios, solo guardan el registro “lo que vi, lo que olí, lo que toqué”; por eso, para comenzar 

a evocar la experiencia, se les pide traer a la mente el momento “cuando escuchaste mi voz”. 

A partir de ahí, el entrevistado describe y la entrevistadora le pide que regrese a buscar otro 

dato; así, en un proceso iterativo de ir y venir, y si el entrevistado se desvía con juicios o 

análisis, se le pide gentilmente43 que regrese.   

La reiteración durante el acto de evocar asegura el acceso a la descripción confiable 

de la experiencia (p. 10); de este modo, 80% de los sujetos entrevistados se dieron cuenta de 

la manipulación. Esto es, en algún punto durante la descripción del momento “seleccionar la 

foto”, caen en cuenta del tipo “esta no es la foto que escogí”. La diferencia metodológica 

radica entre preguntar ¿por qué escogiste esta foto? vs ¿cómo escogiste la foto?, seguido del 

acompañamiento a explorar ese “cómo”.  

Para esta exploración, antes de comenzar la entrevista hay que realizar la 

especificación con los entrevistados, es decir, quizá por la costumbre de contestar argumentos 

y juicios, o por la falta de costumbre de describir nuestra verdadera experiencia, hay personas 

que insisten en contestar a una pregunta ¿cómo?, de la manera que contestarían a una 

pregunta ¿por qué?; por ejemplo, a la pregunta ¿cómo escogiste la foto?, contestarían con un 

juicio o evaluación: “la escogí porque me pareció atractiva”. De manera que es crucial aclarar 

las reglas antes de comenzar la entrevista, incluso al ilustrar cómo es una descripción, que no 

es un juicio ni una justificación; además de diseñar la pregunta específicamente para este fin, 

 
43 Para Petitmengin (2021) el acto de gentileza es fundamental para la efectividad del método. Esto se refleja 
en las técnicas budistas de entrenamiento de la atención, como el shamatha, que recurren a la analogía de que 
la mente es como un caballo salvaje: la mejor manera de entrenarle es con gentileza y paciencia.  



102 

 

algo así como “podría por favor describir detalladamente ¿cómo fue la experiencia de 

seleccionar la foto?”.  

En la práctica, para algunas personas este tipo de pregunta puede ser desconcertante, 

de manera que el objetivo de la coinvestigadora es acompañarle, y esto lo hace en primera 

instancia mediante el dato sensorial, por ejemplo, el tacto: ¿recuerdas cómo sentías el cuerpo 

en ese momento?; vista: ¿cómo era el salón en dónde estabas?; olfato ¿cómo olía el salón?; 

gusto: ¿cómo era el sabor de la bebida que tomabas?; oído ¿cómo eran los sonidos a tu 

alrededor?  

Estas preguntas pragmáticas para la mente-corporizada transportan a la mente 

descriptiva al momento exacto sin desvío de juicios o creencias. Una vez estando ahí se 

pregunta: ¿cómo fue el proceso de seleccionar esta foto?, y ahí es donde es posible notar la 

manipulación al no cuadrar la foto que muestra la investigadora con la experiencia revivida 

de la entrevistada.  

Es interesante lo eficaz del método una y otra vez al entrevistar diversos tipos de 

personas, tanto en español como en inglés.44 Noté el efecto diferenciado que tiene el 

enfocarse en el “cómo” en lugar del “por qué”, aunque quizá el náhuat sea una excepción. Es 

decir, uno de los hallazgos de mi investigación al entrevistar mujeres que su idioma materno 

es el náhuat,45 es que no hay una diferencia clara entre el cómo y el por qué.  

Así me lo corroboraba don Pedro Cortez, el lingüista nahua al que recurrí, quien me 

explicaba que, debido a que el náhuat es un idioma ideográfico, al preguntar “¿por qué te 

gusta trabajar con otras mujeres?”, ellas me contestaban: “porqué se siente bonito”, de 

manera que en realidad la pregunta que ellas estaban respondiendo era ¿cómo se siente 

trabajar juntas?  

En el náhuat de esta región no tienen una palabra diferenciada para el “por qué” 

castellano, es en realidad un sinónimo de “cómo”; lo cual suma a la hipótesis del impacto 

lingüístico que se mencionó en el capítulo anterior sobre la relación del lenguaje con el nivel 

de familiarización y la experiencia vivida, que posiblemente tienda a reducir el hueco entre 

 
44 Otros investigadores reportaban el mismo hallazgo al entrevistar en francés.  
45 El náhuatl es el tercer idioma indígena con más hablantes en el mundo. Wikipedia, consultado el 31 de agosto 
de 2024 www.en.wikipedia.org/wiki/Indigenous_languages_of_the_Americas  



103 

 

la realidad y la percepción de esta. Lo anterior se planteará en el apartado final de esta tesis, 

llamado Notas para futuros análisis. 

Regresando a la entrevista metodológica, si bien está diseñada para enfocarse en una 

experiencia subjetiva específica, el método permite la identificación de invariables o 

regularidades entre un grupo de experiencias, lo que permite la caracterización de lo que 

Petitmengin denomina estructuras de un tipo de experiencia. Y por “estructura” se refiere a 

“una red de categorías descriptivas, independientes del contenido experiencial” (Delattre, 

1971, citado por Valenzuela-Moguillansky & Vásquez-Rosati, 2019, p. 124).  

De manera que, el análisis puede hacerse para una entrevista en particular, donde se 

identifica una estructura específica; o para un grupo de entrevistas, ya sea varias experiencias 

de una misma persona, o entrevistas a un grupo de personas, en donde es posible identificar 

la estructura genérica de un tipo de experiencia. 

Esto lo observó Petitmengin en su tesis doctoral sobre el fenómeno de la intuición.  

Mientras realizaba el análisis comparativo de las descripciones recabadas durante las 

entrevistas, descubrió que había una “sucesión detallada de estados y gestos internos, que 

resultaron ser sorprendentemente similares de una experiencia a otra y de un sujeto a otro” 

(Petitmengin, 2006, p. 232), lo que terminó caracterizando como una estructura genérica de 

experiencia intuitiva.  

Petitmengin menciona que el método microfenomenológico no fue creado con la 

intención de buscar alguna especie de estructura genérica, en realidad su objetivo era diseñar 

un método para describir experiencias vividas singulares. Sin embargo, cada vez que llevaba 

a cabo un análisis comparativo de las descripciones, se podía observar una especie de 

estructura consistente que surgía durante el análisis de cada sujeto entrevistado (Petitmengin 

et al., 2018, p. 692). De esto se ocupa el método de análisis de la entrevista 

microfenomenológica que se describirá en el siguiente apartado. 

Otra de las características que se observa en la aplicación de la entrevista 

microfenomenológica, es una variación entre la cronología de la descripción de la experiencia 

y la cronología de la experiencia misma. De ahí que la entrevista sea un proceso iterativo que 

permite, en primera instancia, la descripción libre, para regresar en un vaivén a buscar 

descripciones fenomenológicas.  



104 

 

De modo que cuando la entrevistada cuenta su experiencia libremente, lo hace en el 

modo más recurrente o default, en el que se describe una experiencia, esto es, incluyendo 

juicios, justificaciones, análisis y opiniones. Una vez establecido esto, se selecciona un 

momento de la experiencia relatada para proceder a acompañarle ahora a una descripción con 

el enfoque microfenomenológico, donde mediante el tipo de preguntas vacías de contenido 

se le acompaña a alejarse de los juicios y se le invita a evocar la experiencia subjetiva vivida, 

a través de los recuerdos almacenados en los cinco sentidos básicos.  

Petitmengin (2018) explica que las preguntas microfenomenológicas son 

impredecibles, construidas en interacción con la entrevistadas y en relación directa con una 

experiencia singular vivida exclusivamente por la entrevistada. El vaivén iterativo da la 

oportunidad a la entrevistadora para reformular preguntas, lo que evita sacar a la entrevistada 

de la evocación de la experiencia. Esta habilidad requiere de práctica por parte de la 

entrevistadora microfenomenológica, ya que el estado de evocación es frágil, es decir, 

estando ahí, cualquier pregunta o frase que no esté relacionada puede sacar a la entrevistada 

de ese estado. Se puede recurrir de nuevo al dato corporal para regresar, pero puede ser 

agotador o complicado para ambas partes. 

Para determinar cuando la entrevistada está en el estado de evocación y la calidad de 

esto, Petitmengin plantea que los principales indicadores de confiabilidad son pistas verbales, 

no-verbales y paraverbales, que muestran la credibilidad respecto al contacto con la 

experiencia (p. 698):  

• Indicadores Verbales: 

1. El uso del tiempo presente y pasado simple (“en ese momento yo sentí”). 

2. Manejo de frases cortas y simples, verbos de acción y la presencia de detalles concretos. 

3. Uso de palabras extrañas o formulaciones sintácticas. 

4. Empleo de metáforas que la entrevistada tiene que inventar para lograr explicar algo que 

descubrió que nunca había tenido que describir. 

5. Consistencia en la descripción que revela la estructura iterativa de la entrevista. 

6. Duración del tiempo que habla la entrevistada. Largos enunciados sin intervención del 

entrevistador suelen ser de descripción no confiables o superficial. La evocación y 



105 

 

fragmentación de la descripción generalmente requiere de varias intervenciones del 

entrevistador para guiar y ayudar al entrevistado. 

• Indicadores No verbales:  

1. Mirada desenfocada o cambia del contacto visual con la entrevistadora para mirar hacia el 

espacio vacío.  

2. Presencia de gestos que acompañan o remplaza la verbalización sin que la entrevistada se 

dé cuenta o esté consciente de eso. Gestos icónicos: forma o movimiento de un objeto, 

ubicación espacial, zona del cuerpo donde surgen los sentimientos y gestos metafóricos como 

si fuera un “mimo” del proceso interno (p. 699). 

3. Los indicadores de que la experiencia pasada se vuelve más vivida que incluso el momento 

presente en donde se lleva a cabo la entrevista. 

Indicadores Paraverbales:  

1. El flujo verbal se vuelve lento. 

2. La presencia de dudar al hablar o marcados silencios.  

Estos son los indicadores más frecuentes que se pueden observar durante la aplicación 

de la entrevista microfenomenológica, ya sea durante una experiencia pasada evocada en el 

presente o una experiencia provocada de manera experimental. Además, muestran que la 

entrevistada no repite conocimiento recibido, sino que observa en primera persona sus 

procesos pre-reflexivos que intenta describir a la entrevistadora, y que de ahí se recolectan 

los datos a analizar microfenomenológicamente. 

3.4 Método de análisis microfenomenológico 

El análisis microfenomenológico recurre a dos ejes de análisis: el diacrónico y el sincrónico; 

ambos corresponden a las características de la estructura de la experiencia subjetiva –que 

previamente fue descrita–, donde el eje diacrónico se refiere a la temporalidad 

correspondiente al desarrollo de la experiencia, desde su comienzo hasta que concluye, y el 



106 

 

eje sincrónico reporta la caracterización de la experiencia o de algún momento en particular 

de dicha experiencia.  

Los datos que se utilizan para realizar ambos análisis vienen de la transcripción de la 

entrevista, la cual debe ser detallada y fiel a lo reportado por la entrevistada, es decir, 

idealmente debe incluir gestos e información corporal, espacios de silencio, entre otros 

sonidos adicionales a las palabras. Esto es fundamental para el método, porque como se ha 

venido mostrando, la experiencia subjetiva es compleja y el acceso a ella es limitado, de 

manera que cada dato cuenta para el análisis que derivará en el mapeo de la estructura 

invariante de la experiencia observada. 

Este método no es del tipo análisis del discurso; por el contrario, las aseveraciones 

discursivas deben eliminarse ya que son parte de los filtros o información satélite que nos 

alejan de la experiencia subjetiva (Petitmengin et al., 2018, p. 694). De ahí que la 

microfenomenología no busca un acercamiento del tipo análisis del discurso, enfocado en el 

contenido del discurso que busca los rastros del contexto sociopolítico-cultural del 

entrevistado (Van Dijk, 2011, pp. 1-7), que la microfenomenología busca evitar. 

El proceso de construcción o mapeo de la estructura de una experiencia es similar al 

de un mapa territorial cuyo objetivo es representar cierto territorio, pero a su vez es usado 

como una guía para navegar el propio territorio. De manera que es posible mirar la 

transcripción de la entrevista de una experiencia desde sus componentes diacrónicos y desde 

los sincrónicos; con estos se dibuja la estructura –un mapa– que sirve a su vez de guía en la 

observación de la experiencia estudiada (Valenzuela-Moguillansky & Vásquez-Rosati, 2019, 

p. 124).  

Valenzuela-Moguillansky & Vásquez-Rosati, (2019, p. 125) presentan el proceso con 

un diagrama de acordeón, para ilustrar que la propuesta metodológica no implica un criterio 

fijo, ni lineal, de sistematización analítica, sino una herramienta para develar y trazar de 

manera ordenada el criterio relacionado con la coherencia de la entrevista, agrupando estas 

quince etapas del análisis microfenomenológico en cinco secciones 

 



107 

 

Tabla 2. Etapas del análisis microfenomenológico  

Sección Etapa 

I. 

Preparación 

de datos 

 

1) Transcripción 

2) Refinamiento de datos 

3) Selección del texto para analizar 

 

II. 

Análisis 

específico 

diacrónico 

 

4) Re-secuencia de la descripción 

5) Identificación de unidades diacrónicas específicas 

6) Definición de la estructura diacrónica específica 

 

 

III. 

Análisis 

específico 

sincrónico 

 

7) Agrupar las declaraciones por tema 

8) Identificación de las unidades sincrónicas específicas 

9) Definición de la estructura sincrónica específica  

IV. 

Análisis 

genérico 

diacrónico 

 

  Alineación 

  Identificación de las unidades diacrónicas genéricas 

  Definición de la estructura diacrónica genérica 

V. 

Análisis 

genérico 

sincrónico 

 

  Interrogación de declaraciones y agruparlas por tema 

  Identificación de las unidades sincrónicas genéricas 

  Definición de la estructura sincrónica genérica 

Fuente: (Valenzuela-Moguillansky & Vásquez-Rosati, 2019, p. 125). 

 



108 

 

Valenzuela usa la analogía de tener mapas del mismo territorio construidos desde 

diferentes perspectivas: políticos, hídricos, climáticos, étnicos, etc.; en este caso, el territorio 

es la experiencia subjetiva que se mapea desde dos perspectivas: desde sus componentes 

diacrónicos o desde los sincrónicos, sin dejar de ser la misma experiencia.  

Para su artículo, Valenzuela-Moguillansky & Vásquez-Rosati (2019) llevaron a cabo 

una serie de entrevistas acerca de la interocepción del ritmo cardiaco, utilizando los 

resultados para explicar la aplicación de cada una de las etapas. La interocepción es la 

capacidad cognitiva de percibir lo que sucede adentro de nuestro cuerpo. Hasta ahora, como 

se ha venido testeando el nivel de interocepción de una persona, es a través de pedirle que 

cuente sus propios latidos y de acuerdo con la cantidad de latidos contados se calcula su nivel 

de interocepción.  

A pesar de que este concepto está generalmente aceptado, la veracidad de este método 

aún se debate entre la comunidad científica, ya que se cuestiona si la intención de contar 

altera o controla el ritmo, si realmente es el ritmo lo que se percibe u otra cosa, o si es posible 

siquiera percibir el ritmo cardiaco, ya que existen personas que no logran corroborar si les es 

posible percibir el ritmo de su corazón.  

En el experimento se les pide a las personas que observen si en el momento presente 

son capaces de escuchar su latido y contarlo. Pero para su investigación, las autoras 

exploraron una pregunta de investigación diferente: “¿qué hace la gente cuando se les pide 

que cuenten sus latidos?” (Valenzuela-Moguillansky & Vásquez-Rosati, 2019, p. 126). Para 

las primeras nueve etapas utilizaron una entrevista singular, lo que se define como análisis 

específico; y para las otras seis etapas, relacionadas con la comparación de estructuras, utiliza 

un grupo de entrevistas que define como análisis genérico. 

A continuación, se expondrán brevemente las etapas que Valenzuela-Moguillansky 

& Vásquez-Rosati (2019) agrupan en las cinco secciones del método de análisis 

microfenomenológico. Las primeras tres secciones corresponden al análisis específico, 

aplicables al análisis de las entrevistas individuales; y las dos últimas corresponden al análisis 

genérico, ajustable para cuando se cuenta con un grupo de entrevistas, previamente analizada 

en específico. 



109 

 

Es decir, en el análisis específico de cada una de las experiencias buscamos entender 

cómo se desarrolla (diacronía) la experiencia individual descrita por cada entrevistada, para 

luego entender cómo se caracteriza dicha experiencia (sincronía). Ambas estructuras se 

reportan y grafican por separado, para cada una de las entrevistas. 

Habrá investigaciones que solo recurran a observar una experiencia particular, por 

ejemplo, el caso de observar la experiencia subjetiva de un chamán. Pero para otras 

investigaciones, su objetivo será observar un grupo o un tipo de experiencia compartida, 

como el caso de esta investigación. De manera que, a partir de la estructura específica de 

cada una de las experiencias individuales analizadas, mediante la aplicación de la etapa 1 a 

la 9, se lleva a cabo el análisis genérico aplicando la etapa 10 a la 15. 

Sección I. Preparación de datos 

 Etapa 1. Preparación de datos 

El principal reto en esta primera etapa es transcribir la entrevista completa, incluyendo 

sonidos y marcas características del lenguaje hablado como: muletillas, entonaciones, 

muecas, señalizaciones, etc. Para capturar toda la información encarnada se recomienda 

grabar la entrevista en video, pero de no ser posible, el entrevistador debe tomar nota de los 

gestos físicos y señalizaciones silenciosas. 

Cada línea de la transcripción detallada debe ser enumerada, esto para dos objetivos: 

1) mantener la referencia del orden original de la entrevista, ya que, en los siguientes pasos 

del proceso, la entrevista se fragmenta y reorganiza para efectos del análisis, y 2) para 

reconocer fácilmente las declaraciones usadas que soportan y se utilizarán de ejemplo en 

cada categoría identificada. 

Etapa 2. Refinamiento de datos 

En esta segunda etapa, se segrega la información que no sirve para el análisis, identificando 

la que sí se utilizará. Para esto, se debe escuchar el audio de la entrevista completa al mismo 

tiempo que se lee la transcripción obtenida en la etapa anterior. Leer la transcripción y 

escuchar la entrevista en su ritmo natural es un paso que se considera fundamental para 



110 

 

identificar sutilezas de la descripción. Esto cobra mayor relevancia si la etapa de 

transcripción fue realizada por una tercera persona.  

En realidad, durante todo el análisis se regresará al audio original las veces que sean 

necesarias, para recordar los tonos de voz o las incidencias alrededor, como, por ejemplo, si 

entró una persona a la sala o había algún ruido externo. Para facilitar esto, además de 

enumerar los fragmentos o enunciados, se puede colocar el minuto que le corresponde del 

audio o video de la entrevista; esto ayuda para identificar más ágilmente la ubicación del 

fragmento en cuestión. 

En esta etapa de refinamiento se suele reacomodar la enumeración inicial de la 

transcripción, particularmente si la transcripción la realiza una tercera persona. En general, 

se recomienda mantener enunciados cortos a modo de unidad de análisis. Es importante 

enumerar todos los fragmentos de la transcripción antes de comenzar a eliminar, seleccionar 

o seccionar cualquier cosa. 

Todavía en la siguiente etapa es posible reenumerar los enunciados, pero lo 

importante es que se deje registro trazable de estas decisiones a lo largo de cada etapa, porque 

en las etapas siguientes el número asignado a cada fragmento de la entrevista será el que le 

acompañará a lo largo de todo el análisis y mapeo de la estructura de la experiencia. 

Entre la información que no sirve para el análisis, y es descartable desde esta etapa, 

se encuentra: audios inteligibles, saludos y formalidades de la entrevista, datos que refieran 

a experiencias “en general”, o que incluyan pronombres indefinidos, por ejemplo: 

“cualquiera se pondría contento”, “las navidades siempre son nostálgicas”. 

También serán descartadas todas las intervenciones de la entrevistadora; pero como 

se apuntó, deben de mantenerse en la transcripción original y secuenciarlas junto con todo el 

guion, para posteriormente eliminarlas y dejar la trazabilidad de esto. Esto debido a que 

durante el proceso iterativo del análisis con frecuencia se regresa al guion original, para 

asegurarse que el enunciado que se analiza no haya respondido a una inferencia previa de la 

entrevistadora, es decir, un simple “ajá”, o “mmm”, puede empujar la respuesta de la 

entrevistadora. 

Finalmente, la información satelital debe de ser excluida. A pesar de que parte de las 

habilidades desarrolladas como entrevistadora microfenomenológica consisten en ayudar al 



111 

 

entrevistado a mantenerse alejado de este tipo de descripción, esta manera de describir una 

experiencia es la más frecuente, y dependiendo de cada persona, será más o menos 

complicado mantenerlos alejados durante el transcurso de la entrevista, haciendo más 

compleja la filtración de datos procesales. La información satélite incluye: descripción de 

contexto, conocimiento teórico, creencias, juicios e interpretaciones.  

En este punto, aunque el contexto se considera información satelital, se recomienda 

no descartar en esta etapa todavía, ya que aún es necesario en la siguiente etapa para 

comprender el sentido general de la descripción de la experiencia. En algunos casos, la 

información satélite en esta primera etapa puede no ser tan evidente, de manera que en la 

siguiente etapa se le dedica mayor tiempo de análisis para descartar. 

Etapa 3. Seleccionar el texto para analizar 

Ya con una lista de fragmentos enumerados refinado, en esta etapa se identifican los 

segmentos que describen las dimensiones procesales de la experiencia, que a modo de 

declaraciones son las que se utilizan para aplicar el análisis microfenomenológico. 

Insistimos, es necesario llevar el registro del criterio de selección, a través del cual se 

descartan o se eligen los fragmentos de la entrevista. Cada declaración debe ser inscrita con 

el número identificador de línea que ocupa en la transcripción original de la entrevista, para 

mantener el registro de su ubicación original para futuras referencias (p. 128). 

La manera de filtrar la información de la transcripción es con base en la descripción 

procesal de la experiencia particular descrita desde la perspectiva corporeizada (p. 126). Al 

seleccionar los datos provenientes de la descripción procesal, se deben descartar aquellos 

datos que no cumplen con esta característica; por ejemplo, creencias u opiniones, o datos que 

responden a una inferencia o pregunta inductiva del entrevistador. A menos que el 

entrevistado rechace la inferencia y rectifique el dato, lo cual incluso es un indicador del 

estado de evocación en el que se encuentra, de manera que no responde a la inducción del 

entrevistador y corrige. 

Durante el entrenamiento sobre la aplicación de la entrevista microfenomenológica, 

Claire Petitmengin enfatiza en que se debe de evitar por completo las preguntas inductivas, 



112 

 

ya que alteran el proceso de investigación en primera-persona al que se está acompañando al 

entrevistado, propiciando la información satélite (Petitmengin, 2021b).  

Esta información satélite es útil para una primera descripción de la situación, de donde 

se tomará la experiencia singular por explorar. Sin embargo, no se considera parte de la 

descripción procesal de la experiencia, aunque la información satélite puede también fungir 

como un indicador del nivel de intensidad y calidad de la evocación, así como del sentido 

global y los aspectos temporales de la descripción de la experiencia (p. 127). 

Sección II. Análisis específico diacrónico 

Como ya se explicó anteriormente, el objetivo del análisis diacrónico es entender la evolución 

temporal de la experiencia descrita. Esto se hace por medio de fragmentar la descripción en 

unidades (p. 128), al aludir a lo que Petitmengin et al., (2018) refieren como categoría 

descriptiva. Estas unidades diacrónicas deben ser organizadas jerárquicamente, de acuerdo a 

su nivel de detalle o fragmentación en relación con el momento específico de la experiencia 

que describen. 

Etapa 4. Re-secuencia de la descripción  

Generalmente, la cronología en la que una experiencia es descrita es diferente a la cronología 

de la experiencia misma. De manera que las declaraciones seleccionadas deben ser 

organizadas de acuerdo con la cronología original-descrita de la experiencia, y una vez 

teniendo el análisis de la temporalidad de la experiencia se re-secuencia las declaraciones 

seleccionadas en alineación a este.  

Esto se realiza a través de dos pasos; primero se identifican los momentos, para a 

continuación reorganizar los momentos. La utilización del término “momento” se refiere a 

una unidad diacrónica inespecífica (UDI), ya que no tiene un lugar, ni una duración específica 

dentro de la secuencia de la descripción de la experiencia. Por ejemplo, a lo largo de la 

descripción, el entrevistado puede ir y venir a un mismo momento, i.e.: “recuerdo cuando 

sonó la campana”, “eso sucedió después de que sonó la campana”, “tenía dolor de cabeza, y 

el sonido de la campana fue doloroso”.  



113 

 

Aunque estas declaraciones pudieron haberse hecho en diferentes momentos a lo 

largo de la descripción de la experiencia, corresponden al mismo “momento” de la 

experiencia vivida en su cronología original. Una vez que las declaraciones son asignadas a 

un momento dado, se procede a reorganizarlas, como ya se mencionó, con base en la 

temporalidad original de cada momento para enumerar cronológicamente cada grupo de 

declaraciones. 

Etapa 5. Identificación de unidades diacrónicas específicas 

En esta etapa se realiza el interrogatorio iterativo de los datos para aumentar la identificación 

fragmentada de las unidades diacrónicas, que caracterizan la evolución temporal de una 

experiencia (p. 128). El objetivo al comenzar a identificar estas unidades es clasificarles 

como fases, subfases o sub-subfases, dependiendo de su aparición en la secuencia temporal 

de la experiencia. 

Generalmente, una fase corresponde a un grupo de procesos, y las subfases a los 

procesos, además de las sub-subfases, que corresponden a acciones concretas. Es decir, en 

relación con la discronía, conforme se analizan los datos transcritos se van encontrando estos 

elementos que, como ya se decía, no siempre son descritos en orden cronológico. Aunque la 

entrevistada en primera instancia intenta describir la cronología, en realidad es durante el 

proceso microfenomenológico que se revelan elementos que modifican esta cronología 

superficial o primaria, y que se termina de alinear durante el análisis.   

La segregación de las fases y subfases deben mostrar la jerarquía en la secuencia de 

la experiencia. Por ejemplo, si se detecta una Fase 1 – Antes de decir mi opinión, quizá se 

puede detectar una Subfase 1.1 – Pensamientos previos a abrir la boca; en donde, a su vez, 

se podría clasificar las Sub-subfase 1.1.1 – Pensamiento de ansiedad, SSF 1.1.2 - 

Pesamientos de urgencia, SSF 1.1.3 – Pensamientos compasivos; todo esto, en relación con 

el orden de aparición en la cronología de la experiencia. 

Etapa 6. Definición de la estructura diacrónica específica 

Una vez que se tienen identificadas las unidades diacrónicas, se procede a definir la estructura 

de la experiencia analizada, en este caso, la estructura diacrónica. La manera más eficiente 



114 

 

para esto es hacerlo de manera gráfica, verbigracia, con un diagrama de línea de tiempo, 

identificando la referencia asignada de los enunciados de la transcripción que sostienen cada 

elemento incluido en la línea de tiempo. 

Para la diacronía, el objetivo es explicitar cada elemento incluido en el desarrollo de 

la experiencia, agrupado en Fases y Subfases. Al seguir con el ejemplo de “dar mi opinión”, 

el diagrama mostraría la Fase 1 – Antes de decir mi opinión, que refiere a un micro-momento 

previo al momento de abrir la boca para expresar la opinión. Esta es una muestra de cuando 

la cronología de la experiencia analizada difiere de la descrita inicialmente. Es decir, quizá 

la cronología descrita en un inicio comenzaría con “el momento en que digo lo que opino”, 

pero en realidad hay algo que sucede justo antes de esto, o incluso simultáneamente al 

momento de abrir la boca o mientras estoy expresando la opinión, de manera que al 

clasificarlas como subfases le damos sentido al diagrama de línea de tiempo.  

Es común que durante la definición de la estructura diacrónica surjan elementos que 

no se tenían contemplados en la hipótesis, y que aportan pistas nuevas para regresar con la 

entrevistada para explorar micro-momentos específicos que nos acerquen a contestar la 

pregunta de investigación, o incluso a generar nuevas preguntas. Así como en el ejemplo de 

la epilepsia (Petitmengin 2010), donde un hallazgo importante fue revelando la estructura 

diacrónica al mostrar que antes del episodio epiléptico las personas perciben información que 

les anuncia el episodio, en algunos casos, con días de antelación. 

Esta diacronía se explora durante la entrevista microfenomenológica, y dependiendo 

de la pregunta de investigación se profundizará mayoritariamente en la diacronía o en la 

sincronía, pero ambas deben cubrirse durante la entrevista. Así, el análisis impulsará entonces 

cada elemento y dará claridad sobre dónde colocarle en la línea del tiempo en la estructura 

diacrónica. Idealmente, posterior a un primer análisis de la transcripción, se vuelve a 

entrevistar a la misma persona para amplificar cualquier dato que queda en duda durante la 

primera ronda de análisis, y así tener la posibilidad de refinar los datos.  

Sección III. Análisis específico sincrónico 

El análisis sincrónico se enfoca en los elementos que caracterizan la experiencia. De manera 

que, aunque se utiliza la misma transcripción, el enfoque del análisis es diferente para agrupar 



115 

 

e identificar las unidades sincrónicas específicas. Para la sincronía no tiene relevancia el 

orden secuencial de los micro-momentos que componen la experiencia, sino sus 

características de textura, temporalidad, tono emocional, profundidad, sensomotora, etcétera. 

Etapa 7. Agrupar las declaraciones por tema 

Durante esta etapa, se revisan de nuevo todos los enunciados de la transcripción original para 

identificar temas comunes entre ellos, y agruparles o identificarles por temática o 

característica. Por ejemplo, las características relacionadas con temperatura o con la noción 

tiempo-espacio, o con/sin dato corporal, entre otros.  

De nuevo, es importante mantener la numeración original de los enunciados de la 

transcripción. Si es necesario dividir alguno de ellos o duplicarlo, ya que incluye más de una 

característica o temática, se pueden utilizar incisos (16, 16.1, 16.2…), para soportar la 

rastreabilidad del enunciado, y así indicar que el mismo enunciado está incluido en diferentes 

grupos analizados.  

Se recomienda que, a la par que se identifica un tema agrupador, se describa de que 

hablan esos enunciados, justo para corroborar y documentar la lógica de agruparlos en la 

misma temática. Por ejemplo, si la característica agrupable es “noción tiempo-espacio”, los 

enunciados agrupados en este tema responderían en la columna “de que habla”, con algo 

como “describe que no recordaba donde estaba”, “el tiempo se le pasó volando”, “no 

recordaba que día era”, etcétera. 

Etapa 8. Identificación de las unidades sincrónicas específicas 

Al igual que las otras etapas, el proceso iterativo de interrogación es fundamental para 

permitir la identificación de las unidades de análisis. Una vez agrupados los enunciados por 

temas, se procede a buscar las unidades sincrónicas específicas de cada entrevista analizada. 

Con esto se pretende llegar hasta la abstracción más reducida de la característica del micro-

momento analizado (p. 132). 

Por ejemplo, si fuera una característica descrita como “adentro del cuerpo”, un primer 

nivel de abstracción sería “oscuro”; un segundo nivel “imagen interna” y un tercer nivel de 

abstracción sería “característica de esa imagen interna” (p. 133). Al documentar estos niveles 



116 

 

de abstracción, pongamos el caso, en una hoja de Excel, no se debe perder de vista que este 

acomodo servirá de guía para la definición de la estructura.  

De manera que, incluso desde la siguiente etapa, puede surgir la necesidad de regresar 

a esta etapa para revisar las interacciones y ajustar. Como bien describe Valenzuela, el 

proceso es iterativo en todas sus fases y no es lineal definitivo, sino que muchas veces en las 

fases posteriores se perciben datos que requieren regresar a reordenar o reclasificar. Lo 

importante es siempre documentar la trazabilidad de estos cambios. 

Etapa 9. Definición de la estructura diacrónica específica 

Como describimos en la etapa 6, la mejor manera de definir la estructura diacrónica de cada 

entrevista es de manera gráfica. Para el caso de la diacronía, es común utilizar una red 

semántica que ayuda a mostrar las dimensiones de la caracterización de la experiencia y sus 

componentes. Al final, lo que busca responder de manera gráfica la diacronía es “cómo es la 

experiencia de…” Ya en el siguiente capítulo se podrá apreciar cómo se ven estos mapeos y 

graficados, ya con los resultados obtenidos de la aplicación de nuestro análisis. 

Para la Sección IV. Análisis Genérico Diacrónico, y la Sección V. Análisis Genérico 

Sincrónico, que conjuntan las etapas 10 a 15, es básicamente lo mismo que acabamos de 

describir en la Sección II y III, con la diferencia de que el análisis se lleva a cabo con los 

enunciados de todas las entrevistas realizadas.  

Habrá investigaciones que solo se queden con el análisis específico de la entrevista, 

como sería en el ejemplo de observar la experiencia de un determinado chamán; pero si lo 

que nos interesa es observar, por ejemplo, la experiencia del tipo chamánica, entonces tras 

entrevistar a varios personajes, primero se lleva a cabo el análisis de la estructura específica 

de cada entrevistado, para posteriormente realizar el análisis de la estructura genérica del tipo 

de la experiencia observada, a decir en este ejemplo, de la estructura genérica de la 

experiencia chamánica. 

De manera que, para los análisis genéricos, se realiza un consolidado de todos los 

enunciados transcritos de las entrevistas, respetando las numeraciones originales, pero, 

además, agregando el identificador de cada una de ellas; esto es, para las entrevistas A, B, C, 



117 

 

los enunciados serían A1, A2, A3, B1, B2, B3, C1, C2, C3. Esto para aplicar las etapas de 

cada análisis, tanto diacrónico como sincrónico, pero ahora buscando la estructura genérica.  

Se requiere de mucho orden y sistematización para preservar la trazabilidad. Además, 

el reto de graficar entrevistas con diversos enunciados requiere de habilidad analítica bien 

sostenida por técnicas documentales. De manera que, para el graficado, se pueden usar 

herramientas como PowerPoint, o plataformas como Miro o Lucidchart, que ofrecen 

alternativas gratuitas con la condición de que la información subida sea pública o de uso libre 

por los usuarios de la plataforma, así que vale la pena tener precaución en su uso gratuito. 

En la praxis, la mayor complejidad de este tipo de análisis profundo que propone la 

microfenomenología es su correlación con los tiempos de entrega y presupuestos para la 

investigación, ya que como Petitmengin asienta, la experiencia humana es compleja, y con 

esta metodología solo estamos mirando micro-momentos ya de por sí complejos. 

 De manera que la observación de la experiencia humana es en cierta forma 

inconmensurable, en particular por su cualidad interconectada que, debido a su naturaleza de 

surgimiento co-dependiente, la hace difícil de fraccionar, seccionar o rebanar en pedazos, 

como hacen los neurocientíficos con el cerebro, anhelando encontrar todas las respuestas en 

un microfragmento de la realidad compleja interconectada.  

Paradójicamente, con la aplicación de esta metodología, y como lo describe 

Petitmengin et al. (2018), más como un efecto colateral de la aplicación del análisis 

microfenomenológico, que, como una propuesta de la autora, una y otra vez las estructuras 

genéricas muestran que la experiencia más personal termina siendo en cierta forma la más 

universal (Emerson citado por Schoeller y Dunaetz, 2018, p. 128).  

3.5 Etnomicrofenomenología. Una metodología interdisciplinaria 

Hasta este punto se ha dejado ver la complejidad de nuestro objeto de estudio, que radica en 

la experiencia subjetiva, y de cómo la aplicación de la metodología microfenomenológica 

propone una salida para ello. No obstante, esta investigación conlleva un reto adicional, pues 

propone observar la experiencia en su contexto. Ese contexto, indica Petitmengin, se necesita 

omitir o suspender para poder diagramar la estructura de la experiencia. De manera que, a la 



118 

 

vez que la propuesta metodológica termina siendo la principal aportación en términos de 

innovación de esta tesis, resulta ser el reto más grande por sortear. 

En el siguiente capítulo se describirá en profundidad la implementación de la 

metodología y los hallazgos, pero desde ya se puede anticipar que esta investigación 

solamente es el humilde inicio de una gama de posibilidades que se vislumbran para la 

implementación y diseño de nuevas miradas pertinentes para la investigación de la 

experiencia subjetiva en campo, y aporta nuevas propuestas para afinar futuros protocolos, 

más que resultados conclusivos. 

Fue así que, para atender al reto metodológico que representaba esta investigación, se 

propuso la aplicación de una metodología interdisciplinaria, y se recurrió a la metodología 

microfenomenológica que posibilitó la observación y análisis sistemático de la experiencia 

subjetiva, aplicándola a la par de la metodología etnográfica, siendo el referente por 

excelencia para cualquier estudio realizado en el contexto (conocido como trabajo de campo), 

de ahí que le denominamos etnomicrofenomenología. 

El problema de ser yo, para observar al otro. La etnografía  

Somos seres contextualizados. Resulta erróneo pensar en la posibilidad de separar a la 

persona de su contexto, por ejemplo, a través de separarlo de su comunidad y llevarle a un 

laboratorio en la ciudad. Ciertamente, el contexto depende del territorio, pero no es solo el 

territorio, ni está en el territorio; en realidad llevamos el contexto en nosotros; además, como 

el resto de las cosas de esta realidad, también es mutable.  

Sin embargo, para la investigación de prácticas colectivas, como la colaboración, es 

frecuente que quienes investigan en laboratorio este tipo de experiencia humana, publican 

sus resultados y alertan que los resultados pueden variar cuando la experiencia sucede en el 

contexto del individuo observado, a decir, en su hábitat-habitus (Bourdieu, 2007, p. 107). 

Además, se reconoce que hay variables imposibles de replicar en el laboratorio, como, por 

ejemplo, lo que el sujeto reconoce como su comunidad y las reglas socioculturales explícitas 

e implícitas que la circundan (Ostrom, 1990). 

Generalmente, este reto se registra para el hábitat-habitus del sujeto de estudio, pero 

debido a que la observación nunca es independiente del observador (efecto observador), 



119 

 

también está implicado el hábitat-habitus de la investigadora. Desde sus inicios, la 

antropología dio cuenta de que para observar al otro se necesita ir a donde el otro es otro, 

pero pronto se cayó en la cuenta del reto que representa ver a otro desde ser un yo.  

De aquí la necesidad de una metodología que habilitará a observar al otro sin que 

interfiriera el yo del investigador, surgiendo la metodología etnográfica. Para atender a este 

reto, Malinowski (1986) esbozó el método etnográfico en su famosa obra Los argonautas del 

Pacífico Occidental, donde describe puntualmente la estrategia de lo que hoy se llama 

observación participante, y deja en claro la pieza fundamental para él: “alejarse de los 

blancos, ya que solo así se hace el esfuerzo de dejar de pensar como blanco” (p. 24).  

Este último aspecto es, como bien sabemos, un objetivo difícil de lograr para la mente 

humana, por las razones que ya se han expuesto. Resulta una coincidencia histórica, que se 

antoja como una inferencia indicial,46 el hecho de que Malinowski desarrollara el método 

etnográfico a partir de la necesidad de separarse del “pensar como blanco”. Es decir, en 

términos husserlianos, Malinowski advirtió que tenía que suspender su actitud natural de ver 

como blanco, para poder observar al otro.  

Y aunque Husserl (1859-1938) y Malinowski (1884-1942) fueron contemporáneos, 

es imposible saber si Malinowski conocía las ideas de Husserl,47 o si simplemente a través 

de la observación de la realidad llegó a la misma conclusión (premisa fenomenológica), 

dándose cuenta de este filtro de su mente y de la necesidad de eliminarlo. De cualquier forma, 

Husserl estaría satisfecho de reconfirmar su postura sobre la fenomenología como la Primera 

Filosofía base de toda ciencia (Husserl, 2019). 

De este modo, para lograr este objetivo identificado, Malinowski proponía vivir en el 

mismo lugar del sujeto de estudio (opuesto a acampar con los blancos de aquellos días) y 

acompañarle en todas sus actividades. Consideraba un éxito para la inmersión en el contexto 

lograr involucrase en las actividades cotidianas:  

 
46 Véase Ginzburg, C., (1999), Indicios. Raíces de un paradigma de inferencias indíciales. En Mitos, emblemas, 
indicios. Morfología e historia, Gedisa, pp. 138-164. 
47 Husserl publicaba en Alemania en 1913 su famoso libro Ideas I (Ideas relativas a una fenomenología pura y 
una filosofía fenomenológica. Libro Primero), y ese mismo año Malinowski publicaba en Gran Bretaña su 
primera obra importante, La familia entre los aborígenes australianos. Es hasta 1922 cuando publica Los 
argonautas del Pacífico Occidental, donde describe su metodología etnográfica. 



120 

 

A través de este trato natural se aprende a conocer el ambiente y a familiarizarse con 

sus costumbres y creencias […] Esta es toda la diferencia que hay entre zambullirse 

esporádicamente en el medio de los indígenas y estar en auténtico contacto con ellos. 

[…] Para el etnógrafo significa que su vida en el poblado –en principio una aventura 

extraña, a veces enojosa, a veces cargada de interés– toma pronto un curso natural 

mucho más en armonía con la vida que le rodea (Malinowski, 1986, pp. 24-25). 

Ciertamente, quienes hacemos trabajo de campo sabemos que transforma. Vivir en el 

contexto del objeto-sujeto de estudio implica una observación encarnada, llena de olores, 

texturas, sensaciones, emociones, que comienza generalmente como una incomodidad frente 

a lo diferente, donde nuestra actitud natural-cultural se resiste. Quizá por eso hay quien 

minimiza esta incomodidad con breves visitas para solo “hacer poblado” (p. 24), o incluso 

quien prefiere evitarlo por completo, al traer a los sujetos al laboratorio, al contexto del 

investigador donde se siente cómodo, en el cual su actitud natural no es un problema a sortear. 

Si bien la etnografía incluye herramientas únicas y pertinentes para la inmersión en 

campo, específicamente este reto “de dejar de pensar como blanco” –en términos 

malinowskianos– parece no encontrar el vehículo adecuado para su aplicación en términos 

del epoque. Es claro que la etnografía lleva siglos reconociendo clara y abiertamente este reto 

–llevándole la delantera a otras disciplinas aún ciegas al respecto–, pero es un hecho que 

muchos textos etnográficos escritos desde la mirada hegemónica se construyeron desde una 

mirada colonialista, blanca (De Sousa, 2010b).  

Esto no es una crítica ciega a la antropología y la etnografía, por el contrario, darse 

cuenta de la actitud natural (“pensar como blanco”) fue un gran paso cognitivo. Es más bien 

a modo de autocrítica señalar que no sabemos cómo dejar de hacerlo, es decir, no tenemos 

herramientas claras para lograr el epoque. Y en este punto hay que recordar todas las páginas 

anteriores de este trabajo, donde se intentó explicar que se habla de un reto complejo para la 

mente humana. El propio Husserl y los fenomenólogos europeos que le siguieron fueron 

juzgados de no lograr un vehículo pragmático para lograr el epoché (Varela et al., 1991, pp. 

31-33). 

Reconocer que se necesita “dejar de pensar como blanco”, y realmente hacerlo, es la 

eterna diferencia entre teoría y praxis. Es decir, no se debe perder de vista el gran reto 



121 

 

cognitivo que se anhela sortear, de manera que, aunque se cuente con una metodología, sea 

malinowskiana, husserliana o microfenomenológica, es pertinente advertir que poner en 

práctica la epoché es un reto enorme para cualquier mente.  

Es así que el reto metodológico al que se enfrenta esta investigación propicia la 

implementación de una metodología híbrida aplicable en campo, en las cual se alternen dos 

técnicas cualitativas: la etnografía y la microfenomenología, derivando en lo que denominé 

como etnomicrofenomenología; que conlleva retos particulares para poner a dialogar a estas 

metodologías. 

La presente investigación tiene el reto de ser precursora en la implementación de la 

microfenomenología en campo. Para esto, la etnografía empleada deberá renunciar a 

información que clásicamente es materia prima para su análisis, ya que para la 

microfenomenología se apunta como algo satelital a excluir. Como sea, esta aplicación 

hibrida parece ser pertinente para el estudio de la ciencia humana, e innova en la exploración 

metodológica al abrir nuevas puertas en la investigación.  

La etnomicrofenomenología 

Tras conocer esta nueva metodología, fue evidente cómo la microfenomenología favoreció 

para cubrir el hueco metodológico que surgía a la par de la pregunta de investigación que 

derivó de los hallazgos precedentes en el estudio del grupo queretano. Este vacío que dejaba 

la aplicación exclusiva de la etnografía implicaba el reto de poner a dialogar a ambas 

metodologías, con el objetivo de diseñar una metodología híbrida y poder habilitar un 

protocolo de investigación aplicado en campo. 

Si bien en el siguiente capítulo se describirá con detalle dicho protocolo, en este 

apartado se mostrará cuál fue la coyuntura de las metodologías a través de iluminar los bordes 

entre ambas, en específico donde pareciera existir contradicción. Esto con la intención de 

tener claridad a la hora de definir la mejor estrategia de combinarlas en aras de responder a 

la pregunta de la presente investigación. 

Así bien, desde la perspectiva etnográfica, el principal reto al que se enfrenta la 

investigadora cuando hace trabajo de campo es establecer la confianza con las personas 

contactadas. La etnografía privilegia la inversión de tiempo para “ganarse la confianza” de 



122 

 

la entrevistada y poder así conocer su experiencia. En este sentido, la mirada de la 

microfenomenología es opuesta, aunque no contradictoria.  

Es decir, la microfenomenología no niega la importancia de “generar confianza” entre 

la investigadora y la entrevistada, de hecho, la reconoce como fundamental para el proceso 

de coinvestigación de la experiencia de la informante. Sin embargo, esta confianza se 

establece con la lectura del protocolo inicial, y se refuerza con el modo de hacer las preguntas. 

Adicionalmente, el parafraseo tiene un efecto especial, donde el entrevistado reafirma la 

confianza durante la entrevista. Asimismo, Petitmengin (2006) hace énfasis en la importancia 

de ser gentiles al momento de pedirle a la entrevistada que regrese cuando se ha alejado de 

la evocación de la experiencia (p. 254).  

Ciertamente la etnógrafa, cuando hace entrevistas semiestructuradas o abiertas en 

campo, aplica técnicas similares, como parafrasear o repetir lo que dijo la entrevistada, así 

corrobora que el mensaje está siendo recibido. Sin embargo, la diferencia más radical podría 

ser lo relacionado con las preguntas “vacías de contenido”. Como ya se explicó 

anteriormente, el objetivo de este tipo de preguntas es evitar inducir la respuesta (p. 248), las 

cuales, en cierto modo, son desalentadas en la etnografía, ya que la observación participante 

malinoswkiana nos alienta a mimetizarnos con la informante. 

Ambas metodologías cumplen con una función, tanto la perseguida por la 

microfenomenología de vaciar de contenido las preguntas, como la etnografía, que utiliza e 

infiere contenido como proceso de familiarización entre la entrevistada y la entrevistadora; 

ya que esta es la forma más común en que estamos habituados a interactuar socialmente, lo 

cual implica que las preguntas vacías de contenido pueden resultar incómodas o limitantes 

para la entrevistadora, ya que son contraintuitivas al modo en que se genera confianza en 

campo.  

En cierta medida, esto se debe a que la microfenomenología se diseñó y se ha aplicado 

generalmente en contextos de laboratorio, lo que implica un común acuerdo más horizontal 

pre-asumido entre ambas partes (investigadora-entrevistadora y entrevistado). Pero, aunque 

se lograra recrear una especie de laboratorio en campo, es decir, asignar un espacio específico 

a modo de contenedor de las entrevistas –a decir, lo que lleve a cabo en los locales que tienen 

las mujeres para llevar a cabo sus reuniones–, suceden interacciones antes y después de la 



123 

 

entrevista oficial que, en términos malinowskianos, son parte de la observación, y ahí las 

preguntas libres de contenido parecen no tener sentido. 

De ahí la decisión de diseñar este protocolo híbrido, que responda a la analogía de 

poner a dialogar a ambas metodologías de acuerdo con su pertinencia, y así evitar entorpecer 

el trabajo de la investigadora y no generar incomodidad en las entrevistadas. De tal suerte, se 

construyeron preguntas semiestructuradas para cumplir el objetivo de conectar con el 

contexto de la entrevistada, para después intentar hacer las preguntas vacías de contenido. 

Ello implicó un gran reto. 

Adicional a este reto, la apuesta metodológica era llevar a cabo la mayor cantidad de 

entrevistas posibles,48 en aras de buscar algo que pudiera parecer a una estructura genérica 

de la experiencia del tipo “ver nuestro futuro juntas”. Para lo cual, el primer impedimento 

sería el tiempo de escritorio necesario para llevar a cabo el trabajo de análisis de todas esas 

entrevistas.  

Siendo una investigación con recursos limitados, no había la posibilidad de hacer 

entrevistas largas, como suelen ser las entrevistas microfenomenológicas, con un promedio 

de una a dos horas por persona en varias sesiones. Sumando las horas de entrevista-grabación, 

transcripción y finalmente de análisis, sería simplemente inalcanzable para mi programa de 

doctorado. 

De manera que la decisión fue diseñar entrevistas cortas, propiciadas por el diseño de 

solo tres preguntas. De todos modos, en la praxis, sabemos que en campo una sola pregunta 

puede bastar para que la entrevistada hable por muchos minutos, incluso horas. A diferencia 

de los tiempos rígidos de laboratorio, en campo nunca vamos a interrumpir a una entrevistada 

que quiere seguir hablando.  

A sabiendas de esto, se consideró relevante y coherente respetar los procesos 

horizontales de la Masehual, haciendo la invitación abierta a todas las mujeres de la 

organización, y respetando su libre decisión de participar en la entrevista; contrario a decidir 

unilateralmente el número de entrevistas y definir un modo de selección de las entrevistadas. 

Evidentemente esto conllevó el riesgo de tener que realizar cientos de entrevistas, o solo una 

 
48 La Masehual es una organización integrada por alrededor de 130 miembros. 



124 

 

o dos; pero por fortuna, el número de mujeres que decidieron participar fue representativo y 

manejable (véase capítulo 4). 

Otra aparente contradicción, que resultó en una coyuntura estratégica, es que desde la 

perspectiva del análisis microfenomenológico, en una sola frase se pueden encontrar los 

elementos de la estructura de la experiencia. Es decir, como Claire Petitmengin me explicó 

cuando le externé esta preocupación de llevar a cabo entrevistas cortas, tener pocos minutos 

de entrevista no niega la posibilidad de detectar una estructura genérica de la experiencia 

observada. Y así fue como sucedió. 

Quizá el efecto de una entrevista corta, desde la perspectiva de la 

microfenomenología, es en relación con el refinamiento característico de la estructura de la 

experiencia. Es decir, en el ejemplo de la interocepción de Valenzuela-Moguillansky & 

Vásquez-Rosati (2019, p. 142), ellas llegan a un nivel nítido de descripción de las 

características de la experiencia, al darse cuenta del latir del corazón, que incluye sonidos, 

colores, temperaturas, agentividad, redirección de la atención y más; lo cual se logra con el 

refinamiento del análisis y junto con diversas rondas de entrevistas microfenomenológicas. 

Además, las entrevistas cortas también pueden reducir aquello con lo que se suele 

“llenar” muchos minutos de conversación: juicios, opiniones, discursos, filtros cognitivos; 

que son información satélite para la microfenomenología, ya que no se consideran parte de 

la estructura de la experiencia. Esto genera otra contradicción debido a que, como se 

mencionó anteriormente, para la etnografía estos son elementos fundamentales del contexto 

base de estudio de la antropología en general; y para el caso particular de esta investigación, 

no se estaría privilegiando. 

Otro elemento básico que la etnomicrofenomenología debe considerar, es que hacer 

trabajo de campo implica reconocer que a partir de que uno se sitúa en el campo de estudio, 

las variables están fuera del control de la investigadora; como se suele decir en antropología: 

el campo lo modifica todo. Se sabe que cualquier estrategia de campo diseñada en el 

escritorio, será alterada en el encuentro con el contexto. De ahí que el etnógrafo recurre con 

frecuencia a la entrevista abierta.  

Es decir, se puede diseñar una entrevista cerrada a modo de encuesta, también una 

entrevista semiestructurada nos sirve de guía, pero lo que termina sucediendo frecuentemente 



125 

 

es una entrevista abierta, donde la investigadora debe de ir ajustándose “en vivo” a la apertura 

y respuestas de sus entrevistadas, así como de las situaciones varias que suceden alrededor 

de donde se lleva a cabo la entrevista.  

Considero que esta fue una de las partes más complicadas de aplicar para esta 

metodología híbrida. Especialmente porque no pude invertir el tiempo suficiente en 

profundizar en el cómo de la experiencia, como lo haría en una entrevista meramente 

microfenomenológica. Y durante las entrevistas se puede apreciar cómo iba y venía entre 

preguntas vacías de contenido, replicando el contenido, entrecruzadas por preguntas abiertas, 

replanteando las preguntas semiestructuradas diseñadas. 

La mayor preocupación al diseñar e implementar esta etnomicrofenomenología era 

que, al ser una innovadora metodología híbrida, surgía la duda sobre qué tipo de transcripción 

se iba a obtener como materia prima para llevar a cabo el análisis microfenomenológico; es 

decir, no se tenía claridad si se obtendría el suficiente material que llevara a observar la 

estructura de la experiencia objeto de estudio de la presente investigación.  

A este respecto, con la retroalimentación de Petitmengin acerca de que una sola frase 

puede mostrar los elementos de la estructura, la importancia recayó en el análisis fino de los 

enunciados de la trascripción obtenida de las entrevistas aplicadas. Esto ocasionó que cobrara 

peso la aplicación del método microfenomenológico de análisis de la entrevista, buscando 

elementos que ayudarán a sostener lo que pudiera identificarse como estructura genérica de 

la experiencia subjetiva del tipo “ver nuestro futuro juntos”. 

A continuación, resumo lo que sucede con la aplicación de esta metodología híbrida 

que nombro como etnomicrofenomenología: 

a) Las técnicas etnográficas habilitan el diseño de la estrategia de campo y el diseño de la 

entrevista corta (tres preguntas),  

b) así como las técnicas de inmersión y ajuste durante las estadías de campo;  

c) la microfenomenología aporta la consciencia del epoché durante todo el proceso y,  

d) especialmente, a través de las preguntas vacías de contenido,  

e) siendo la mayor aportación de la microfenomenología el análisis sistematizado de la 

transcripción de las múltiples entrevistas y graficado de la estructura de la experiencia. 



126 

 

A continuación, en el siguiente cuadro se destaca la representación gráfica de cómo 

interactúan los métodos en la aplicación de la etnomicrofenomenología. En la práctica es un 

vaivén, un ir y venir entre métodos, siendo la aplicación de la entrevista la que los vincula y 

entrecruza. Y aunque ya en la aplicación de la metodología no es necesario reidificar dónde 

están los límites de una y de otra, sí es importante estar conscientes de las contradicciones 

mencionadas en los párrafos anteriores, para evitar conflictos metodológicos. 

Al final, la riqueza de la interdisciplinariedad radica en la habilidad para saber poner 

a dialogar las disciplinas o metodologías, como en este caso, aprovechando la coyuntura sin 

perder de vista las contradicciones. Por ello, a lo largo de los capítulos de esta tesis se puede 

leer, verbigracia, el contexto de las mujeres entrevistadas que una metodología ignora, y que 

para la otra es fundamental situarlas; y es decisión de la investigadora interdisciplinaria qué 

camino tomar para lograr el objetivo de investigación. 

Figura 8. Representación gráfica de etnomicrofenomenología  

 

 

 

 

 

Figura 8 Representación gráfica de Etnomicrofenomenología 



127 

 

CAPÍTULO 4. LA EXPERIENCIA VIVIDA DE LAS MASEHUAL SIUAMEJ 

MOSENYOLCHICAUANI – “TU FUERZA Y MI FUERZA UNIDAS” 

4.1 Introducción al contexto de las Masehual Siuamej Mosenyolchicauani   

La organización formada por las mujeres nahuas es una cooperativa que ha llegado a tener 

hasta 200 socias. Al momento en que se llevó a cabo esta investigación, contaba con 130 

socias de la cooperativa, de las cuales 55 participan como socias del Hotel Taselotzin. Las 

mujeres de la Masehual provienen de seis comunidades ubicadas en los alrededores de 

Cuetzalan, Puebla, México: San Andrés Tzicuilán, San Miguel Tzinacapan, Xiloxochico, 

Chicueyaco, Cuauhtamazaco y Pepexta. 

Figura 9. Ubicación de las comunidades participantes, Sierra Noreste de Puebla, en Google 

Maps

 
 

 El estado de Puebla cuenta con 217 municipios, siendo el segundo estado con más 

municipios después de Oaxaca. En el municipio de Cuetzalan, se ubica el Hotel Taselotzin, 

que funge a su vez como centro de operaciones de la Masehual. La población de Cuetzalan 

es de más de 49 mil habitantes, de los cuales 60% habla una lengua indígena, incluyendo el 

náhuat, totonaca, zapoteco, mixteco, entre otros (INEGI, 2010). Cuetzalan tiene la 



128 

 

denominación de patrimonio cultural y natural por la UNESCO49 desde el 2006. Esta región 

serrana perteneció al Totonacapan en el año 200 a.C., y en 1522 llegó la colonización 

española.50 Adicionalmente, en 2002 recibió el reconocimiento de Pueblo Mágico que otorga 

la Secretaría de Turismo de México para incentivar la actividad turística. 

 Estos datos no exhaustivos, son solo para contextualizar el entorno de las mujeres que 

ha ido cambiando a lo largo de los 30 años de la organización, desde que comenzaron su 

lucha por defender el precio de su artesanía que vendían en las calles del centro de Cuetzalan, 

hasta hoy en día, que atienden su propio hotel donde cuentan con su tienda de artesanías y se 

capacitan constantemente para atender turistas nacionales e internacionales que llegan al 

hotel. 

 Consistente con otras regiones de México con población indígena mayoritaria, se 

presentan altos niveles de pobreza. En esta región poblana, 84% de la población se encuentra 

en condiciones de pobreza de patrimonio,51 lo que significa que, de acuerdo con el Consejo 

Nacional de Evaluación de la Política de Desarrollo Social (CONEVAL), no cuentan con 

ingresos suficientes para adquirir la canasta básica alimentaria, ni cubrir gastos de salud, 

vestido, vivienda, transporte ni educación. 

 Las mujeres de la Masehual comenzaron a organizarse por los años ochenta. Aquella 

era una época en la que las mujeres indígenas no salían de casa, se mantenían al interior del 

hogar atendiendo las labores del cuidado familiar. Los hombres generalmente se dedicaban 

a las actividades del campo, siendo esta una región principalmente cafetalera. Aunque 

consistente con los procesos postcoloniales en México, los principales beneficiarios no eran 

ellos, ya que los hombres indígenas representaban esencialmente la fuerza de trabajo.  

 Así lo describen las mujeres de la Masehual en su libro Hilando nuestras historias:  

… esta labor siempre ha sido mal pagada, y en tiempo de lluvia, los señores solo 

trabajaban dos o tres días a la semana, lo que no alcanza para mantener a la familia. 

Además, la mayor parte de las personas no cuentan con terrenos propios, por lo que 

 
49 UNESCO 2006 consultado en https://whc.unesco.org/en/tentativelists/5077/ 
50 Wikipedia consultada en octubre de 2022. 
51 CONEVAL. II Conteo de Población y Vivienda 2005. 
 



129 

 

venden su fuerza de trabajo a precios muy bajos (Masehual Siuamej 

Mosenyolchicauani, 2016, p. 11).  

 Adicionalmente, esta región no ha sido la excepción frente a las inclemencias del 

tiempo. A pesar de que es un área privilegiada con agua, cuentan las mujeres que 

aproximadamente cada 20 años (1962, 1989, 2010) han venido fuertes heladas que destruyen 

todas las cosechas, lo que vulnera la situación económica de la región.  

Ante esta situación, las mujeres de las comunidades de Cuetzalan, Puebla, hemos 

retomado los saberes de nuestras abuelas, mamás o alguna persona de la familia que 

nos enseñó a tejer nuestros huipiles, a hacer fajas, a cocer, o a bordar, comenzamos a 

salir a vender las prendas, pero no sabíamos cómo fijar los precios. Había compañeras 

que ofrecían sus prendas con las personas de sus comunidades, que después iban al 

centro a revender; había quienes sí vendían directamente, pero en ambos casos tanto 

los acaparadores como las personas turistas no querían pagar el precio justo (p. 11).  

 Era una práctica frecuente que los koyomej (mestizos) compraban las artesanías, pero 

abusaban de la situación, y algunas mujeres nahuas, por la necesidad económica aceptaban 

las condiciones y precio excesivamente bajos, lo que afectaba al resto de las artesanas que 

buscaban obtener precios justos por su trabajo artesanal (Mejía, 2010). De tal manera, las 

mujeres comenzaron a platicar entre ellas para que todas alcanzaran a ver cómo estaban 

interconectadas en esto, y cómo juntas, si se organizaban para defender el precio de sus 

artesanías, podrían obtener beneficios más justos para todas. Fue en el año de 1985 que se 

acercaron a pedir apoyo a la Tosepan.  

 La cooperativa Tosepan, o “la cooperativa mayor”, como le llaman, es la cooperativa 

que suma a las cooperativas que arriban de diversas comunidades y que llevan a cabo 

esfuerzos regionales, reuniéndose en las instalaciones de la Tosepan en Cuetzalan. Incluye 

cooperativas nahuas, totonacas y, hoy en día, también mestizas. La comercialización del café 

fue lo que inicialmente les unió, pero en la actualidad tienen diversas vertientes, en las que 

incluyen la defensa del territorio (Cobo et al., 2018) 

  Los esposos, padres y hermanos de las mujeres de la Masehual eran socios de la 

Tosepan, de manera que lograron que las apoyaran concediéndoles un espacio en sus 

instalaciones para organizarse. Sin embargo, ellas no tenían poder de decisión o de acción 



130 

 

plena, era un tiempo en donde como ellas lo expresan: “los señores decidían todo”, y en algún 

momento también lo relacionado con su dinero (Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, 

2016, p.15).  

 Finalmente, tras malentendidos con un proyecto importante obtenido por las mujeres, 

la asamblea de la Tosepan decidió votar por su expulsión de la cooperativa. A partir de ese 

momento, las mujeres decidieron continuar con su propia organización. Este proyecto 

terminó convirtiéndose en el Hotel Taselotzin, junto con otros programas que cambiaron la 

vida de muchas mujeres y sus familias (Mejía, 2010; Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, 

2016).  

 Este momento histórico es el que marca el hito en el que se convertirán, pero esto era 

solo el comienzo de todos los retos que tendrían que enfrentar. Particularmente, su contexto 

sociocultural y de género, es decir, su condición de mujeres indígenas les presentaba 

obstáculos que tuvieron que sortear, y parte de su éxito se debe al apoyo de académicas y 

organizaciones nacionales e internacionales que les acompañaron durante la construcción de 

esos movimientos revolucionarios en sus contextos. 

 Estamos hablando de un tiempo en donde, desde la perspectiva de los koyomej 

(mestizos), no cabía la posibilidad de que un grupo de indígenas –mucho menos mujeres 

indígenas– fueran las dueñas legítimas de un hotel de esas dimensiones, además, en un 

momento en donde había pocos hoteles en la zona y ellas eran pioneras; de manera que, por 

ejemplo, las acusaron de haberse apropiado ilegalmente de ese terreno.  

 El dueño original del terreno –es decir, el anterior a quien ellas le compraron–, envió 

a la policía a sacarlas del predio, acusándolas de “paracaidistas”.52 Las mujeres que 

estuvieron ahí lo recuerdan bien: cuentan sobre aquel día que la policía fue por doña Rufina 

para llevársela a la cárcel. Afortunadamente, ella estaba haciendo gestiones en otro municipio 

para lograr la línea telefónica para el hotel, por lo que no la encontraron. Aun así, las mujeres 

que se hallaban en el predio les gritaban a los policías que si querían llevarse a doña Rufi las 

iban a tener que llevar a todas.  

 
52 En México se le llama coloquialmente “paracaidista”, a una persona que se establece en un terreno o casa 
vacía sin consentimiento del propietario, algo similar a los “okupas” en España. 



131 

 

 Las mujeres contactaron a una abogada que conocían del Instituto Nacional 

Indigenista (INI) de aquel tiempo, para que las acompañara ante el Ministerio Público de 

Zacapoaxtla a aclarar que todos los papeles estaban en regla. Ellas eran las dueñas legítimas, 

no había ninguna duda. Al menos legalmente, porque en las mentes de los koyomej eso no 

podía ser posible.  

 Este simple acto civil no le sería cuestionado a otro ciudadano común. Es decir, para 

quienes no sufren este tipo de discriminación por la condición de ser indígena, es difícil de 

imaginar la posibilidad de que, al comenzar a construir en un terreno adquirido, alguien dude 

de que se es el dueño y venga a cuestionarle o acusarle. Era una situación doblemente inusual 

para las reglas sociales de la sierra noreste poblana de aquel tiempo. Eran indígenas 

pretendiendo ser patronas, y eran mujeres fuera de sus casas aspirando ser empresarias.  

 Pronto vino el reto de la construcción de las instalaciones. Ningún albañil koyomej 

hubiera aceptado trabajar para ellas. Así que lo hicieron solas, con la ayuda de algunos de 

sus esposos y familiares maseualmej que aceptaron apoyarlas, como don Toño, que desde 

entonces se convirtió en el velador del Taselotzin, durmiendo a “cielo abierto” para cuidar 

los materiales de construcción que se quedaban en el terreno.  

 Cada paso que daban las mujeres de la Masehual representaba un nuevo reto. Los 

vecinos tampoco estaban de acuerdo con que las mujeres maseualmej construyeran ahí 

(Mejía, 2010, p. 165), por lo que se reunieron con ellos, para proponer empedrar la calle entre 

todos e instalar el servicio de energía eléctrica que les beneficiara a todos. Pero los vecinos, 

además de negarse a colaborar, impidieron el paso de los camiones que llevaban las piedras 

para construir, argumentando que habría accidentes por la entrada y salida de vehículos, por 

lo que les bloquearon el camino.  

 Las mujeres tuvieron que hacer una denuncia pública para que las autoridades 

municipales desbloquearan el paso. Hoy por ese camino empedrado y alumbrado, suben y 

bajan quienes laboran en el Taselotzin, las mujeres de la Masehual, los visitantes del hotel y 

los vecinos. La lucha de las mujeres era por todos los frentes. Parecía que nadie quería que 

ellas lo lograran o, simplemente, que no tenían el derecho de siquiera soñarlo, por ser 

indígenas y mujeres.  



132 

 

 Hacia adentro de sus comunidades, el obstáculo era la idea patriarcal de que las 

mujeres tenían que estar en su casa, para dedicarse exclusivamente a las labores del hogar. 

No podían ir a la escuela, a trabajar o hacer algo que no fuera relacionado con las labores del 

hogar. Entonces, las mujeres iniciadoras iban de comunidad en comunidad invitando a las 

otras mujeres. Así, doña Francisca, doña Toña, doña Juana, doña Rufina, doña Gloria, doña 

Juana María, doña María Josefa y doña María Antonia, con paciencia y amor animaban a las 

compañeras a participar (Mejía, 2010).  

 Sabían que si unían fuerzas lograrían grandes beneficios para todas. Y conforme se 

reunían más, hablaban más, y opinaban más, más fuertes se hacían juntas. Reunión tras 

reunión iban juntas perdiendo el miedo, rompiendo el pacto patriarcal que las mantenía en 

sus casas a puerta cerrada, silenciadas, ocultas las unas de las otras. De ahí el nombre náhuat 

de la organización Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, cuya traducción más exacta sería 

algo así como “Tu fuerza y mi fuerza de mujeres indígenas unidas”.  

  

Figura 9. Hotel Taselotzin. Foto tomada de la página de Facebook del hotel. 

  

La Masehual es un hito en México. Diversas tesis estudian su caso, principalmente 

desde la perspectiva del cooperativismo y del feminismo indígena o comunitario, que son las 

temáticas principales que se encuentran publicadas de su caso (Mejía, 2010). Asimismo, son 



133 

 

un referente por su mirada holística del bienestar, ya que además abarcan, por ejemplo, temas 

judiciales de acompañamiento y asesoramiento a otras mujeres en náhuat al participar en la 

Casa de la Mujer Indígena (CAMI) y en el Juzgado Indígena (Terven, 2009). Por otra parte, 

escribieron su propio libro Hilando nuestras vidas, acompañadas por la investigadora 

Margarita Tovar, con el objetivo de contar ellas mismas su propia historia.  

 Aquí solo se muestra una breve reseña del contexto de las mujeres entrevistadas y de 

su organización Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, para situarlas histórica y 

socioculturalmente, como parte de una región con tradición organizativa del pueblo nahua y 

totonaca. Algunos proponen que esta forma de organización se detonó a partir de la “crisis 

del campo” de la década de los 70, cuando surge la cooperativa Tosepan,53 ya que, a partir 

de ahí, surgieron importantes organizaciones como la Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, 

la Organización Independiente Totonaca y la Unidad Indígena Totonaca Náhuatl (Durán, 

2018).  

 Sin embargo, era mi intuición que esta forma de mirar el mundo no era algo que 

hubiera surgido durante el pasado reciente del pueblo nahua y totonaca, o detonado por una 

crisis, sino que debía estar enraizado en la cosmovisión ancestral. Justamente, esto mismo lo 

observó Pierre Beaucage en su trabajo de largo alcance en la región, quien describe cómo a 

través de los cuentos y relatos recogidos por el Taller de Tradición Oral de San Miguel 

Tzinacapan se habla de un pueblo que se une para vencer, contrario a un pueblo derrotado o 

victimizado (Beaucage y Cortez, 2014, p. 36). 

Primero vinieron los españoles, en once años, once meses y once días los sacamos. 

Luego llegaron los analtecos54 y los devolvimos del otro lado del mar55 de donde 

venían. Por fin fueron los villistas y los eliminamos hasta el último. Y si vienen otros, 

les va a pasar lo mismo (Beaucage et al., 2017, p. 4). 

 De modo que esto de organizarse, sea para luchar o para trabajar juntos, es realmente 

una forma de ser nahua y totonaca. Por ejemplo, algunas de mis entrevistadas referían que 

 
53 Sociedad Cooperativa Agropecuaria Regional Tosepan Titataniske. 
54 “Los del otro lado del agua [mar]”, refiriéndose a las tropas franco-austríacas que invadieron la región en 
1862 (Beaucage et al., 2017, p. 18). 
55 Se refiere a la batalla de Puebla del 5 de mayo de 1862. Idem. 



134 

 

su padre y su abuelo ya “se organizaban”, aludiendo a que ya participaban en esta forma de 

trabajar juntos y por eso no dudaron en darles el permiso para también organizarse como 

mujeres. 

 La cosmovisión nahua es profunda y extensa, de manera que no se ahondará en esta 

investigación, pero es claro que sugerir una “forma de ser nahua” es algo que está en 

constante cambio y adaptación. El mestizaje, la absorción de la cultura y educación colonial, 

la adopción de la mirada hegemónica individualista, y el terrible episodio histórico cardenista 

de desindigenizarnos, colorean el contexto presente de estas mujeres nahuas y sus familias. 

 Algunas mujeres fuera de la entrevista me explicaban por qué sus hijos e hijas (y sus 

descendientes) ya no hablan náhuat; aunque aún lo entienden. La situación fue que en la 

escuela a las niñas y a los niños nahuas les humillaban, e incluso los maestros mestizos les 

regañaban si hablaban su idioma. Hablamos de un tiempo donde gracias a la campaña 

cardenista de los años 40, “ser indígena”, “lucir como indígena”, “hablar como indígena”, 

era considerado una característica de retraso e ignorancia (Semboloni, 2013). De manera que, 

si una madre quería que su hijo se superara o desarrollara, tenía que dejar de ser lo que es, 

es decir, indígena.  

 Es importante indicar que este contexto histórico me lo explicaban para justificar algo 

parecido a un “error del pasado”, del cual parecían arrepentirse. Esto frente a las posturas 

actuales que reconocen y defienden el derecho a hablar la lengua materna, especialmente por 

el efecto lingüístico que esto tiene en la interpretación de la realidad y su posición en el 

mundo.56 Desde la mirada neurolingüística, la lengua materna no es simplemente palabras 

abstractas que pueden ser sustituidas por cualquier otro idioma. 

 La lengua materna, se haya aprendido o no desde nacimiento, es parte intrínseca de 

cómo los seres interdependientes aprendemos a hacer sentido en la vida, de ahí las estrategias 

colonialistas de reemplazar la lengua materna con el idioma del colonizador, que suprime la 

enseñanza y el ejercicio de las facultades lingüísticas críticas mediante narrativas que 

 
56 Matheson K, Seymour A, Landry J, et al. Canada's Colonial Genocide of Indigenous Peoples: A Review of 
the Psychosocial and Neurobiological Processes Linking Trauma and Intergenerational Outcomes. Int J Environ 
Res Public Health. 2022 May 26;19(11):6455. doi: 10.3390/ijerph19116455. PMID: 35682038; PMCID: 
PMC9179992.  



135 

 

imponen identidades, inculcan preocupaciones ajenas e introducen falsas dicotomías en su 

lenguaje, cegándoles ante su propia condición de colonizados (Di Paolo et al., 2018, p. 472).  

 Este arrepentimiento venía montado en el vehículo patriarcal clásico en donde las 

madres cargaban con la culpa de cualquier cosa que se haya hecho o no hecho, de cualquier 

forma, nunca se lograba ser perfecta. Es decir, es claro que esto no fue un “error de crianza” 

o mala decisión educativa, fue una mera estrategia histórica de sobrevivencia para salir 

adelante frente a las adversidades que representaba ser indígena en este país.  

 Ciertamente, me sumo a la postura crítica que se hace desde la antropología, la 

etnografía, la lingüística y la psicología, para resaltar la importancia que tiene el lenguaje 

materno respecto al ser en el mundo, a la forma en que se interpreta y se sitúa en él. Prohibir 

su habla reemplazándole con la lengua del conquistador, fue otra de las terribles 

consecuencias de los procesos colonizadores, para luego, además –en el caso mexicano–, el 

devenir poscolonizador cardenista de desindigenización, lo que derivó en un trauma 

multigeneracional que aún debe ser subsanado como país que hoy aglomera las historias de 

cada uno de esos pueblos-naciones prehispánicas. 

 Ambas posturas son de índole hegemónica, esto es, tanto la del colonizador y 

poscolonizador de imponer el idioma español, como la de la mirada hegemónica 

contemporánea que sostiene la reciente popularidad y creciente interés mundial en lo que se 

generaliza como “culturas indígenas” o “pueblos indígenas” (indigenous people). Es decir, 

como lo explica la lingüista mixe Yásnaya Aguilar (2025), indígena es una clasificación 

genérica poscolonialista. Los pueblos-nación precolombinos tienen nombres e historias 

particulares, como cualquier otra nación: los nahua, totonaca, maya, quechua, inuit, hopi, 

mohave, etcétera. 

 De manera que esta popularidad viene cascadeando desde una mirada hegemónica 

que coloca ahora a las culturas precoloniales como preservadoras de alguna especie de 

“secreto” que nos salvará de la debacle humana, por ejemplo, frente al cambio climático. La 

Organización de las Naciones Unidas (ONU), ya desde la Convención de Río (1992) hacía 

énfasis frente a la mirada internacional respecto al “rol vital” que tienen los pueblos indígenas 

del mundo frente al manejo de la crisis ambiental:  



136 

 

… reconocer que los pueblos indígenas tienen un rol vital en el manejo y desarrollo 

ambiental por su conocimiento y prácticas tradicionales (Declaración de Río, 

Principio 22) También fue reconocido que para hacernos de ese conocimiento, 

algunos pueblos indígenas necesitaran mayor control sobre sus tierras, auto-manejo 

de sus recursos y participación en el desarrollo de las decisiones que les impactan 

(Agenda 21, Capítulo 26.4, traducción libre).  

 Es decir, por un lado, qué bien que se reconozcan los saberes indígenas, pero, por otro 

lado, no está clara la intención, es decir, y debido a la vieja historia extractivista del norte 

respecto al sur (Santos, B. de S., 2010), la idea de proponer que en los saberes indígenas está 

la solución a las problemáticas causadas por la “forma de ser” hegemónica, huele a 

complejidad reducida (Morin, 1998, p. 17), con potencia de otra historia extractivista y de 

apropiación cultural.  

 Cuando un organismo internacional como la ONU (2017) publica que 80% de la 

biodiversidad del planeta está en manos indígenas, describiéndoles como una especie de 

“héroes conservacionistas”,57 habrá que mantenerse crítico respecto a las expectativas de esa 

aseveración. Al final, sigue siendo la mirada patriarcal hegemónica la que primero dice “no 

puedes ser indígena”, y ahora populariza el “qué bien que eres indígena”.  

Esto reflexionaba con relación al comentario de una de las mujeres sobre un 

sentimiento de culpa por no haber enseñado a sus hijos a hablar náhuat debido a la presión 

histórica de arrancarles el náhuat a sus hijos para tener menos problemas en la escuela o 

trabajo, y ahora regresa la presión pública frente a la crítica de que sus hijos y nietos perdieron 

el náhuat.  

 Como lo reporta Aguilar (2025), desde su postura activista en defensa de la autonomía 

indígena, ellas mismas y ellos mismos son los que tienen que definir qué es ser mixe o qué 

es ser nahua, y qué elementos lo componen, como la lengua, la vestimenta, etc., ya que 

cuando se habla de indígenas, además de advertir la diversidad de identidades, se debe 

reconocer la diversidad de raíces y perspectivas culturales (Espinosa, 2009, p. 283), así como 

los tipos de colonizaciones; todo ello inmerso en el mundo contemporáneo de la tecnología 

 
57 Indigenous People: The unsung heroes of conservation. UN, (2017) www.unep.org/news-and-
stories/story/indigenous-peoples-unsung-heroes-conservation 



137 

 

masiva y el constante cambio, siendo la mezcla lo que conforma a México, Latinoamérica y 

los pueblos indígenas del mundo.  

 Otro elemento fundamental para contextualizar 

a estas mujeres de la Masehual sería desde la 

perspectiva ecológica. Esto es, desde el paisaje que se 

les presenta cotidianamente a sus sentidos desde que 

nacen. Carezco de las habilidades narrativas para 

describir el paisaje serrano de esta región de una forma 

que le haga justicia. El olor serrano lo tengo en la 

mente, no en la nariz como se pensaría, así como el 

registro del sabor del café tampoco se almacena en la 

lengua, sino ahí junto con esa sensación de sumergirse 

en ese color verde muy específico de ese entorno. Y 

quizá, a título personal, llevo el registro de este entorno 

en la mente encarnada por mis ancestros totonacas de 

esta región. 

 Pero sin duda, la principal limitación para describirlo es mi mirada koyot, de mestiza 

citadina que cuando ve la sierra, percibe solo verde. Cuando en realidad, lo que está ahí es el 

kuauhtakiloyan, que doña Rufi lo traduce como “un poco de todo en la naturaleza” (Masehual 

Siuamej Mosenyolchicauani, 2016, p. 12), refiriéndose a la diversidad de plantas, hongos, 

árboles frutales, árboles de sombra, cerros, ríos, insectos, aves, mamíferos, serpientes, seres 

no visibles al ojo humano, y más. 

 Algunas mujeres aún caminan descalzas. Han practicado desde siempre, lo que en la 

era del wellness estadounidense llaman grounding o earthing, que lo definen como el 

contacto directo de la piel con la superficie de la tierra. Las terapias de grounding incluyen 

ejercicios como caminar descalzos en el pasto, tierra o arena. Es irónico que, para las 

consideradas culturas desarrolladas, esto sea un descubrimiento asombroso por los 

resultados que muestra su aplicación en población que utiliza zapatos. Las investigaciones 

revelan que esta práctica tiene efectos favorables sobre la reducción de la inflamación, la 

respuesta inmunitaria, la cicatrización de heridas y la prevención y el tratamiento de 

Figura 11. Cuauhtamazaco, Puebla. Una 
entrevistada y su hija. Foto de la autora. 



138 

 

enfermedades inflamatorias crónicas y autoinmunes (Oschman et al., 2015).  

 Sería tentador para el pensamiento reduccionista especular que las mujeres nahuas 

que caminan descalzas son entonces más sanas que los que usamos zapatos. Y a pesar de lo 

complejo que sería poder corroborar esta asunción, que mira solo un factor (caminar 

descalza) de todo lo que implica un estado de salud equilibrado o “ser saludable” o libre de 

enfermedad; es posible afirmar que los beneficios que seguramente obtienen de caminar 

descalzas, no les alcanzan para contrarrestar la precariedad sanitaria en la región. 

 La salud de esas mujeres indígenas es precaria principalmente por factores sociales, 

amparados por la sombra del patriarcado, como los que les obligan a trabajar sin paga hasta 

la muerte. Que les demanda guardar silencio y no quejarse de dolores o cansancio, además 

de contar con escaso acceso o nulo a servicios médicos de calidad, y pocos en su idioma 

(Terven, 2009, p. 161; Mejía, 2010, p. 195). Es claro que las prácticas han cambiado, y 

muchas mujeres jóvenes usan zapatos y trabajan en lugares cerrados como oficinas, escuelas 

o comercios con horarios establecidos; no obstante, se suma a ello la doble jornada persistente 

en México para las mujeres, con el trabajo del hogar y los cuidados familiares.58 

 Sin ser el género un concepto central de mis investigaciones, ineludiblemente me han 

orillado a hablar del feminismo. Por ejemplo, en la presente investigación no era la intención 

inicial seleccionar un grupo específico de mujeres, pero así sucedió. Finalmente, reflexiono 

al respecto en el último apartado de esta tesis, debido a la incidencia en mis observaciones 

que genera aportaciones particulares relacionadas con la manera en que las mujeres se 

autoorganizan y que se decide dejar asentadas para futuros análisis.  

 Es decir, como la propia Ostrom y otros investigadores observan (Ostrom, 1990; 

Kopelman et al. en Ostrom et al., 2002,, p. 121), hay una incidencia de género en los procesos 

comunitarios y autoorganizativos que hace falta estudiar más. Aunque es impráctico hablar 

de un feminismo para todas, y menos si se construye desde la eurocentralidad, los mejores 

esfuerzos ocurren dentro de un feminismo indígena o comunitario, como lo denominan 

 
58 INEGI (2020).  Encuesta Nacional sobre Uso del Tiempo (ENUT) 2019. 
/www.inegi.org.mx/contenidos/productos/prod_serv/contenidos/espanol/bvinegi/productos/historicos/2104/70
2825496234/702825496234_2.pdf 



139 

 

algunas autoras (Mejía, 2010; Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, 2016; Guzmán-

Arroyo, 2019; Espinosa, 2009, pp. 232-283; Hooks, 2021, pp. 14-18).  

 Así, en el análisis de las entrevistas con estas mujeres nahuas se podrá observar cómo 

su experiencia está inevitablemente entintada con estos elementos. Esto representa el reto 

más interesante de la metodología híbrida aplicada como parte del protocolo de investigación. 

Una contradicción que pretendo poner a dialogar. Como ya he explicado, por un lado, la 

etnografía privilegia el contexto, radicando ahí su objeto de estudio; y, por otro lado, la 

microfenomenología lo omite, más aún, lo evita, y cuando surge en la entrevista se elimina 

del análisis.  

 De tal manera, el principal objetivo de esta sección contextual es evidenciar lo que 

estará ahí implícitamente todo el tiempo, y explícitamente en algunas interacciones, tanto 

encarnado en las entrevistadas contextuadas, como en la investigadora que estudió este 

entorno en antelación a sus visitas de campo, y que tendrá que estar plenamente consciente 

de esto, para dejar dialogar a los métodos sin entorpecer el proceso, buscando cumplir con 

los objetivos diseñados en esta investigación.  

4.2 Protocolo experiencial aplicado en campo 

La estrategia de inmersión en campo se diseñó para ser ejecutada en tres etapas. Primero, el 

acercamiento uno a uno con doña Rufina, la presidenta de la organización, para presentarle 

el proyecto y someterlo a evaluación de la Asamblea. Segundo, una reunión focal con el 

grupo de representantes de las comunidades participantes de la Masehual para exponerles el 

proyecto y sondear una posible pregunta común que se pudiera explorar en las entrevistas 

individuales. Y tercero, las visitas a cada una de las comunidades participantes para llevar a 

cabo las entrevistas individuales y la aplicación del cuestionario escrito con las mujeres que 

decidieran participar. 

Un elemento fundamental de nuestros protocolos de investigación, especialmente 

para aquellos que hacemos ciencia social, debe ser la inclusión de la retribución. Es decir, en 

aras de evitar caer en prácticas extractivistas, es crucial pensar en esto desde el diseño de 

nuestro protocolo como parte de la propuesta de investigación, para mostrarlo a la comunidad 

con quien se va a desarrollar el proyecto.  



140 

 

Especialmente con los grupos indígenas organizados, cada vez es más común que 

lleven a cabo sus propias investigaciones tipo autoetnografías, o sus propios protocolos de 

investigación para acceder a recursos financieros o fondeos para proyectos de desarrollo. De 

manera que hay comunidades, por ejemplo, como Cherán o las comunidades zapatistas de 

Chiapas, que solicitan o proponen el tema de investigación, derivando en lo que se denomina 

como etnografías colaborativas o autoetnografías, en donde el antropólogo funge solo como 

colaborador (Beaucage y Taller de Tradición Oral Totamachilis, 2017). 

Así que, desde la primera etapa cuando me presenté con doña Rufi, se habló al 

respecto. Le mostré una lista propuesta de las cosas-actividades con las que podría apoyar a 

la Masehual en términos de retribución, para que ellas lo consideraran de acuerdo con sus 

necesidades. Esto iba desde redacción de textos en inglés y español para solicitud de recursos, 

clases de diversas materias, incluido inglés para atender turistas, entre otros; a lo que doña 

Rufi contestó que lo mejor sería que cada comunidad participante decidiera qué necesitaban 

en particular. 

Fue en la tercera etapa donde se discutió al respecto con cada comunidad. En general, 

se resumió en apoyo para venta de artesanías y promoción para atraer turismo. Así que, por 

un lado, les apoyé para que las invitaran al Festival de Cultura Indígena 2022 que organiza 

la Universidad Autónoma de Querétaro a través de la Secretaría de Extensión y Cultura 

Universitaria y la Coordinación de Derecho Indígena, en colaboración con el municipio de 

Amealco, Querétaro, para que tuvieran un lugar para vender sus artesanías. 

Además, junto con la doctora Terven que también trabaja con las mujeres nahua, 

principalmente del Juzgado Indígena, organizamos un conversatorio en línea con estudiantes 

de la universidad a la que estamos adscritas, abierto al público en general. En esta sesión, las 

mujeres platicaron cómo ha sido su proceso autoorganizativo para el proyecto de turismo 

comunitario que tiene más de ocho años, y al final invitaron al público a asistir al Encuentro 

Tejiendo Nuestras Vidas que estaba por comenzar ese verano. 

Finalmente, se publicó un artículo en coautoría con la Masehual en la gaceta de la 

Comisión de Derechos Humanos de Puebla, para reflexionar acerca de su proceso 

autoorganizativo, coronado por su hotel; texto titulado: “Mujeres nahua autoorganizadas. A 

28 años del Hotel Taselotzin” (Zárate-Rico y Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, 2025), 



141 

 

asegurándonos de poner los datos del hotel y del encuentro Tejiendo Nuestra Vidas, para que 

a su vez sirviera de promocional. 

Primera Etapa. Presentación del proyecto 

El primer contacto se realizó vía correo electrónico, donde presenté brevemente el proyecto 

y solicité una cita para ir a Cuetzalan a entrevistarme con doña Rufina Villa, presidenta de la 

Asamblea y administradora del Hotel Taselotzin. Tras realizar una llamada telefónica con 

ella, solicitada para dar un poco más de detalles, se acordó una fecha para realizar mi primera 

visita. En este primer encuentro, me reuniría con doña Rufi en el Hotel Taselotzin para una 

entrevista general sobre el contexto de la Masehual, y ponernos de acuerdo con los siguientes 

pasos.  

Una vez propuesto mi plan de realizar una reunión con las representantes de cada 

comunidad para explicarles el proyecto y sondear si era posible plantear una pregunta común 

(intención inicial que se modificó), que pudiera ser explorada con las entrevistadas que 

aceptarán participar, doña Rufi tomó nota para consultarlo con el grupo y evaluar si aceptaban 

participar en el proyecto propuesto. Posteriormente, ella me confirmó que accedían colaborar 

y se estableció una fecha para mi siguiente visita al Hotel Taselotzin, en dónde se llevaría a 

cabo la sesión grupal. Las representantes de cada comunidad serían convocadas para asistir 

a la sesión.  

Segunda Etapa. Reunión con el grupo focal. 

La reunión grupal se llevó a cabo con las representantes de las comunidades. Ellas vinieron 

al hotel, ahí me presenté y les expuse la propuesta de mi proyecto de investigación, 

explicitando cuál era la participación a las que las estaba invitando, además de dejar claro 

que a manera de retribución yo estaba dispuesta a apoyarles con algo que necesitaran, y yo 

tuviera las herramientas y posibilidades para apoyarlas. 

El objetivo principal de la reunión era contextualizar a qué me refería con la 

experiencia de “ver nuestro futuro juntas” y explorar si era posible encontrar una experiencia 

común que pudiera ser la seleccionada para aplicar las entrevistas. Es decir, en un inicio el 



142 

 

objetivo era lograr encontrar una experiencia en la que todas hubieran participado, para 

entrevistarlas de manera individual acerca de esta experiencia colectiva. 

Después de platicar con doña Rufi, idealmente pensaba en una experiencia como 

cuando las expulsaron de la Tosepan, pero ya veríamos que esto no era posible por ser un 

grupo tan grande y diverso en términos de antigüedad y participación. Es decir, había mujeres 

que tenían más de 20 años en el grupo y que habían vivido esa experiencia, pero había jóvenes 

que tenían menos de un año, otras que solo vendían sus artesanías, y unas más que 

participaban en otros proyectos; de manera que se descartó esta posibilidad. 

Durante la reunión, primero a manera de presentación colectiva, se llevó a cabo 

algunas actividades de integración y ejercicios para conocernos, donde cada una de ellas se 

presentó, mencionando cuántos años tenía en la organización y qué comunidad venía 

representando. Posteriormente, las invité a contestar de manera individual el cuestionario 

escrito que había diseñado para contextualizar al grupo de participantes de las entrevistas. 

Las preguntas planteadas en el cuestionario escrito fueron:  

      1. ¿Cuánto tiempo tienes participando en la Organización? 

      2. ¿Qué palabras usas cuando hablas del grupo o la Organización?  

      3. ¿Por qué decidiste participar en la Organización? 

      4. ¿Cómo te sientes cuando participas en las reuniones y actividades de la Organización? 

5. Cuando hay problemas en la Organización ¿cómo te sientes, y cómo se solucionan? 

6. ¿Por qué decides estar en esta Organización en lugar de hacer tus cosas independientes? 

 Después de explicarles el objetivo de buscar una experiencia en común que 

ejemplificara la frase “ver nuestro futuro juntos”, que les había expuesto anteriormente, invite 

a que se juntaran en grupo de cuatro a cinco personas para platicarlo y generar una propuesta. 

Finalmente, cada grupo expuso sus hallazgos, y efectivamente confirmamos la complejidad 

de seleccionar una sola experiencia por lo antes descrito. 

 El objetivo de que vinieran las representantes de cada comunidad fue que se llevarán 

la propuesta presentada, para que se las explicaran a las otras mujeres de su comunidad y 

decidieran si querían participar, y quién quería participar. Posteriormente, me tenían que 

dejar saber quiénes y cuándo podrían recibirme en sus comunidades para realizar las 

entrevistas individuales. 



143 

 

Tercera Etapa. Las entrevistas individuales 

Esta tercera etapa, tenía una subetapa a priori. Al llegar a cada comunidad me presentaba con 

las mujeres en el lugar donde llevan a cabo sus reuniones. Les mostraba el proyecto y les 

hacía las propuestas de colaborar y de retribuir su apoyo. Ellas evaluaban si deseaban 

participar; frecuentemente lo discutían entre ellas en náhuat. A las mujeres que aceptaban les 

daba el cuestionario de seis preguntas para contestar por escrito, para posteriormente pasar a 

la entrevista individual que, previamente se explicó, sería grabada solicitando su aprobación 

verbal. 

 Las mujeres que aceptaban participar en la entrevista hacían turno para ingresar 

conmigo. Les explicaba de nuevo, de manera breve, la intención de la entrevista y les 

preguntaba si estaban de acuerdo que las audio-grabara y utilizara su entrevista para 

analizarla. Todas ellas dieron su consentimiento expreso. Otras mujeres solo contestaron el 

cuestionario escrito y no participaron en la entrevista, algunas por cuestión de tiempo, ya que 

no podían quedarse por tener otras labores que atender, y algunas no aceptaron. 

 

 

Tabla 3. Gráfica de mujeres contactadas por comunidad 



144 

 

 Al final, fueron 32 mujeres las contactadas, 28 aceptaron responder el cuestionario 

escrito y 20 accedieron a realizar la entrevista. Estas entrevistas tienen una duración 

promedio de 19 minutos59 y dos entrevistadas requirieron de una traductora, que fue alguien 

del mismo grupo. Al interrogar a las mujeres indígenas, como decíamos, se adiciona la 

variable del lenguaje, ya que interpretan el mundo a través del náhuat; así, traducir al español 

sus respuestas tiene ciertas implicaciones que reflexionaré en el análisis final.  

Inicialmente, como ya se explicó, el protocolo de la entrevista buscaba evocar una 

experiencia común, es decir, una que hayan vivido todas como grupo. Sin embargo, por la 

diversidad en la antigüedad de las integrantes del grupo, no fue posible definir una sola 

experiencia. Además, se tenía el reto del tiempo, pues no se podía realizar entrevistas tan 

largas, lo que suele suceder cuando se elige una experiencia para ser evocada y co-investigada 

a través de la microfenomenología.  

 Así, para enfrentar el reto de hacer múltiples entrevistas cortas, en el contexto de las 

entrevistas aplicamos la metodología híbrida que denominé como etnomicrofenomenología, 

con el fin de diseñar el protocolo de entrevista a partir de estas tres preguntas: 

1. ¿Por qué decidiste unirte? 

2. ¿Cómo se siente ser parte de un grupo de mujeres que se apoyan? 

3. Cuando tienen problemas, ¿cómo te sientes? 

 La primera pregunta no es una pregunta microfenomenológica, sino etnográfica, que 

se utiliza para “romper el hielo”. En microfenomenología equivaldría quizá a la primera 

descripción rough de la experiencia, además de establecer esa relación “típica” entre una 

etnógrafa y una entrevistada, es decir, es pertinente para introducirme en su contexto. Es 

claro, en particular con este tipo de grupo, que están acostumbradas a dar entrevistas y que 

acceden a proporcionar información genérica, la cual se considera como satélite en 

microfenomenología y que es descartada en el análisis, pero que etnográficamente es 

importante atender a ella. 

 Durante el análisis microfenomenológico, parte de esta información fue eliminada 

por mostrar juicios o proyecciones, pero también se encontró información útil para el estudio, 

 
59 Se excluyó una entrevista con duración de más de una hora, ya que sale del rango promedio. 



145 

 

que aportó datos para la identificación de la estructura sincrónica y diacrónica de la 

experiencia genérica de “ver nuestro futuro juntos”. 

 La segunda pregunta se planteó como la puerta para acceder a la descripción 

microfenomenológica, formulándose con la pregunta cómo, que invita a la descripción de las 

características de la experiencia, aunque como ya se explicó en el capítulo anterior, 

particularmente para el caso del náhuat, el cómo y el por qué son sinónimos, de ahí que a lo 

largo de la entrevista se encontraron enunciados que cumplían con los criterios para el 

análisis microfenomenológico, independientemente si provenían de una pregunta por qué o 

cómo planteada en español.  

 La tercera pregunta, es una pregunta indirecta para obtener respuestas que revelaran 

rasgos de la noción de interdependencia propuesta en la hipótesis, es decir, que estuvieran 

relacionadas con la noción que las lleva a “ver su futuro juntas”, que suele presentarse más 

nítidamente en situaciones adversas. Es decir, en la literatura sobre la autoorganización, al 

reportar la variable confianza se puede observar que los grupos exitosos son aquellos que sus 

miembros confían que encontrarán una solución juntos, sin importa la problemática que se 

les presente. 

 Esta confianza puede tener dos bases: 1) la experiencia, es decir, que han vivido casos 

de éxito previamente, es una confianza corroborada; o 2) lo que se alude como fe ciega, o 

como lo describen las investigaciones, un tipo de confianza ciega que se basa en un acto de 

fe (Agrawal en Ostrom et al., 2002, p. 48-52). Desde la perspectiva de esta tesis, justo este 

tipo de ceguera devela la noción de interdependencia que proponemos; y en la práctica es un 

vaivén entre ambas, es decir, cuando se explora la realidad como es, la información empírica 

–la experiencia vivida–, es lo que corrobora el dato de percibir la realidad como es, no solo 

una creencia de que así es.  

 Es decir, como se explicó anteriormente, esta confianza de la que se habló no es ciega, 

sino que viene de un ver no con los ojos, sino un ver enactivo (Varela, 1991) con todo el ser 

a través de la cognición humana que se encarna, actúa y co-determina con las experiencias 

internas y externas (Varela, 2000, p. 4), y que incluyen la mente imaginativa para vislumbrar 

posibles futuros. Hay que recordar que esta no es la forma común de ver la realidad, en 

particular la cualidad de interdependencia, y lo que se propone es que, estadísticamente, son 



146 

 

pocas las personas que logran verla de este modo y actúan en consecuencia, ya que, al 

parecer, hay quien actúa como si percibiera la realidad interdependiente, pero es algo más 

parecido a un contagio que a una percepción nítida de la realidad. Esto es de los principales 

hallazgos que reporta mi análisis, que desarrollaré más adelante. 

 Es así que de esta tercera pregunta emergieron respuestas del tipo: “confío que lo 

vamos a solucionar”, abriendo la puerta a la interrogante: ¿podrías describir cómo se siente 

confiar de esa manera?, lo que nos llevaría al objetivo primario de la microfenomenología al 

observar la experiencia subjetiva particular. No obstante, y debido al escaso tiempo 

disponible de entrevista que se tenía con cada mujer, en la mayoría de las entrevistas se 

obtuvo la primera respuesta de manera consistente, pero la segunda fue limitada.  

 Como antes se enfatizó, el factor tiempo es necesario para profundizar en la 

descripción microfenomenológica de la experiencia vivida, ya que el reto es sobrepasar esta 

especie de tensión, y para ello se requiere de tiempo y esfuerzo de ambas partes, tanto de la 

entrevistada, como de la co-investigadora (Petitmengin, 2013, p. 8). Empero, en esta 

investigación no se contaba con las condiciones, de ahí que el objetivo se centró en el análisis 

microfenomenológico de varias entrevistas híbridas para poder observar la estructura de la 

experiencia compartida, que es lo que se presentará más adelante. 

 Esto deja la puerta abierta para diseñar protocolos microfenomenológicos más 

específicos; y adicional en este caso, considerando seriamente la hipótesis del lenguaje que 

fue mencionada, implicaría hacer la entrevista y análisis en náhuat, debido a que se podría 

estar frente a otro tipo de tensión que difiere de la que Petitmengin señala, y que ciertamente 

he observado al entrevistar a personas contextuadas en una cultura no-indígena, y que al 

interrogar a estas mujeres nahuas denota un diferencial que requiere de mayor estudio. 

 Ciertamente, la aplicación de la microfenomenología en campo representó un gran 

reto, principalmente la ejecución de las entrevistas, de ahí la necesidad de diseñar la 

etnomicrofenomenología, cuya metodología híbrida acompaña a la entrevistadora en el 

intento de observar la experiencia subjetiva de sus entrevistadas, a la vez que navega en el 

contexto sociocultural del humano entrevistado, lo que abre nuevas posibilidades para las 

ciencias sociales sobre lo cual reflexiono en el último apartado de esta tesis.  



147 

 

4.3 Hallazgos del análisis de la experiencia “Ver nuestro futuro juntos” 

Con el propósito de explicar los hallazgos obtenidos al aplicar el protocolo diseñado, se 

sugiere recurrir al tercer capítulo para recordar los términos microfenomenológicos 

empleados en este apartado, debido a que los términos no se utilizan de forma alusiva sino 

concreta. 

 Adicionalmente, al ser una metodología innovadora y poco conocida aún, se decidió 

ser más explícitas en las descripciones de cómo se llevó a cabo el proceso de análisis, 

incluyendo las herramientas utilizadas y los retos sorteados. Esto con el objetivo de aportar 

a la diseminación de la metodología con descripciones más amplias, que suelen quedarse en 

los cuadernos de notas de las investigadoras y los investigadores.  

4.3.1 Pasos aplicados para el análisis de la experiencia  

Como fue descrito minuciosamente en el capítulo tres, el análisis microfenomenológico 

comienza con la preparación de datos, la cual comprende tres etapas: transcripción, 

refinamiento de datos y selección del texto para el análisis. En términos de tiempo, quizá el 

paso de transcribir del audio al texto es la que tomó más tiempo, pues se hizo prácticamente 

manual. La aplicación de Google para gente con deficiencias auditivas ofreció una 

transcripción somera, aún con muchos errores que se corrigieron manualmente.  

 En aquel momento, las aplicaciones de pago como Otter no incluían el idioma 

español, para cuando sea publicada esta tesis, las Open AI (Inteligencia Artificial Abiertas) 

ya ofrecerán más opciones de acceso abierto. De cualquier manera, se tiene que invertir 

tiempo en afinar la transcripción, volviendo a escuchar el audio completo a la par de leer-

ajustar lo escrito. Además, por el acento que tienen las mujeres bilingües (náhuat-español), 

incluso se tuvo que escuchar varias veces el audio para recordar-descifrar qué era lo que 

habían dicho. 

Como se muestra en la siguiente lista, se llevaron a cabo 20 entrevistas de las cuales 

dos (B y N) requirieron de una intérprete del náhuat al español. En el caso de la entrevista B, 

el intérprete solo hace la labor de traducción; pero para el caso de la N, la entrevista se hizo 

simultáneamente con las dos mujeres, ambas entrevistadas y una traductora de la otra. Ambas 



148 

 

entrevistas están capturadas en un solo audio, por lo tanto, se realizó un solo análisis 

identificando claramente en la transcripción la intervención de cada una. 

  

Entrevista Comunidad Duración Enunciados 

transcritos 

Enunciados 

refinados 

A SM60 Tzinacapan 13:26 118 61 

B Pepexta 27:09 103 71 

C SM Tzinacapan 29:09 269 142 

D Cuauhtamazaco 06:46 154 42 

E Pepexta 33:50 229 91 

F Pepexta 36:05 272 112 

G SM Tzinacapan 31:05 231 107 

H SM Tzinacapan 20:57 132 70 

I Pepexta 10:13 77 23 

J SM Tzinacapan 13:34 65 23 

K SM Tzinacapan 15:20 108 51 

L Cuauhtamazaco 24:20 176 68 

M Cuauhtamazaco 11:50 90 22 

N1, N2 Cuauhtamazaco 15:54 200 51 

O Cuauhtamazaco 09:01 73 52 

P Pepexta 19:47 210 90 

Q Pepexta 10:52 123 57 

 Total 329:18 2,630 1,133 

 

De las 20 grabaciones, se detectaron dos con problemas de audio que no pudieron ser 

transcritas, y otra entrevista se descartó por tener una duración de más de una hora que salía 

del rango promedio del resto de las entrevistas, e incluía diversas mujeres y temas no 

 
60 San Miguel. 

Tabla 4. Duración y enunciados de cada entrevista 



149 

 

enfocados. Así, el análisis final se llevó a cabo con la transcripción de 17 entrevistas 

grabadas, con una duración promedio de 20 minutos.  

Como se mencionó en el apartado metodológico, la trazabilidad es parte fundamental 

del método de análisis microfenomenológico, de manera que cada fase del proceso debe 

dejarse claramente documentada, para soportar la justificación que soporta cada paso del 

análisis. En este caso, para cumplir con el principio de trazabilidad se utilizaron cuatro 

principales programas: audio mp3, Word, Excel y PowerPoint.  

El programa Word se utilizó para trascribir los audios, haciendo ahí mismo la primera 

ronda de segregación y enumeración de enunciados. Esto es, cada una de las transcripciones 

son segregadas en enunciados que sirvan como unidades de análisis. El parámetro inicial para 

esta segregación fue de acuerdo con la intervención. Es decir, separar los enunciados de las 

intervenciones de la entrevistada y la entrevistadora, ya que, con antelación se sabe que los 

enunciados de la entrevistadora no son material para el análisis y serán descartados.  

En algunos casos donde la intervención de la entrevistada es extensa, se realiza un 

primer refinamiento para comenzar a segregar las unidades de análisis (enunciados) más 

específicos, pero en general este nivel de refinamiento será revisado en la siguiente etapa. 

Esta transcripción y primera etapa dio como resultado 2,630 enunciados provenientes de los 

17 audios transcritos de las 18 entrevistadas, que representan 329 minutos y 18 segundos de 

audio. 

En este punto es pertinente recordar que una de las principales fortalezas reconocidas 

de este método de análisis microfenomenológico es la sistematización de la información 

analizada, lo cual pudiera inferir cierta rigidez (objetiva), que se contrapone a la fluidez 

(subjetiva) que caracteriza a la experiencia vivida. Sin embargo, la eficiencia del método 

justamente radica en este vaivén (fluidez) sistematizado (rigidez).  

Vaivén que es descrito como un desdoblamiento iterativo (Petitmengin, 2019, p. 692) 

en donde, a través de entrevistar, escuchar, transcribir, leer y releer enunciados cortos para 

ordenar, seleccionar, analizar y graficar, se revelan los elementos que componen la estructura 

de la experiencia y se va acorralando el juicio de quien analiza. Conforme se lleva a cabo 

este proceso, la propia investigadora puede notar cómo recordaba algo diferente, o no lo 



150 

 

recordaba así o asá, o simplemente no lo recuerda por completo; de ahí la objetividad por 

analizar la transcripción literal. 

 Durante la siguiente etapa del refinamiento, se eliminaron los enunciados que no se 

consideraron unidades de análisis para el método microfenomenológico, resultando en 1,133 

enunciado analizables. Los 1,497 enunciados eliminados corresponden a las intervenciones 

de la investigadora, las muletillas o respuestas cortas (i.e., “mmm”, “ajá”, “sí”, “muy bien”, 

“gracias”, etc.), y aquellos enunciados que la microfenomenología considera información 

satélite (véase pp. 111-112).  

Para descartar esta información satélite del análisis microfenomenológico, los he 

categorizado como datos etnográficos, ya que nuestra metodología 

etnomicrofenomenológica nos permite utilizarlos tanto para la caracterización contextual de 

la Masehual –asentada al inicio de este capítulo–, como de base para la construcción del 

apartado final denominado “Notas para futuros análisis”. 

Como se explicó en el tercer capítulo, este tipo de información que he clasificado 

como enunciados etnográficos, es lo que equivale a lo que Petitmengin alude como 

información satélite o satelital. Son datos que giran alrededor de la descripción que ofrece la 

entrevistada, pero que no es propiamente contenido de la experiencia que se busca observar 

a través de la lente de la microfenomenología.  

Por el contrario, en etnografía esta es la información analizable, como los saludos, las 

referencias al clima, las propias maneras de rodear el discurso, ya que son, además, 

fundamentales para generar confianza y acercarse mediante la observación participante. De 

manera que encontramos intervenciones relacionadas con la edad o enfermedades, o con la 

vida de los hijos, o con lo bonita que está la prenda que tejió y cómo la tejió. Es decir, están 

ahí, pero aportan para la mirada etnográfica, no para la microfenomenológica, y esta 

separación se explicita durante el paso del refinamiento a través de la clasificación del dato.  

Esta exclusión de la información satelital puede requerir en algunas instancias de un 

análisis más detallado, ya que algunos enunciados pudieran estar revelando o reafirmando un 

elemento previamente identificado de la experiencia observada, aunque estén rodeados de 

elementos satelitales. El principal parámetro de decisión siempre será la relación frente a 

contestar la pregunta de investigación.  



151 

 

Es así que, empleando el programa Excel, se llevó a cabo el resto del proceso de 

segregación y refinamiento hasta la selección de los 1,133 enunciados para el análisis, que 

representan 43% del total de los transcritos. Con estos enunciados se procede a la 

identificación de las unidades de análisis, tanto de las unidades diacrónicas inespecíficas 

(UDI) (véase p. 112), como de las unidades sincrónicas inespecíficas (USI), para llevar a 

cabo las rondas de análisis iterativos que me llevarán a definir las unidades sincrónicas y 

diacrónicas específicas (véase p. 113), dejando todo registrado en el mismo documento de 

Excel.  

Esto es importante, ya que de este archivo de Excel se toma la data para diagramar la 

estructura de la experiencia; tanto la estructura específica de cada entrevista, como la 

estructura genérica de las 17 entrevistas, y así mostrar el corte diacrónico y el sincrónico 

(véanse pp. 112 y 114). Este diagramado suele realizarse en programas como PowerPoint o 

Visio, incluyendo plataformas digitales como Miro o Lucidchart, que son útiles 

especialmente para análisis colaborativos, por ejemplo, cuando se cuenta con un equipo de 

investigación o para facilitar la revisión de los supervisores y las supervisoras.  

Sin embargo, para el uso de estas plataformas se debe tener en consideración el 

manejo de la privacidad de datos, ya que, especialmente la versión gratuita, implica ceder el 

libre acceso y uso de toda la data colocada ahí, esto es, ceder derechos de autor. Incluso las 

versiones de paga tienen cláusulas relacionadas que habrá que leer detalladamente. Para la 

presente investigación se decidió llevar a cabo el diagramado en el programa PowerPoint.  

Fue así que, tras realizar el Análisis Diacrónico Específico en Excel de cada una de 

las 18 experiencias analizadas, se realizó una tabla para mostrar la macro-diacronía genérica 

que resulta de los elementos consistentes entre las 18 diacronías individuales. Si bien no se 

realizó una diacronía a modo de progresión de micro-momentos de una experiencia en 

particular, lo que se muestra en el análisis es una sucesión de grandes eventos que sintetizan 

la experiencia reportada por cada entrevistada al explorar las tres preguntas diseñadas (véase 

p. 144). 

Posteriormente, se llevó a cabo el Análisis Sincrónico Específico de cada una de las 

18 experiencias, para proceder a realizar el Análisis Sincrónico Genérico, y presentar los 

resultados de este por medio de una Red Semántica de la Estructura Sincrónica Genérica que, 



152 

 

junto con el diagramado de la macro-diacronía genérica a través de un diagrama de causa y 

efecto, es como se propone mostrar los resultados que responden a la pregunta de 

investigación. 

Desde un inicio se sabía que sería la sincronía quien podría habilitarnos para 

responder a la pregunta de investigación. Sin embargo, la diacronía reveló un hallazgo 

importante respecto a la posibilidad de ver que el futuro es juntos, es decir, de la percepción 

de la cualidad de interdependencia de la realidad, específicamente en relación al tipo de 

percepción. Esto es, no es propiamente una línea de tiempo de eventos subsecuentes, sino el 

mapeo del macroproceso que fue posible detectar mediante la experiencia de la entrevistada, 

en relación con cómo sucede ser “una mujer que se organiza con otras mujeres”, donde tras 

analizar las 18 diacronías específicas, se detectan elementos genéricos que ofrecen la 

identificación de lo que se ha llamado como macro-diacronía genérica. 

Una vez identificada esta estructura genérica, se localizó la fase que pudiera responder 

a la pregunta de investigación, para aplicar el análisis sincrónico y poder observar las 

características de esta experiencia en particular. Para este caso, correspondió a la fase 2. Ver 

el Beneficio Abstracto, pero adicionalmente se encontraron enunciados de la fase 3. Platicar, 

que aportan datos para el análisis sincrónico; de manera que se efectuó el análisis sincrónico 

del consolidado de enunciados que refieren a estas fases diacrónicas.  

Es importante recordar, como se explicó en el capítulo 3, que el objetivo de la 

metodología es mostrar la estructura genérica de la experiencia observada en su calidad 

diacrónica (procesal-temporal) y sincrónica (características atemporales). Para ello, se debe 

realizar el análisis específico de cada entrevista, tanto diacrónico como sincrónico, y así 

proceder al análisis genérico de cada una, examinando el listado consolidado de enunciados 

o unidades de análisis. 

En resumen, primero se realiza el análisis diacrónico de cada transcripción de las 

entrevistas, y consolidando todas las diacronías específicas, se efectúa el análisis genérico-

diacrónico. Esto proporciona los datos para graficar la diacronía genérica de la experiencia 

observada, utilizando en este caso un diagrama de causa y efecto.61 El resultado de este 

 
61 También conocido como diagrama de Ishikawa, de espina de pescado o cola de pez. 



153 

 

análisis diacrónico favorece para dar respuesta a la segunda parte de la pregunta de 

investigación, referente a: ¿cuál es la incidencia (de “ver nuestro futuro juntas”) en la 

posibilidad de autoorganización por el bien común?, como se describe en el siguiente inciso. 

A partir de este análisis diacrónico se detectan los enunciados que pueden contribuir 

para el análisis sincrónico, que estén orientados para atender a la primera parte de la pregunta 

de investigación, relativa a: ¿cómo es la experiencia subjetiva de “ver nuestro futuro juntos”? 

Al final, durante el inciso 4.3.5 se presenta el resultado de este análisis, donde por medio de 

una Red Semántica se representa la caracterización de la experiencia observada, es decir, el 

análisis sincrónico de la estructura genérica de la experiencia denominada como “ver el 

futuro juntos”. 

4.3.2 Análisis diacrónico de la experiencia 

Hay que recordar que la diacronía se refiere a la dimensión dinámica en relación con la 

temporalidad de cómo se desarrolla la experiencia. Es la sucesión de instantes o micro-

momentos que suceden uno después del otro para conformar el flujo de la experiencia 

(Petitmengin, 2006, p. 248). El análisis diacrónico busca encontrar elementos de sucesión 

que se desarrollan por medio de la experiencia observada.  

 Como se apuntó anteriormente, para el caso de lo que llamamos macro-diacronía, la 

estructura se construyó a partir de los macro-momentos que las informantes describieron a lo 

largo de la entrevista, en donde en el instante de realizar el análisis surgen, de manera 

sucesiva, eventos que describen como es para ellas su experiencia de “ser una mujer 

organizada”.  

 Esto se efectúa a través del análisis de los enunciados seleccionados de cada una de 

las transcripciones, donde se identifican los momentos que se clasifican en fases, 

subclasificándoles a su vez en subfases, según aplique. Por ejemplo, la fase más consistente 

entre las 18 diacronías fue la que se denominó como “Reconocer el Beneficio”, la cual es 

100% consistente entre todas las entrevistadas, quienes perciben los beneficios de seguir 

organizándose.  

 Y cada entrevistada reporta lo que llamamos subfases, más o menos consistentes, por 

ejemplo: describen beneficios del tipo tangible, pero no en todos los casos les nombran como 



154 

 

monetarios; sin embargo, la mayoría reconoce una subfase que se clasifica como “Beneficios 

Habilidades”, que refiere a cosas nuevas que han aprendido, ya sea técnicas de bordado, 

derechos de la mujer, costeo y presupuesto, entre otras. 

 En resumen, una vez aplicado el análisis diacrónico específico a las 18 entrevistas, se 

reportaron 123 fases con sus subfases. De estas fases y subfases se realizó un consolidado 

para observar cuáles de las primeras se reportan consistentemente entre las 18 diacronías 

específicas, detectando así la posible diacronía genérica. De este modo, se descartaron 10 

fases que reportaron una especificidad atribuible solo a la entrevistada dueña de la 

experiencia, o que reportaba un nivel de coincidencia baja con el resto de las entrevistadas.  

 Al final, las fases consistentes que comprenden la diacronía genérica son: 

F1. Situación a priori 

F2. Ver el beneficio abstracto 

F3. Platicar 

F4. Acción 

F5. Reconocer el beneficio 

F6. Perder el miedo 

 Algunas de estas fases pudieron haber sido reportadas como subfases en su diacronía 

específica de origen, o también pudo haber sido consolidada con otra fase. Esta diversidad 

se puede observar en la imagen anterior de la diacronía genérica detallada. 

 

 

 

 

 

 

 



155 

 

#
F2. Ver el 
Beneficio 
Abstracto

F3. 
Platicar

F5. 
Reconocer 
Beneficio

F6. 
Perder el 

Miedo

A F1. Apoyo 
Público

SF2.4. Beneficio 
Abstracto

F3. Reunirse  
Confiar

F2. Reconocer el 
Beneficio

F5. Perder el 
Miedo

B
F1. Ver el 
Beneficio 
Abstracto

F3. Acompañarse F2. Reconocer el 
Beneficio

F4. Perder el 
Miedo

C F1. Apoyo 
Externo

F2. "Ya verás" el 
beneficio

F4. Apoyarse 
Mutuamente

F3. Reconocer el 
Beneficio

SF1. Perdió el 
miedo al esposo

D F1. Situación a 
priori - Suelta

F2. Ver el 
Beneficio 
Abstracto

F4. Unidas/
Apoyadas

F3. Reconocer el 
Beneficio

F5. Perder el 
Miedo

E
F1.

Falta de 
Apoyo

SF.2.6 Ver el 
Beneficio 
Abstracto

F5. Platicar 
para Solucionar F4. Apoyo Mutuo F2 Invitar/ 

Contagiar F7. Esfuerzo F2. Reconocer el 
Beneficio

F6. Perder el 
Miedo

F
F6. Ver el 
Beneficio 
Abstracto

F3. Platicarlo 
todo

F2 Invitar/ 
Contagiar

F4.  Con 
esfuerzo se 

cultivan 
Beneficios

F5. Reconocer 
Beneficio

F7. No ver el 
beneficio 

F8. Perder el 
Miedo

G

F.1 Situación 
Precariedad 

antes de 
Participar

F4. Apoyo/
Falta de 
Apoyo

F3. 
Patriarcado

F11. Ver el 
Beneficio 
Abstracto

F5. Platicar F9.Juntas y Juntos 
Somos más Fuertes

F.6 Esforzarse 
cultivar 

beneficios 

F.8 Beneficios 
Diversos 

Reconocidos

SF8 - Beneficios  
Perder el miedo

H F1. Situación a 
priori

F5. Ver el 
Beneficio en 

Abstracto

F3. Platicar 
Estrategia 

Organizativa

F2 Invitar/ 
Contagiar

F.6 Beneficios 
Diversos 

 SF5.1 Ver la 
posibilidad E25

I

F2. 
Patriarcado - 
Permiso del 

Esposo

F6. Ver Beneficio 
en Abstracto

F1. Juntas se 
Apoyan

F3 Invitar/ 
Contagiar F4. Esfuerzo F.5 Beneficios 

Diversos 

J F3. 
Patriarcado

F7. Ver el 
Beneficio en 

Abstracto
F5. Platicar F2. Juntas F6. Esfuerzo F.4 Beneficios SF6. Esfuerzo para 

Lograr

K F1.
 Precariedad

F4. Apoyo 
Familia

F2. 
Patriarcado

SF6.1.Ver 
beneficio abstracto

F3 Invitar/ 
Juntas F5. Esfuerzo F.6 Beneficios SF7. Feminismo 

Rural

L F1.
 Precariedad

F2. 
Patriarcado

F11. Ver el  
Beneficio Futuro F6. Platicar

F4. Juntas Fuerzas
F10. Juntos

 nos Apoyamos
 (Mano-Vuelta)

F3 Invitar F5. 
Participar F7. Esfuerzo F.8 Beneficios SF9. Feminismo 

Rural

M F1.
 Precariedad

F3. Apoyo 
Familia F6/E16 F6. Platicar F2 Invitar F4. 

Participar F5. Esfuerzo F.7 Beneficios

N F3. Apoyo 
Familia

F.7 Ver 
Beneficio en 

Abstracto
F2. Platicar F1 Invitar F4. 

Participar F5. Esfuerzo F.6 Beneficios
SF6 Beneficios 

Intangibles -Perder 
el Miedo

O F1. 
Patriarcado

F6. Ver el 
Beneficio 
Abstracto

F3. Platicar F4. Esfuerzo F.5 Beneficios SF5. Beneficio 
Intangible

P F7. 
Patriarcado

F6. Ver el 
Beneficio 
Abstracto

F3. Platicar F1 Invitar/ 
Contagiar

F2. 
Participar F4. Esfuerzo F.5 Beneficios

SF3 - Platicar 
Perder el Miedo
 SF5-Beneficios 

Intangibles Perder 
el Miedo

Q F1.
 Precariedad F3. Apoyo F8. Ver Beneficios 

Abstracto F5. Platicar F2 Invitar F4. 
Participar F6. Esfuerzo F.7 Beneficios

F2 Invitar / Participar

F1.
Situación a Priori

F4. Acción
Invitar/Contagiar/Participar/Esfuerzo

F1. Falta de Apoyo - 
Patriarcado

F2 Invitarse a Participar

F4. Participar & Esfuerzo

F1. Precariedad /
Falta de Apoyo

Tabla 5. Resumen del análisis diacrónico genérico 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



156 

 

F1. Situación a priori 

Esta fase refiere a la experiencia que vivía cada entrevistada antes de ser “una mujer que se 

organiza con otras mujeres”, y que deseaba modificar, moviéndose hacia la decisión de 

participar con la organización de las mujeres. Las características comunes responden a 

situaciones de precariedad, falta de apoyo, ya sea de la familia (interna) y/o externa para la 

venta de sus artesanías; además de la condición como mujeres, frente a las ideas patriarcales 

de ese momento.  

Si bien la mezcla de condiciones varía; por ejemplo, algunas fueron apoyadas por sus 

esposos y otras fueron víctimas de violencia por parte de estos, la estructura de la experiencia 

refiere a que esa mezcla de variables produce una experiencia que las mueve a buscar algo 

mejor a su situación. 

F2. Ver el beneficio abstracto 

Como se mencionó antes, esta fase fue la seleccionada para explorar sincrónicamente en aras 

de responder a nuestra pregunta de investigación. Se refiere a una especie de intuición que 

confía que el beneficio llegará. Este se reporta con frases como “ya verás que sí se puede” o 

“siempre encontramos la solución”. Este elemento intuitivo parece corroborarse y 

reafirmarse a través de la fase 5 de reconocimiento de beneficios, donde cuadra lo intuido. 

Pero, a pesar de que todas las entrevistadas reconocen los beneficios (F5), al parecer no todas 

lo reportan a modo de percibir el beneficio en abstracto (F2).  

F3. Platicar 

La estrategia principal de las mujeres de esta organización es platicarlo todo. En las subfases 

de esta fase se puede observar las maneras en las que se aplica esta estrategia, desde romper 

el pacto patriarcal que las tenía silenciadas, hasta prospección de proyectos, solución de 

problemas, reparto de beneficios, etc. Platicar, más allá de mera estrategia de comunicación 

o transmisión de información, es la herramienta humana para ser vistas, para “entendernos”, 

como reportan ellas mismas. Ser vista por el grupo reconoce su individualidad y desde ahí se 

conecta con el grupo, aceptándose como parte del todo.  



157 

 

F4. Acción 

Esta fase consolida diversas acciones que suceden tras las fases anteriores, que son invitar a 

colaborar, reunirse, participar, esforzarse para lograr los beneficios, y eventualmente 

concientizarse de que es un proceso interconectado que debe mantenerse vivo todo el tiempo. 

Para describir esto frecuentemente emplean la analogía de cultivar para cosechar, aunque no 

se sabe cuándo o cómo, o incluso qué cosecharán (F2 y F5), pero confían y siguen abonando 

con cada acción. 

F5. Reconocer el beneficio 

Este es la cosecha de las fases anteriores, no en un proceso lineal, sino más bien en bucles 

inciertos, pero saben, porque además de confiar, todas lo corroboraron y reconocen que hay 

beneficios diversos, tangibles e intangibles, habilidades, oportunidades como viajar o 

conocer gente; beneficios diversos y equitativos, no iguales, sino equitativos con base en el 

esfuerzo invertido en la fase 4. 

F6. Perder el miedo 

En algunas entrevistas esto se reconoce como un beneficio obtenido, y en otras como un paso 

necesario para el logro de los beneficios. Sin embargo, la característica principal es en 

relación con el empoderamiento, aludiendo a una puerta que se abre hacia la autonomía, a 

ser sujeta de derechos que muchas no sabían que tenían o que podían ejercer.   

Estructura diacrónica genérica 

Estas seis fases que aparecen de modo consistente en el análisis de las entrevistas componen 

la macro-diacronía genérica de la experiencia del tipo “ser una mujer organizada”, y que deja 

entrever a lo largo de las fases esto que llamamos “ver el futuro juntas”, que para algunas de 

ellas funge como detonador hacia la autoorganización, como el caso de las iniciadoras, y para 

otras se muestra más tarde después de la fase de platicar.  

De manera que, recurriendo a un diagrama de causa y efecto o cola de pez, buscamos 

mostrar de manera sintetizada lo que arroja el análisis detallado que se llevó a cabo al aplicar 



158 

 

sistemáticamente el método de análisis microfenomenológico, y que se presentó con detalle 

en la tabla 5.  

Este diagrama nos habilita para explicar las siguientes observaciones:  

a) Hay unas pocas mujeres (iniciadoras) que ven el beneficio abstracto de trabajar juntas antes 

de organizarse. 

b) Hay otras que tienen la semilla incipiente que germina cuando alguien les platica sobre 

ese beneficio abstracto, que resuena en ellas y logran verlo.  

  c) Y otras, al parecer se contagian al platicar con las que sí lo ven, aunque quizás no lo vean 

nítidamente.  

Figura 12. Representación de la estructura diacrónica genérica de la experiencia                                                                   

 

En los análisis preliminares, el contagio aparecía como lineal en una fase posterior a 

Platicar (F3), que precedía a la decisión de autoorganizarse y trabajar juntas (F4), es decir, 

como un efecto de platicar (F3) ya desde la visión “ver nuestro futuro juntas” (F21). Pero tras 

el refinamiento de datos y el análisis reiterativo del consolidado de unidades de análisis 

seleccionadas de todas las diacronías específicas, el contagio se muestra más claramente 

como una posibilidad para algunas mujeres que quizá no alcanzan a “ver el futuro juntas” 

(F21), pero aun así deciden unirse a la organización y trabajar juntas (F4), de ahí que en el 

diagrama final, la fase 2 se grafica además como una bifurcación posterior a Platicar (F3), 

donde la diferencia entre ambos efectos F22 y F23 radica en la durabilidad, del tipo, reversible 

e irreversible.  



159 

 

Es decir, en la F21 se grafican aquellas (pocas) mujeres iniciadoras que al parecer 

perciben la realidad interdependiente, y confían ciegamente que un mejor futuro dependerá 

de si trabajan juntas con las otras mujeres. Por eso, sin tener experiencias previas, salen a 

buscar a las otras mujeres para platicar (F3) e invitarlas a autoorganizarse; a partir de ahí, las 

otras mujeres que les escuchan se animan a participar (F4); y de estas mujeres, hay un 

subgrupo que también perciben la realidad interdependiente, y ven que su futuro depende de 

trabajar juntas (F22); y hay otro subgrupo que en realidad se contagia sin necesariamente 

percibir la realidad de la misma manera (F23), pero ambos subgrupos deciden autoorganizarse 

y trabajar juntas (F4). 

Esta característica de durabilidad responde a que, desde el punto de vista cognitivo, 

cuando la mente ve o percibe algo, ya no lo puede borrar, es irreversible: no es posible volver 

a ver del mismo modo que se veía antes. Para el caso de percibir la realidad como 

interdependiente, son estas personas que vayan a donde vayan actúan en consecuencia, no 

importa la situación o el grupo en el que interactúen: al percibir la realidad interdependiente 

su actuar será congruente con esa percepción. Son estas personas que confían ciegamente 

que siempre hay una forma de solucionar los problemas en aras del bien común. 

Al final de este capítulo, una vez expuesto el análisis completo, se reflexiona por 

separado sobre este dato de durabilidad, ya que puede aportar claridad, por un lado, respecto 

a la probabilidad de que tenemos de autoorganizarlos, que ya se preveía que, aunque es 

posible, es baja la probabilidad. Justo a partir de esta premisa, el dato puede abonar hacia el 

diseño de procesos comunitarios o colectivos más conscientes. 

Lo que a su vez nos lleva a enfatizar la importancia de la fase 3 de Platicar como 

principal herramienta, en relación con el direccionamiento del efecto que se busca lograr, es 

decir, hacia: a) el objetivo ver nuestro futuro juntas, o b) el objetivo contagiar. Es decir, 

ambos objetivos derivan en cooperar y trabajar juntas, pero a las y los contagiados se les 

tendrá que estar convenciendo, porque no están viendo la realidad interdependiente, y confían 

en lo que les cuentan los que ven, pero temporalmente, siempre y cuando los beneficios sean 

tangibles; esto es, la característica de reversibilidad permanece latente. 

Esto es, como no logran ver, eventualmente se sienten engañados o siguen otra nueva 

visión o discurso que les convenza más. Es esta falta de consciencia cooperativa de Beaucage, 



160 

 

Figura 13. Corte de la estructura genérica diacrónica 

 

Figura 4. Red semántica de la estructura sincrónica genérica de la experienciaFigura 13. Corte de la 

estructura genérica diacrónica 

siendo una ceguera proveniente de la ignorancia fundamental, del tipo que se explicó en el 

capítulo 1 y que les imposibilita percibir la realidad como es, en este caso interdependiente. 

4.3.3 Análisis sincrónico de la experiencia “Ver el futuro juntos” 

Hay que recordar que la sincronía se enfoca en aquellas características de la experiencia que 

no tienen una relación sucesiva con los micro-momentos (Petitmengin, 2006, p. 248), sino 

que se describen como características inherentes a los elementos de la experiencia, por 

ejemplo, tamaño, color, iluminación, temperatura, textura, emocionalidad, durabilidad y 

sensación. 

Para implementar el análisis sincrónico, se parte de las diacronías individuales para 

detectar los enunciados o unidades de análisis, que reportan características clasificables como 

descriptivas de la experiencia “ver el futuro juntos” y como se mencionó, la mayoría salieron 

de la fase 2. Ver el Beneficio Abstracto, y algunos de la fase 3. Platicar y otras fases.  

A continuación, se muestra el primer y segundo nivel de la red semántica a modo de 

resumen, y en la figura 16 se muestra la red semántica completa que indica los enunciados 

que atienden a cada una de las características graficadas para referencia y trazabilidad y   

posteriormente se explicarán cada uno de los componentes.  

 



161 

 

Para efectos de trazabilidad, se consolidó un nuevo listado en Excel en el que se 

importaron los enunciados seleccionados para el análisis sincrónico, respetando la letra que 

identifica a la entrevistada y el número de enunciado de la transcripción original, así como la 

fase o subfase asignada durante el análisis diacrónico. De manera que, en lo sucesivo, cuando 

aparezca una referencia del tipo F94, se refiere a la entrevista F (en la secuencia A-Q 

mostrada en la tabla 5), y corresponde al enunciado 94 de la transcripción original. 

 

Una vez realizado el análisis sincrónico, se recurrió a una red semántica para graficar 

la sincronía genérica, que representa las características reportadas de la experiencia del tipo 

“ver el futuro juntos”. En esta red se puede visualizar las características observadas en las 

unidades de análisis seleccionadas, que resultan en la estructura sincrónica genérica que 

agrupa las características en cuatro dimensiones de la experiencia: conflictividad, 

durabilidad, emocionalidad y visibilidad. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



162 

 

Figura 14. Red semántica de la estructura sincrónica genérica de la experiencia 

 

Figura 4. Red semántica de la estructura sincrónica genérica de la experiencia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



163 

 

Dimensión conflictividad 

Se refiere a las características relacionadas con el conflicto humano que se observaron como 

parte de la experiencia genérica en las entrevistadas. Es decir, se reconoce como parte 

inseparable de la práctica de trabajar juntas, o como ellas lo refieren, de “ser mujeres 

organizadas”, y se agrupó en dos categorías, por un lado, las características de Tensión, y por 

el otro, las de Naturalización. 

 

 

A lo largo de la investigación, aprendí a aclarar de manera explícita que la posibilidad 

de la autoorganización no exime al conflicto, ni lo desaparece, ni siquiera lo suaviza. Esta 

era una rápida, casi inevitable asociación errónea de quienes escuchaban-leían sobre mi 

postura de que es posible la autoorganización por el bien común; a lo cual, le seguía una 

crítica de romantizar la organización horizontal, autogestiva, colaborativa y cooperativista. 

Y aunque no es mi tesis la que romantiza el concepto, me di cuenta que sí erraba en obviar 

la prevalencia del conflicto, moviéndome hacia explicitar –cada vez– que el conflicto es 

inherente a la experiencia humana, lo cual se corrobora en este análisis sincrónico. La 

autoorganización por el bien común no elimina el conflicto, solo se gestiona de diversas 

maneras, documentadas en la literatura organizativa. 



164 

 

Naturalización: Normal-Habilitador-Fusión 

No se encontró en ninguna entrevista algún elemento que refiera 

a un proceso libre de conflicto o fácil; por el contrario, se refiere 

consistentemente como algo difícil e inherente al proceso 

organizativo. Esta naturalización del conflicto reporta tres 

características sólidas que reconocen las entrevistadas: el 

conflicto es normal, sirve de habilitador y les fusiona en la 

experiencia.  

Naturalización-Normal  

Asumen en general que el conflicto “es normal, porque es parte de la vida” H65. En sus 

descripciones no lo reportan como algo incómodo o algo de lo que quisieran deshacerse. 

Contrario a David Harvey que nombra este tipo de conflicto como “conflictividad positiva” 

(Harvey, 2005), las descripciones de las mujeres entrevistadas no lo catalogan dualistamente 

como bueno o malo, sino como inherente a la vida, a las relaciones humanas. “… sí, pues 

problemas siempre hay” O28.  

Naturalización-Habilitador  

Quizá la razón de que ellas no lo consideren un problema incómodo sea que perciben que 

“todo tiene solución” Q34. Y la estrategia que utilizan, y que reconocen como la más 

importante, es platicar. Estos dos elementos se reconocen como clave para una relación 

humana sana. Por ejemplo, el psicólogo Terry Real,62 experto en relaciones interpersonales, 

afirma que en su experiencia las parejas exitosas son las que se expresan en términos de estar 

seguros de que, sea el problema que sea, saben que van a encontrar una solución, aunque por 

el momento no puedan imaginar cuál será. 

La estrategia que utilizan este tipo de grupos es lo que Otto Scharmer llama “escucha 

generativa” (2018, p. 26). Es el nivel más alto de escucha, que se realiza desde el campo 

 
62 Real, 2007. The new rules of marriage. Ballantine Books. 



165 

 

creativo (p. 33), sosteniendo el espacio para que emerja algo nuevo-desconocido. Scharmer 

ha trabajado con miles de grupos diversos, y refiere que este tipo de escucha generativa es 

entrenable. En su metodología denominada Teoría U, diseñó una especie de diagnóstico para 

saber el punto de partida de cada grupo en particular, y estrategias a poner en práctica 

(Scharmer, 2007). 

Frecuentemente, las mujeres entrevistadas hacen alusión a que platicar es la puerta de 

acceso, se perciben seguras de que cuentan con esa herramienta, ya que fue constante la 

certeza de que pueden platicarlo todo. Además de ver el conflicto como normal y de que para 

ellas todo tiene solución, ésta se encuentra platicando: “¡Y sí!, se soluciona, yo les digo aquí, 

platicando se entiende uno” N51. 

Naturalización-Fusión  

Una de las características más complejas de comprender acerca de los procesos 

autoorganizativos, es la posibilidad de que todas y todos los integrantes estén de acuerdo. Es 

decir, estos métodos no son como un proceso democrático de votos, donde la minoría acepta 

lo que opina la mayoría, que usan algunas cooperativas o para cierto tipo de decisiones.  

 En este caso de las mujeres no es así. Ellas platican, platican y platican, hasta que se 

escuchan todas las voces y todas están de acuerdo, practicando la horizontalidad. Es difícil 

de imaginar esta complejidad, ya que algunas decisiones pueden tardar meses: “… pues así 

lo dejamos unos días, dos días, o una semana, o unos quince días, así lo dejamos, y ya otro 

día, pues ya, hablamos, como que no, como que no, como que no se hubiera nada, así, y 

entonces ya pensamos cómo lo vamos a hacer y ya, si, pues ya, si, como checando…” M16. 

 La característica que quizá hace posible esto la describen como una especie de fusión. 

En las descripciones de las entrevistadas se asegura que el conflicto las une (en lugar de 

separar, como en otro tipo de organizaciones), y no se sueltan porque saben, confían 

ciegamente que todo tiene solución a través de la conversación, y donde ciegamente se refiere 

a un acto de fe, pero no en una divinidad externa, sino fe en ellas mismas unidas.  

 Así lo describía una mujer que hablaba solo náhuat. Su traductor me explicaba en 

español lo que ella percibía como una especie de fusión: “se juntaron entre las seis 

comunidades y entre ellas trabajaron como una sola persona” B79. 



166 

 

Estos dos elementos son clave en la definición de interdependencia que construimos 

en el tercer capítulo, donde todas, todos y todo somos unicidad, pero no como un 

conglomerado que uni-piensa o uni-siente, sino como individuos que co-surgimos en 

dependencia y que, por lo tanto, podemos organizarnos y actuar juntos.  

Aquí vale aclarar una especificidad de cómo funciona este grupo, relativo a que no 

todas las mujeres participan en todos los proyectos. Es decir, se anuncia un proyecto y cada 

una decide si quiere y puede (tiempo, y algunas veces inversión monetaria) participar. Así, 

con esta decisión voluntaria de inicio se garantiza de algún modo el deseo de ponerse de 

acuerdo, apalancado por la confianza de que así será. Además de que los conversatorios se 

llevan a cabo en niveles. Cada comunidad se reúne y decide, siendo la representante la que 

lleva el mensaje al hotel. Ahí la conversación es a nivel representantes, presidenta y 

secretaria. 

Tensión. Contracción-Presión-Relajación 

Con frecuencia, durante las entrevistas, las mujeres reiteraban 

que no era fácil e inmediatamente después decían “pero se 

puede”. Siempre hay tensiones, no hay relación interpersonal 

que no implique una tensión (De Jaegher, 2015), de ahí lo 

impráctico de creer o querer imaginar lo opuesto, y por eso se 

termina juzgando como romántica la posibilidad de 

autoorganizarnos.  

El ejercicio de ponerse de acuerdo siempre es tenso, 

pero como cualquier habilidad, conforme se logra solucionar 

y concretar beneficios, se relaja, desarrollando las habilidades que vuelven cada vez más 

fluida la toma de decisiones y, a su vez, más robusta para superar retos mayores donde se 

contrae de nuevo la tensión; y con las habilidades adquiridas ejercitadas se vuelve a relajar, 

y así, va fluyendo en el proceso de toma de decisiones.  

La tensión deja de ser un problema-impedimento cuando saben-confían que 

eventualmente se relajará dicha tensión, lo que da paso a la solución. Pero antes de relajarse, 

habrá presión de todas, tanto de las o la que está en desacuerdo, como las otras que buscan 



167 

 

escucharle, entenderle y ofrecer opciones, hasta encontrar la solución óptima entre todas y 

para todas. 

Otra vez, lo que hace difícil de imaginar esta “solución óptima para todas”, es que no 

se percibe la realidad como interdependiente, se mira a través del filtro de la ilusión de la 

separación, un individualismo que asume que, al ser ocho billones de humanos separados, se 

requeriría de ocho billones de diferentes soluciones, porque todos queremos algo diferente; 

lo cual no tiene sentido y es imposible estadísticamente.  

Es algo similar al ejemplo de los niños y la piñata, que explicaba en el primer capítulo, 

donde el niño-individuo que se percibe separado de los otros no le importa lo que quiere el 

resto; y en el momento de tensión de pelear por los recursos-dulces, ni siquiera le importa 

qué dulces quiere él mismo, solo le importa acumular los dulces que pueda, y ya luego verá 

en privado si le gustan o no, si regala los que no quiere, o incluso si los tira a la basura.63  

Cuando refiero que “no le importa”, no es una característica de maldad, sino de 

ceguera cognitiva, no le importa lo que no ve, es decir, lo que omite su mente bajo la ilusión 

de la separación. Los niños del ejemplo educados en la metodología Waldorf, desde el jardín 

de infancia son guiados a percibir la interdependencia a su alrededor (Dahli, 2007). 

En el ejemplo, esta evaluación de los dulces “qué prefiero y qué no”, se hace 

colectivamente, ninguno acumula de manera individual. Y el niño nuevo que lo hace, es 

aleccionado por los propios niños a modo, “aquí hacemos las cosas así”. Como se explicaba, 

esta es una decisión colectiva, es un conflicto, cuya resolución se hace en el pleno y en el 

instante, y se hace mediante el diálogo (discusión), todo con el mismo fin, optimizar los 

recursos y su repartición equitativa para cubrir las necesidades de los miembros del grupo. 

Tanto los niños del ejemplo, como las mujeres entrevistadas, saben-confían que 

juntos hallarán una solución. Esta es la confianza que se reporta en la literatura como factor 

 
63 Otro ejemplo extrapolado de cómo el no percibir el mundo como interdependiente es la base de diversos 
problemas globales, como la crisis del cambio climático. De acuerdo con el Índice de Desperdicio de Comida 
de las Naciones Unidas, en 2024 en un mundo con 783 millones de personas que sufren de hambre, se 
desperdicia un billón de toneladas de alimentos diarios, entre alimentos cocinados que la gente no se termina –
lo que llamamos sobras o sobrantes–, lo que tiran los supermercados, y lo que la industria y los agricultores 
desechan en la selección de calidad alimentaria. Si repartiéramos como los niños, además de acabar con la 
hambruna, reduciríamos enormemente el impacto ecológico de alimentarnos. Consultado el 20 de noviembre 
de 2024 en www.unep.org/resources/publication/food-waste-index-report-2024 



168 

 

número uno en los procesos autoorganizativos (Ostrom, 2003; Agrawal en Ostrom et al., 

2002, pp. 48-52), que no es una confianza romántica, como confiar en un amigo o en un 

familiar para pedirle un favor. Es una confianza que viene de ver lo mismo, ambas partes, yo 

y el otro miramos desde la misma perspectiva fundamental, que va más allá del hecho-

necesidad de que “ambos queremos dulces”. A partir de ahí, las vicisitudes son sopesadas y 

las necesidades cubiertas. Ante cualquier conflicto se tensa libremente, se pone a discusión, 

hasta relajar la tensión y acceder a la solución. Así, indefinidamente. 

Tensión – Contracción 

Una mujer entrevistada explicaba con naturalidad que no era necesario que le cayera bien la 

compañera para trabajar juntas, ella lo percibe como cosas separadas. Así otras mujeres con 

quienes platiqué en conjunto, provenientes de una de las comunidades integrantes de la 

cooperativa; fueron a entregar un pedido de playeras bordadas al hotel y aproveché para 

sentarme con ellas a ayudarles a acomodar su pedido y platicar,64 contaban riéndose de cómo 

una de ellas solía enojarse y luego encontentarse. 

Les pregunté cómo solucionaban los problemas y todas confirmaban la estrategia: 

“platicando”; bromeando sobre que a algunas les costaba más, volteando a ver a una de las 

compañeras, riendo todas. Contaban que esta compañera solía ser “muy enojona”, y que se 

desesperaba por no bordar bien, se ponía toda roja y no hablaba. Aunque las demás le ofrecían 

ayuda y le decían que tuviera paciencia, ella se enojaba y se iba: “Ya después regresaba 

pidiendo que le enseñáramos de nuevo”.  

Eso les causaba mucha risa, incluyendo a la mujer exhibida, que ahora era de las 

mejores bordadoras. Esta interacción bromista develaba que ella confió en sus compañeras 

para regresar, y ellas confiaban en que lo iba a lograr. Es decir, reconocen que la experiencia 

de ponerse de acuerdo no es fácil, que implica tensión, y que eso no está mal o bien, solo es 

así.  

Esta asunción, atada a la confianza de que al final siempre logran ponerse de acuerdo, 

las hace confiar en el proceso, reforzando a su vez la eficacia. No se guardan nada, no se 

 
64 Esta entrevista no pudo ser incluida en los análisis debido a la complejidad del audio. Eran ocho mujeres, 
empalmándose al hablar, entre risas y voces de los visitantes del hotel. El audio tuvo una duración de 1:09:56. 



169 

 

cohíben de dar su opinión, ni se guardan rencores no expresados. Cuentan con un lugar seguro 

en dónde exponer sus desacuerdos que tensan y contraen el proceso, porque saben que 

eventualmente se relajará, y accederán a una solución consensuada.   

Tensión – Presión 

Cuando alguna mujer está en desacuerdo o no entiende algo, no depara en preguntar o 

presentar su malestar. No es común, o al menos no surgió en ninguna entrevista, que se hable 

a espaldas del grupo, es decir, que alguna se queje o “ande de chismes” en la comunidad, y 

que todos se enteren antes del grupo o la persona involucrada. En general, reportaron tener 

la confianza de hablarlo en el grupo. Algunas incluso esperan el momento de ir “con sus 

mujeres”, como ellas frecuentemente se refieren a su grupo, para platicar de sus cosas. 

“Mmm…sí porque con quién platicas, con quién te desahogas, nadie tiene esa confianza, y 

al menos aquí ya nos conocemos, le puedo contar mis penas y ella igual” F.111.   

 Esto hace que el centro de reuniones de cada comunidad sea un espacio seguro para 

detonar las tensiones, a sabiendas que eventualmente se va a solucionar en colectivo, confían 

en la herramienta que han masterizado, el diálogo. La estrategia es la misma en todos los 

casos: “platicar”; de ahí que el análisis diacrónico genérico muestre la fase 3 – Platicar (véase 

inciso 4.3.2). 

 La confianza en la herramienta no es un acto de fe ciega, sino una confianza basada 

en que juntas han demostrado que son eficientes implementándola como grupo; es decir, las 

integrantes del grupo se sienten seguras, confiadas y acogidas; tanto cuando ellas presentan 

la tensión, como cuando aportan a relajar la tensión de otra compañera.   

 Grosso modo el proceso es que la representante trae la información del hotel (centro 

de reunión de la Masehual), y entre todas revisan si están de acuerdo o no, si participan en 

este o aquel proyecto, o si pueden entregar tal pedido, etc. Si una no está de acuerdo, expone 

su razón, o si tiene dudas también habla al respecto, y si la representante no tiene la respuesta, 

tiene que regresar a preguntar para aclarar. 

 Hay ciertos proyectos en que las mujeres pueden decidir no participar, sin limitar la 

participación de otras. Por ejemplo, un pedido de artesanía, si alguna sabe que tiene otro 

compromiso prefiere no comprometerse para no fallar, entonces reparten el pedido entre las 



170 

 

que sí quieran participar. Pero hay ciertos proyectos en que necesitan estar de acuerdo todas, 

porque su aportación es como comunidad; de cualquier modo, lo resuelven en la reunión. 

“Pus’ sí, pero se resuelven, ¿no?, platicando, si es que hay problemas allá, pues nos hablan, 

tener una reunión y ya se ve cuál es el problema, y ya entre todas… y si es acá, pues igual… 

en la reunión…” L49.  

 Esta misma presión sirve para impulsar al grupo, por ejemplo, para tomar riesgos. 

Uno de los beneficios intangibles que las mujeres reconocen en la experiencia diacrónica es 

“perder el miedo”, especialmente las mujeres que tiene más edad y vivieron el proceso de 

salir de casa y romper el silencio (Mejía, 2010), describen que, aunque sentían miedo, el 

sentirse acompañada por otras mujeres les daba fuerza para avanzar:  

… hay que platicar entre todos, aunque tú dices que es difícil, pero la otra compañera 

que dice, no, no es difícil C251 cuando uno o dos o tres, ya se animan, pues ya te 

animas también C253. 

… y dice, que pues, si se llevan a doña Rufina, pues las iban a llevar a todas, porque 

no tenían miedo, al estar unidos nada las podía vencer…B87.65 

Tensión – Relajación 

Al final, cada comunidad tiene sus estrategias para relajar la tensión. La estrategia siempre 

es el diálogo, pero la aplicación y estilo varía entre las entrevistadas. Al final tiene el mismo 

efecto, es una escucha generativa (Scharmer, 2018, p. 26), en donde escucho con la intención 

de entender, no de arreglar, para después buscar alternativas de solución. 

 Una vez más, hay que recordar que el conflicto es tenso e incómodo, algunas veces 

se soluciona en la misma reunión, pero en otras puede llevar bastante tiempo. Esto depende 

de las condiciones de cada grupo, si el día de la reunión tienen tiempo suficiente para 

platicarlo o si están todas presentes; además, varía el nivel de confianza y práctica que tienen 

en la escucha generativa: 

 
65 Frase del traductor reportando la respuesta en náhuat de la entrevistada.  



171 

 

… pues así lo dejamos unos días, dos días o una semana, o unos quince días, así lo 

dejamos, y ya otro día, pues ya, hablamos, como que no, como que no, como que no 

se hubiera nada así, y entonces ya pensamos cómo lo vamos a hacer y ya… M16. 

… si como le digo, si, sino, lo dejamos así, pues este, no, no nos podemos entender, 

no, no nos entendemos, la otra dice otra cosa, la otra dice otra cosa, y no, entonces 

como que, mejor así lo dejamos, ya para el siguiente día, pensamos cómo hacemos, 

y… salimos… M17. 

 Algo importante en esta característica de la experiencia que las entrevistadas 

reportaban es que cuentan con la intención de solucionarlo, esa es la premisa para detonar un 

conflicto. Es decir, no solo es discutir por discutir, reconocen que es un proceso incómodo, 

pero que no lo evitan; por el contrario, están conscientes de que, si los problemas no se 

discuten, no se resuelven y no desaparecen, sino que dañan la confianza y fortaleza del grupo: 

“Sí, porque yo como le digo, pues no está bien que estemos con problemas, porque así no 

está bien para la organización” P73. 

 Dimensión Durabilidad  

Esta dimensión se refiere a las características que las 

mujeres entrevistadas notan en términos de duración del 

efecto de percibir la interdependencia; si bien no se 

describe explícitamente como tal, surge de la forma en que 

naturalizan u obvian que deben trabajar juntas. 

 Es así que en términos de durabilidad se perciben 

tres características: 1) constante y continua, esto es, una vez 

que se percibe la realidad así, la obvian y aplica para todo, 

es decir, cambia la lente a través de la que se mira; 2) dejar 

ir (no apego) del tipo “no importa cuánto tarde en llegar el beneficio, sé que llegará”, y 3) la 

irreversibilidad, la mente humana una vez que ve algo ya no puede borrarlo, o volver a ver 

como veía antes.  

 



172 

 

Durabilidad – Continuo constante 

Esta es la característica que hace de la Masehual una organización de más de 30 años. Varias 

mujeres describían alguna situación complicada de la cual salieron adelante juntas, y que a 

veces se complican las cosas, pero continúan y se animan entre todas, y algunas incluso han 

tomado descansos para dedicarse a algo personal o salir de la comunidad a trabajar a otro 

lado, pero eventualmente regresan a trabajar juntas. 

Y siempre pensé, bueno “voy a esperar a ver si algún día regreso”, ¡y regresé! P15. 

… no por eso nos vamos a estancar, y vamos a decir “no pues ya no vamos a trabajar”; 

no, hay que seguir H44. 

… ¡pues que sigan!, digo a mis compañeras que son jóvenes, que lo cuiden, que lo 

quieran, que lo… porque nosotras nos vamos yendo, nosotras somos grandes ya… 

A112 y 113. 

… luego otra vez, ya crecieron mis hijos y ya me fui, otra vez a acercarme ahí… P14. 

Durabilidad – Dejar ir 

A diferencia de una organización con fines de lucro capitalista, las mujeres no hablan de los 

beneficios con base en su retorno de inversión lineal. Es decir, cuantificando lo invertido, 

dinero y esfuerzo versus lo obtenido, para saber si valió la pena; o en todo caso, lo hacen 

como tipo preanálisis para decidir si aceptan participar o no en relación a otras actividades 

que tienen; su modo de verlo es más parecido a cómo funciona el sistema-milpa.  

 Trabajar una milpa requiere inversión de tiempo, dinero y esfuerzo, sin embargo, no 

se trabaja solo para obtener maíz, por ejemplo, desquelitar sirve para limpiar la milpa, y trae 

beneficios colaterales, ya que los quelites son comestibles, alta fuente de hierro, y al mismo 

tiempo hacen espacio para que crezca bien el maíz y el frijol, el chícharo o algo más que 

hayan sembrado adicional. Nada puede garantizar que todo lo que se espera de la milpa se dé 

en tiempo y forma, pero se sabe que seguro saldrá algo, así que el esfuerzo se hace sin 

expectativas fijas; tipo como en el multicultivo, que tiene una sola expectativa, el maíz, todo 

lo demás es basura, escombro, o parásito como el huitlacoche. Las mujeres lo describen 



173 

 

consistentemente, primero es el esfuerzo, luego “ya veremos, pues para este… tener 

beneficio, primero hay que ponerse, después ya beneficio” C180. 

 No se habla de un tipo de altruismo, ya que la concretización de beneficios es 

fundamental para cerrar-continuar el ciclo, como se mostraba en el análisis diacrónico. Lo 

que se observa en las descripciones de las entrevistadas es que, pese a su confianza en que 

los beneficios llegarán, no saben exactamente qué forma tomarán, por eso sueltan la 

expectativa, es decir, dejan ir la idea de un beneficio específico y cuando se concreta en algo 

(tangible o intangible), se reafirma la percepción.  

Sí, pero ya entre todas era… éramos muchas todavía, y pues nos cooperamos, este, 

entre faenas, entreee, yaaa muchas cosas, pero pues todavía podíamos, a todo esto, 

que te digo, en aquel entonces sí podíamos vender nuestra prendas constantemente, 

sí pues, en aquel entonces, en ese momento sí se estaba viendo el beneficio, por eso 

también pudimos poner esto (el salón de reuniones)… F36. 

 También describen que, si tardan en llegar los beneficios, o no llegan como se 

esperaba (contrario a dejar ir), algunas mujeres se desesperan o incluso ya no quieren 

participar, lo cual pone al descubierto una pista sobre el diferencial que mapeamos en la 

diacronía genérica, entre un contagio-reversible y ver la interdependencia-irreversible. 

Como que, como que dicen: “no pues, yo nada más voy a trabajar, pero no voy a ver 

el beneficio” … ¿quién sabe? C110. 

… y algunas mujeres, pues querían: “pues aquí yo hago mi artesanía y ya quiero mi 

dinero porque lo necesito” C51. 

… por eso les digo que no se desesperen, ahorita creo que hay… reuniones, estaban 

viendo eso, es que unas se estaban saliendo F50.  

 Este dejar ir está relacionado con la fase 4, específicamente con la parte del Esfuerzo, 

que fue de las características más consistentes en las entrevistas. Es claro para estas mujeres 

que no hay beneficios sin esfuerzo, pero en esta dimensión sincrónica es claro que, para ellas, 

el esfuerzo y el beneficio no se pueden atar linealmente, lo cual es contraintuitivo con el 

sistema capitalista individualista predominante: “… aquí es cosa de tener voluntad, porque 

si no siempre van a decir ‘que no se puede, no se puede’” F51. 



174 

 

 Otra vez, no están describiendo una especie de altruismo –también hacen otros actos 

altruistas–, pero cuando narran su forma de colaborar están relatando cómo funciona la 

realidad interconectada, imposible de controlar, y que responde a un sistema de causa-efecto 

del tipo mano-vuelta que se explicó previamente, donde el beneficio puede no llegar del 

mismo lugar donde invertiste el esfuerzo, pero llegará. “… pues entre todos, entre todos 

platicábamos” C221, “y este sí, algún día nos va, nos va a dar el resultado, tenemos que 

luchar” C222. 

 Esto no quiere decir que no importen los beneficios, o cuáles o cómo sean. Claro que 

importan, esa es la principal razón por la que se unieron: para cultivar colectivamente 

beneficios. Sin embargo, son procesos tipo milpa, como un cultivo que hay que cuidar, 

trabajar, abonar, limpiar, cosechar un poco de esto, seguir cuidando, cosechar de lo otro, 

seguir abonando; y un ratito se le invierte de trabajo a la milpa, y luego se teje, y luego se 

hace de comer, y luego se va por los niños a la escuela.  

… como apenas nos pasó con los pollos, que decíamos que no porque es muy difícil 

(venir), desde nuestra casa también tenemos familia, tenemos nuestros animalitos 

también y de allá para venir hasta acá a limpiar y a darle de comer y otra vez ir y otra 

vez regresar, y cuesta…y ahorita ya está, ya avanzamos, y ahorita ya están ahí los 

pollitos, y parece que ni sentimos. Sí es mucho trabajo, y antes platicábamos que sí 

es muy trabajoso, pero ¡ya!, ya ese momento que llegó, ya no es muy trabajoso C228-

232.  

 Otra característica de dejar ir es que se logra reconocer como beneficio intangible el 

beneficiar a otros. Esta característica también es parte de la dimensión emocionalidad, pero 

parte de no tener expectativas unidimensionales o apego a recibir beneficios personales. 

Incluye reconocer como valioso el hecho de que otras y otros se benefician del esfuerzo que 

invierten “… y como yo digo, no es necesario que me beneficien a mí, pues que se beneficien 

a ellos” F53. 

Durabilidad – Irreversible 

Este cooperar de manera continua y constante es además consistente, es decir, no es un tema 

de solo colaborar entre ellas y no hacerlo con otras mujeres, o con los vecinos. Esto se puede 



175 

 

percibir en varias mujeres que trabajan con otras cooperativas, o en los comités o 

instituciones de apoyo indígenas. Un ejemplo claro es cuando doña Rufi describe por qué 

regresaron a colaborar con la Tosepan, aludiendo que “el pasado ya pasó”, y los temas como 

la defensa del territorio les compete a todos y todas (Cobo et al., 2018, p. 20). 

 Una característica similar que pude observar es el caso de la mujer que termina 

ayudando al exesposo que la violentó. Aunque no logré entrevistarla porque estaba enferma, 

fue su hijo –uno de los pocos hombres integrantes de la Masehual–, quien describió la 

experiencia de su madre, afirmando que al principio él no entendía por qué su mamá ayudaba 

a alguien que había sido tan malo con ellos. Pero con el tiempo se dio cuenta que su mamá 

dejó ir el sufrimiento que pasó, no demeritándolo o disminuyéndolo, porque por eso se separó 

de ese hombre, sino que igual a doña Rufi, ella describía –en palabras de su hijo– “pues ya 

lo que pasó, pasó, y hay que saber perdonar” E85.  

 Ahora ella le explicaba a su hijo que gracias a “su organización” tenía una mejor vida, 

sus hijos estaban a salvo, con otra pareja que la apoya. Le comentaba también que su papá 

sufría más porque estaba enfermo, por eso le pedía a él y sus hermanas que le ayudarán en lo 

que pudieran. Al final, mi entrevistado reportaba que se sentía mejor apoyando a su papá que 

cuando le guardaba rencor, lo cual refleja esta cualidad de la interdependencia de no ser dual, 

incluyendo a los buenos y excluyendo a los malos, sino un mero co-surgimiento dependiente 

con los otros y con el entorno: “No por eso nos vamos a estancar y vamos a decir ‘no, pues 

ya no vamos a trabajar’; no, hay que seguir adelante también” H44. 

 Esta característica se observa de forma nítida en algunas mujeres, sobre todo las 

iniciadoras y las que llevan más años. De ahí que en la diacronía se muestre alternadamente 

lo que llamamos contagio-reversible, que habría que profundizar más para observar el 

diferencial microfenomenológicamente. Por ejemplo, a la pregunta de por qué trabajaban 

juntas, doña Rufina respondía con obviedad: “Porque eran mujeres y debían apoyarse”. Solo 

así, de modo parecido, otra de las iniciadoras describía “… pues nosotros masehual 

(indígenas) hay que luchar más… pues no iba a dejar a mis compañeras, pues sí…” J52. 

 El reto de esta aseveración es que sea un discurso. Como señalaba en el análisis 

diacrónico, hay algunas mujeres que pareciera que aún no ven la obviedad, es decir, sí la 

exponen, pero no hay más datos sobre un actuar constante, continuo y consistente con base 



176 

 

en esa percepción de la realidad obviada. Es más parecido a una evaluación sostenida de una 

idea contagiada, que puede reactivarse o no (reversibilidad), dependiendo de la concreción 

de beneficios, principalmente tangibles. 

 Pero para el caso de doña Rufi y esta otra mujer iniciadora, ciertamente no lo es. Basta 

con leer la historia de la Masehual para entender la piedra angular que ellas representan, 

además de escuchar a las otras mujeres hablar de ellas, imaginar lo que caminaron para visitar 

cada comunidad, para buscar a cada mujer y mostrarle lo que ellas veían. Estas descripciones 

son similares en todas las iniciadoras que entrevisté, como les llaman a las primeras mujeres 

que se unieron (Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, 2016).  

Mja… si… y otras oyes ya se salieron, otras ya nos “dejaron” [murieron]… entonces 

por lo mismo entonces, yo sigo acá, y pues a la mejor algún día también los “dejaré” 

… F41. 

¡Ahí cambió!... [Respuesta a que su vida cambió cuando su papá le dio permiso] G58. 

Pero todo tiene solución, sí Q34. 

Dimensión Emocionalidad 

Esta dimensión se refiere a las características 

emocionales que las entrevistadas describen cuando 

hablan de cómo es “organizarse con sus mujeres”, en 

donde se muestran rasgos de gozo, de sentido de 

urgencia por solucionar problemas, sentido de agencia 

al asumirse parte de un ser colectivo que les habilita 

para actuar y aportar desde lo individual, y un sentido 

de Pertenencia, hacia “sus mujeres”, “su grupo”. 

Emocionalidad – Gozo 

El intérprete de una de las entrevistadas que solo habla náhuat explicaba que ella se sentía 

bien cuando hacían viajes para salir a vender, o algún congreso o feria que las invitaban. Pero 

tiene que buscar una analogía para explicarme mejor las palabras de la mujer en náhuat, 



177 

 

refiriendo a que describía algo como que la renovaba. “Le gusta participar en las salidas, 

porque igual y se sentía bien; como… pues renovada, se podría decir” B55. 

No pude profundizar más en esta palabra que escogió el intérprete, pero dejaba 

entrever la experiencia encarnada de esa mujer, que al parecer da más pistas en náhuat que 

en español; y alude a “sentirse bien”, como lo describía otra de las iniciadoras que ronda los 

80 años: “Pues yo me siento a gusto” J5. “Las reuniones, a mí me gustó mucho, y se ha 

vivido, porque tengo mis compañeras para platicar con ellas, a mí me dio mucho gusto” J8. 

Una expresión común cuando relataban sus reuniones era “mis mujeres” o “mis 

compañeras”; con cariño se refieren al Taselotzin, afirman que es un gozo reunirse, a entregar 

pedido o salir de su comunidad, o incluso del estado para conocer otros lugares, pero siempre 

acompañadas, siempre juntas: “… Pues no sé, pero sí se siente uno bien” L65. “Pues se siente 

bonito” Q15. “Pues se siente bonito compartir las cosas, nuevas ideas” N25. 

Esta característica es una de las más sólidas que algunas señalan como parte de los 

beneficios intangibles, y es a su vez elemento importante para la duración en el tiempo de la 

Masehual, como el que siga habiendo mujeres y ahora algunos hombres, que quieren seguir 

siendo parte de la organización o unirse a la cooperativa, lo que la hace más fuerte y prolonga 

su vida de ente colectivo. 

Emocionalidad – Sentido de urgencia 

Un elemento que a menudo se manifiesta en las entrevistas, y fuera de ellas, es el factor 

tiempo. Estas mujeres tienen muchos quehaceres, no es común que tengan tiempo para 

descansar, o lo que llamamos tiempo de ocio. Para quien hace trabajo rural o de campo, sabe 

que el tiempo ahí transcurre diferente que en la ciudad66 y todo el día hay labores. De manera 

que estas mujeres son pragmáticas, entienden que las cosas se tienen que hacer y solucionar 

pronto. “Sí, porque yo como le digo, pues no está bien que estemos con problemas, porque 

 
66 Esta es una observación fenomenológica que reportan los trabajos etnográficos, y para algunos sería “un decir 
de los antropólogos” o algo irreal porque el tiempo es medible, es decir, 1 hora siempre son 60 minutos. Sin 
embargo, hoy ya hay posturas desde la física cuántica sobre la no existencia del tiempo, al menos, así lineal 
como nos gusta medirlo y que más que una característica per se de la realidad, es una percepción de esta. Anil 
Seth lleva a cabo desde la neurociencia investigaciones para entender como percibimos el tiempo, y por qué 
esta percepción varía. Véase un resumen en https://www.sussex.ac.uk/broadcast/read/58306  



178 

 

así no está bien para la organización” P73. “Como te digo, sí tiene uno problemas, que, que 

no se… se haga más, pues también que, hay que solucionarlo” P71. 

 Reconocen que un problema que no se atiende pronto, crece y costará más esfuerzo 

después solucionarlo. Y debido a que confían en su mecanismo de solución de problemas, 

que es a través del diálogo, pues lo ejercen hábilmente para pasar al siguiente pendiente. Esto 

no quiere decir que se apresuren a encontrar la solución, como sucede en las empresas bajo 

presión de entrega de resultados, sino más bien lo describen como no dejarlo pasar, poner la 

atención que requiere pronto: “Bueno, del problema, que no se ponga grave, pues platicando 

ahí, buscando, cómo, cómo arreglar” N50. 

Emocionalidad – Sentido de agencia 

Otra característica que se observa consistentemente es lo que describen como perder el 

miedo, que se muestra en la diacronía como la fase 6. Ya describimos el contexto de estas 

mujeres, en especial de las iniciadoras, que a través de unirse con otras mujeres tomaron 

fuerza para enfrentar los retos que tuvieron al comenzar su cooperativa, y luchar por lo que 

veían era posible: “Yo iba por mi… por mi futuro más... ir o sea, ver mi sueño” A43. 

 Es claro que, con el paso del tiempo y la cosecha de beneficios, las nuevas 

generaciones ya gozan de los frutos de esa lucha, pero sigue siendo un mundo, un país, donde 

ser mujer y ser indígena es una desventaja: se carece de oportunidades y es causa de 

discriminación. Por tanto, la organización les da fuerza, como el propio nombre lo dice: 

Mosenyolchicauani, es un lugar seguro, confiable, donde aprenden de sus derechos y a 

defenderlos, nuevas herramientas, donde se sienten protegidas y acompañadas para vender 

sus artesanías. “… Nada más es querer” F52. 

Emocionalidad – Pertenencia 

Cuando hablan de “su organización”, la Masehual, la describen con orgullo, con fuerza. Ellas 

se refieren a sí mismas como “ser mujer organizada”, aludiendo a un tipo de mujer, a un 

modo de ser mujer, que no todas lo son y que ellas no lo eran antes.  Habría que recordar que 

la Masehual es un hito en México, tiene gran popularidad y su hotel Taselotzin es el 

estandarte que las representa. El sentido de pertenencia a la Masehual es evidente en cada 



179 

 

entrevista. “… No quiero que se pierda la organización, porque me siento como… como si 

fuera la raíz” F40. 

 Las iniciadoras y las que tienen más tiempo en la organización todavía hablan de la 

lucha, describen ese momento histórico donde nació la Masehual, y sienten orgullo de relatar 

cómo lo hicieron juntas, como mujeres, como masehual-indígenas: “Pues nosotros... 

masehual… hay que luchar… más, pues cómo iba a dejar a mis compañeras, pues sí…” J30. 

 Cuando relatan su proceso de platicar, las entrevistadas hablan de procesos de 

confianza. Ya lo describíamos en las características de conflictividad, confían en ellas 

mismas juntas, saben que parte intrínseca de ser mujer organizada es platicarlo todo, hasta 

sus penas. Una mujer afirmaba que, aunque sus compañeras no le ayuden a solucionar su 

problema personal, ya con que le escuchen es una gran ayuda: “Mm…sii porque con quien 

platicas, con quien te desahogas, nadie tiene esa confianza, y al menos aquí ya nos 

conocemos, te puedo contar mis penas, y ella igual… y entre nosotros nos apoyamos: ‘haz 

esto haz lo otro’…” F111. 

 Uno de los beneficios intangibles que mencionan a menudo, en particular las 

iniciadoras o las que llevan más años en la cooperativa, es respecto a portar su vestimenta 

masehual con orgullo. Hoy es otro México, otro mundo en general que ha dirigido su mirada 

un poco más benevolente a los grupos indígenas del mundo. Pero las iniciadoras son de una 

época en que el gobierno de nuestro país implementaba políticas públicas violentas y 

discriminatorias para desindigenizarnos: “… Pues nos llamaba, me presento como Masehual, 

así iba yo con mi falda, con mi vestido, así iba yo con mis nahuas… masehual” J50. 

 A los hombres les prohibieron usar su ropa masehual, esto para acceder a 

oportunidades de trabajo o ir a la escuela, y esa violencia permeó en la sociedad mexicana, 

desvalorizando y discriminándoles por la ropa que usaban, lo que evidenciaba la idea 

desarrollista asociada a una forma de ser hegemónica, y que incluía la vestimenta y el 

lenguaje; ello detonó en colectivo una especie de vergüenza por ser quienes eran. Así que su 

lucha juntas les trajo este beneficio que valoran enormemente, porque atraviesa toda su 

existencia, todo su ser en la vida: “Me sentía muy contenta, si pues todo, me llevaban como 

representante de Masehual, así con mi ropa, con mi morral aquí, pues soy Masehual…” J27. 



180 

 

 Esto va más allá de reportar una característica de orgullo que pudieron haber tenido 

desde la resistencia de seguir portando su vestimenta masehual, pero en esta frase la 

entrevistada describe que en un contexto ajeno a su comunidad (contaba de cuando asistían 

a eventos externos) se sentía recibida, aceptada por los koyomej (mestizos-foráneos) e incluso 

por extranjeros, siendo así como es, masehual. Lo percibe como un beneficio que ha resultado 

de la lucha, porque antes no era así. 

Dimensión Visibilidad 

Desde el comienzo de la tesis se estableció a qué 

me refería con ver, que va más allá de ver con los 

ojos y que alude a la experiencia de percibir con 

todo el ser a través de la cognición humana que se 

encarna, actúa y co-determina con las experiencias 

internas y externas (Varela, 2000, p. 4). Es un acto 

de ver la realidad como es, que surge de la 

interacción inseparable e irreducible cuerpo-

entorno. 

 Además, esta forma de percibir la realidad, 

específicamente para nuestro caso la cualidad de interdependencia tiene como características 

que es ilimitada, expansible, no discursiva –incluso difícil de explicar–; es decir, para la 

persona es algo obvio de la realidad y con frecuencia no está plenamente consciente que ve 

algo que otras y otros no perciben igual; aparte de ser una visión que se corrobora con los 

beneficios tangibles e intangibles que se reconocen.  

Visibilidad - Ver sin los ojos 

En general, ver la realidad como es disminuye la ansiedad producida por la incertidumbre, 

no porque esta desaparezca, sino porque se navega más fluidamente en ella. Esto es, para 

nuestro caso, la cualidad de interdependiente que posee la realidad revela el mecanismo 

detrás de cómo co-surgimos en dependencia, que corresponde a la coproducción de causas y 



181 

 

efectos. Percibir esto nítidamente habilita a quien así lo ve a actuar en consecuencia para fluir 

con esa dinámica: “De poco a poquito, vamos a encontrar [soluciones]” K33. 

 Las mujeres lo describen como una especie de certeza o ecuanimidad de que lo van a 

lograr –los proyectos–, o de que van a encontrar soluciones a problemas. No hablan en 

términos de crear soluciones, como si no existieran y de la nada las diseñaran, sino que 

describen una confianza basada en su proceso de platicar como medio para eventualmente 

encontrar la solución. Al relatar ejemplos de cómo fluyen esas pláticas, más que encontrar 

soluciones, lo que describen es articular soluciones, donde van uniendo las piezas que cada 

una de ellas va aportando, además de fluir con las piezas de las circunstancias externas, hasta 

que se sienten cómodas con esa solución. “… y ya vamos a ver de qué manera podemos, este, 

sacar nuestra artesanía” H30. 

 Esta característica de la certeza o ecuanimidad no refiere a una fe ciega sin 

fundamentos, sino que proviene de una familiarización con la naturaleza de la realidad y fluir 

con ella, sin aferrarse a que sea diferente o a controlarla a sabiendas de que no funciona así. 

Es decir, como se anotó antes, el proceso de solución de problemas depende de los insights, 

que son estos chispazos espontáneos de realidad que develan la oculta naturaleza de las cosas, 

abriendo la puerta a vislumbrar las soluciones. 

 Este insight que Mayer (en Davidson y Sternberg, 1995, p. 3) describe como “the 

process by which a problem solver suddenly moves from a state of not knowing […] to a 

state of knowing”; que a pesar de que desconocemos cómo sucede, sabemos que sucede. A 

decir, en este caso, estas mujeres saben67 que así sucede, de manera que solo esperan a que 

suceda, confían en la realidad como es. Esta espera no es pasiva, en otras palabras, no se 

sientan a esperar, sino que platican, buscan opciones, van a reuniones, hacen otros 

quehaceres, vuelven a platicar las veces necesarias, pero sin aferramiento:  

… pues así lo dejamos unos días, dos días, o una semana, o unos quince días, así lo 

dejamos. Y ya otro día, pues ya, hablamos, como que no, como que no, como que no 

se hubiera nada, así. Y entonces ya pensamos cómo lo vamos a hacer y ya, si, pues 

 
67 Este saber es del tipo que produce conocimiento no-conceptual. Alan Wallace lo define como el conocimiento 
que va más allá de la imaginación y no implica una designación conceptual, sino que es un tipo de conocimiento 
que surge de la consciencia no dualista sobre algo que se sabe (Wallace, 2009, p. 102). 



182 

 

ya, […] si no, lo dejamos así, pues este, no, no nos podemos entender, no, no nos 

entendemos, la otra dice otra cosa, la otra dice otra cosa, y no, entonces como que, 

mejor así lo dejamos, ya para el siguiente día pensamos cómo hacemos, y… salimos 

M16, 17. 

 Esta característica se reporta a través de la frase que utilizan consistentemente en sus 

diversas acepciones, que hace referencia a “ya verán cómo le hacen”, describiendo una 

experiencia del tipo saben que más adelante verán, aunque por el momento esté velado: “y 

ya vamos a ver de qué manera podemos” H30. 

 Como se advirtió antes, la mayoría de las veces no se es consciente, ni de que se 

percibe la realidad interdependiente, ni separada. Es decir, para ambas perspectivas es obvio 

que la realidad es así como la aprecian. De ahí que, quien sí nota la interdependencia no 

entiende por qué las otras actúan como si la realidad no fuera así, interdependiente:  

…. a mí la mera verdad me da mucha tristeza cuando yo escucho otras, o sea, mujeres 

se reúnen y no logra, y eso lo que a mí no me gusta, porque es una pérdida de tiempo, 

que ellos hacen y pues la mera verdad no logro nada, o, por ejemplo, cuando hay 

proyecto, se queda con una, nada más con una persona, eso está mal […] no está, o 

sea, ordenados, no se escucha el grupo… A58-63. 

… quien sabe por qué no, no lo vean así C109…Como que, como que dicen “no, pues 

yo nada más voy a trabajar, pero no voy a ver el beneficio” C110. 

Visibilidad – Ilimitada 

Esta característica no es del tipo mirada capitalista de crecimiento ilimitado, que ignora por 

completo que vivimos en un mundo con recursos limitados (Scharmer, 2018; Raworth, 

2017). Alude a la capacidad creativa inagotable para fluir con la realidad, ya sea para buscar 

soluciones, para crear proyectos, para organizar su casa y poder salirse a las reuniones. Es 

esta visión de que para todo hay una solución, que articulan a través de platicar, no la 

describen como una característica individual del tipo “yo encontraré la solución”, sino lo 

conciben en voz colectiva, ya sea entre ellas como compañeras o con su familia:  

Y cada vez que tenemos un problemita pues lo solucionamos Q47. 

¡Y sí!, se soluciona, yo les digo aquí “platicando se entiende uno” N51. 



183 

 

… por ejemplo, cuando yo estuve enferma con mi bebé, pues él (su esposo) es el que 

hacía todo, mis hijas como ya están grandes pues también, una hacía las tortillas, la 

otra la comida, él lavaba ya la ropa de, de mi bebé y ya mi ropa, y la de él, y la del 

niño, y ya mis hijas cada quién… L90. 

 Es una característica de no darse por vencidas, que en términos socioculturales es lo 

que sostiene las luchas y resistencias indígenas, pero en este caso no es una característica de 

resistir, sino de fluir. Esto es, percibir la realidad interconectada abre las posibilidades 

constantes, ilimitadas e independientes a las circunstancias. Y se recordará que no reportan 

que sea algo fácil o sencillo, como se mostró en la dimensión conflictividad, sino que 

describen que “siempre hay una solución para todo”, y que está vinculada a la característica 

de dejar ir: 

Hablando, platicando, platicando ahí hasta que encontremos una solución N49.  

Pero, siempre llegamos a una buena solución, entre compañeras y todo el grupo Q39. 

Y pues qué, bueno, pues una discusión siempre hay donde quiera, pero no hay que 

tomar todo a pecho, sino que tratar de solucionarlo, tratar de solucionarlo H52. 

… hay que hablar con ellas, hay que hacer ver las cosas como son, no todas las cosas 

son fáciles, sino que las cosas siempre se hacen fáciles F61. 

Visibilidad – Expansible 

Ya se describió cómo estas mujeres comparten los beneficios, cómo expanden sus ideas y 

comparten sus espacios. Esta característica expansible se refiere a que percibir la realidad 

interdependiente devela que todas y todos, incluyendo el entorno, somos causa y efecto. Bajo 

esta forma de conocer el mundo es que estas mujeres describen cómo los beneficios no son 

para concentrarlos de manera individual, sino compartidos con su familia, vecinos, 

comunidad u otras mujeres: 

… de poco a poquito, vamos a encontrar, para que salgan adelante ellos [los hijos]… 

K33. 

… ya nos damos como mano-vuelta, si alguien me vino a ver cuando estaba enfermo, 

pues yo también la voy a ir a ver… L61. 



184 

 

… pues no alcanzaba el dinero, y ya fue cuando, pues le dije [a su mamá] que me 

enseñara porque, era una forma de ayudar, ayudarnos entre nosotros, porque, bueno, 

para mí era, como que sentía pena y tristeza a la vez, porque… verla a las dos de la 

mañana [tejiendo] E10. 

 Algunas de las entrevistadas también participan en otras cooperativas, o en otras 

organizaciones indígenas, como la CAMI o el juzgado indígena que acompañan a muchas 

otras mujeres que no pertenecen a la Masehual, pero que necesitan apoyo para trámites 

legales o asuntos de violencia familiar, que estas mujeres acompañan en náhuat: 

… porque pues el apoyo es diario, las mujeres lo necesitan diario, van llegando una, 

dos o tres, y pues no podemos cerrar, ya nos conocen L55. 

… pero igual, de por sí salió por medio de la organización y siempre la organización 

me eligió, pues para que yoo…pues estuviera ahí, igual atendiendo a otros problemas 

[en el juzgado indígena] F65. 

Visibilidad – No discursiva 

Las entrevistas que muestran esta característica tienden a relatar hechos sucedidos más que 

discursos, ejemplificando con experiencias vividas en lugar de supuestos o meras 

posibilidades. “… y pues al salir, yo, yo sentía que dejaba mi casa, y me sentí triste, porque… 

bueno, pues, las cosas van cambiando, pero pues esa vez… sí me gustó, porque fuimos a 

enseñar lo que aprendimos en el taller…” E136. 

 Hay que recordar que la entrevista aplicada fue mixta, y que incluyó preguntas 

semiabiertas y abiertas, intentando colocar las preguntas microfenomenológicas en ese 

vaivén, para que pudieran revelar más esta diferencia entre una descripción discursiva y no-

discursiva. Recordemos también que son un grupo con varios años de experiencia siendo 

entrevistadas y contando su historia, de manera que ciertas preguntas ineludiblemente 

detonaban respuestas discursivas esperadas. 

 Por lo tanto, a lo que se refiere esta característica de no-discursividad se puede 

observar en una de las entrevistadas de avanzada edad que solo hablaba náhuat. Su traductor 

intentaba buscar analogías para describir lo que ella contaba de las veces que le tocó salir de 

su comunidad o de Cuetzalan, lo cual para una mujer masehual de esa época era una gran 



185 

 

hazaña, especialmente para las que no hablaban español como ella. Empero, su descripción 

no era en términos de esa gran hazaña lograda, o lo fuerte que se hicieron juntas venciendo 

el miedo, aunque fue así. Lo que esta mujer describía en náhuat era su experiencia 

fenomenológica de ese momento vivido, contrario a armar un discurso o juicio que cubre la 

experiencia subjetiva vivida: “Bueno, participó en las salidas, pero no recuerda a dónde fue, 

pero dice que iba, bueno, como si fuera un perrito (risas de la entrevistada) … porque no sabe 

leer y no sabe el español, entonces nada más iba así, de, acompañando a la compañera…” 

B49.   

 Sin más datos, esta frase deja entrever el posible miedo que sentía aquella mujer que 

le pidió que la acompañara –o en términos discursivos, la invitó a unirse a la organización–, 

así como el temor de la entrevistada de salir a un mundo desconocido para ella, que además 

funciona en español, y donde ella no entendería a nadie y nadie la entendería a ella. Por eso 

recurre a esa analogía que describe una experiencia donde ambas mujeres se hacían valientes 

juntas, mosenyolchicauani: “tu fuerza y mi fuerza juntas”. 

… pues yo me siento a gusto, porque con las compañeras participan, lo que me 

apoyaron, las reuniones, a mí me gustó mucho, y se ha vivido, porque tengo a mis 

compañeras para platicar con ellas… cuando empezamos nos corrieron Tosepan, pues 

fui con doña Rudi, salí, después haciendo reuniones… J11. 

 Esta experiencia de perder el miedo, aunque real es una de las más utilizadas en su 

discurso. Se lee consistentemente en los trabajos y reportajes sobre esta cooperativa de 

mujeres, y varias de las entrevistadas lo mencionaron, pero pocas los describieron como esta 

entrevistada. Este tipo de representaciones no discursivas son las que suelen develarse 

después de varios minutos de entrevista microfenomenológica, donde la persona entrevistada 

logra esquivar los juicios y discursos, y evocando el momento logra recuperar la experiencia 

vivida, que suele ser explicada con analogías como esta. 

 De haber tenido el tiempo, y principalmente, de haber hablado náhuat, esta 

experiencia pudiera haber sido explorada en profundidad con la microfenomenología. De ahí 

la hipótesis sobre el náhuat (percibir el mundo en náhuat) y su posibilidad como un atajo 

directo a la experiencia vivida sin tantos velos (véase hipótesis del lenguaje en el inciso 5.1). 

Lo que implicaría filtros cognitivos menos rígidos, en donde la ilusión de separación entre el 



186 

 

yo y el entorno es menor o en algunos casos inexistente, habilitando la percepción nítida de 

la realidad, en este caso, la cualidad de interdependencia. 

Visibilidad – Corroborada 

Parte fundamental de percibir la realidad como es implica la corroboración del dato empírico. 

Si lo que se percibe o se cree no cuadra con la realidad pragmática, entonces es una ilusión 

contagiada, un juicio, una creencia, una hipótesis; por ejemplo, creer que es fácil y lindo 

autoorganizarse augura el fracaso. De ahí que esta característica de corroboración se 

desarrolla a la par de la característica de dejar ir. 

Si, aja, de a poquito…mja, si así este, primero, hay que poner y después ya ver los 

beneficios C106. 

… de los dos lados, participar y recibir… G107. 

… y si se logra lo que piensa uno nada más que cuesta C226. 

… pues yo creo que se pueden hacer muchas cosas, aquí en la comunidad es el 

turismo, y pues, ya con nuestras artesanías, pues, se puede hacer muchas cosas E90. 

4.3.4 “Ver nuestro futuro juntas” vs. contagio colectivo 

Si bien el objetivo principal de la investigación era observar cómo es la experiencia de 

percibir la cualidad de interdependencia de la realidad como detonador de la 

autoorganización por el bien común, a través de la experiencia de “ver el futuro juntos”, los 

resultados del análisis arrojaron además un hallazgo que aporta claridad para los estudios 

organizativos, y de procesos colectivos. Especialmente, sobre la diferenciación entre lo que 

se diagramó como dos tipos de experiencia: del tipo contagio, y del tipo percibir la 

interdependencia; ambas experiencias fungen como detonadores de la colaboración en los 

procesos autoorganizativos, pero con durabilidad diferenciada de sus efectos. 

 Al inicio, durante las primeras rondas de análisis diacrónico, lo que se nombró como 

contagio (véase diagrama de causa y efecto en p. 158), se perfilaba como una fase previa, 

casi a modo de prerrequisito para poder acceder a ver, es decir, a percibir la realidad como 

interdependiente. Pero conforme se fue completando el análisis reiterativo consolidado de 



187 

 

las unidades de análisis diacrónicas seleccionadas de las entrevistas, la estructura diacrónica 

se clarificó durante el diagramado de la estructura genérica de la experiencia observada.  

 Como ya se apuntó, el diagrama de causa y efecto de la estructura diacrónica genérica 

de la experiencia de las mujeres entrevistadas, muestra al contagio como alternativo a 

percibir la interdependencia, aunque es igual de efectivo para detonar la colaboración, 

radicando la principal diferencia en la dimensión de durabilidad; donde el contagio tiene una 

característica de reversible en comparación a la cualidad de irreversible que tiene el percibir 

la realidad como es, en este caso, en su cualidad de interdependiente. 

  

Figura 15. Corte de la estructura genérica diacrónica 

 

Este es un importante hallazgo, ya que aporta al entendimiento de por qué es tan 

necesaria y aparentemente imprescindible la inversión de grandes recursos (tiempo, dinero, 

esfuerzo), para sostener la “consciencia cooperativa”. Es decir, existe esta noción de que el 

ímpetu cooperativista tiende a disminuir o a desvanecerse si no se refuerzan las estrategias 

de educación y pertenencia, a través de los diversos mecanismos de comunicación a los que 

recurren los grupos (Beaucage y Tradición Oral Tamachilis, 2017; Cobo et al., 2018; 



188 

 

Kopelman et al. en Ostrom et al., 2002), aunque falta claridad respecto a la razón detrás de 

por qué68 sucede esto. 

 Mientras se llevaba a cabo la investigación, recibimos en la Universidad la visita de 

un grupo de representantes de la Cooperativa Pascual, asociación icónica en México que 

venían a compartir su experiencia con los estudiantes. Además de contar su historia, que 

marcó un hito en el país, expusieron las estrategias educativas y de pertenencia que llevaban 

a cabo, enfatizando lo importante que eran para mantener la unión y participación de los 

cooperativistas, mostrando una relación directa entre el presupuesto invertido y el nivel de 

participación. Este tipo de experiencia bien conocida y normalizada alude a un estar 

convenciéndoles todo el tiempo de que es buena idea seguir cooperando.  

 Pero ¿por qué se les tiene que convencer reiteradamente?, ¿qué es lo que revierte la 

decisión de participar o colaborar con el grupo por el bien común? La analogía sería la de un 

resorte que tiene una forma natural y cuando se le ejerce una fuerza externa se extenderá, 

pero para quedarse extendido, la fuerza aplicada tiene que mantenerse constante, de lo 

contrario el resorte vuelve a su forma original. Esto sería lo opuesto a percibir la 

interdependencia, es decir –y de acuerdo a lo explicado en los capítulos 1 y 2–, percibirnos 

separados del resto y del entorno, en donde la toma de decisiones es primariamente de corte 

individualista. 

 Esto nos remonta a la discusión teórica desarrollada en el segundo capítulo 

concerniente a la posibilidad versus la imposibilidad de que los humanos sean capaces de 

autoorganizarse por el bien común, planteada a través de la dupla Ostrom vs. Hardin. La 

primera alude a una “capacidad racional limitada” como elemento fundamental para entender 

por qué los grupos toman decisiones basadas en modelos mentales no sustentados en la 

realidad (Ostrom, 2015, p. 12), afirmando que hacen lo mejor que pueden con lo que tienen, 

y que de algún modo los grupos que se consideran exitosos lo hacen mejor; refiriendo a un 

tipo de experiencia grupal homogeneizada del tipo su forma de tomar decisiones, que es 

 
68 Del tipo “ver crecer el pasto” de Goethe, sabemos que pasa, pero no sabemos cómo pasa, es decir, solo 
percibimos los efectos de ver el pasto crecido, así observamos que la consciencia cooperativista se debilita con 
el tiempo, y los estudios organizativos se han enfocado más en las estrategias para mantenerle vivo más que en 
comprender porqué se debilita. 



189 

 

consistente con lo que muestra nuestro análisis diacrónico, donde ciertamente hay un tipo de 

experiencia genérica del tipo “autoorganizarnos”, donde todas las integrantes de manera 

consistente toman decisiones y colaboran por el bien común del grupo, aunque, lo que devela 

el diagrama de la diacronía de la experiencia analizada es que estos modelos mentales que 

señala Ostrom, no son consistentes entre los miembros, separando sus experiencias en dos 

características principales, una que reporta que el modelo mental está basado en una 

percepción más nítida de la realidad69 (“Ver nuestro futuro juntas”), y la otra característica 

que difiere de esta (contagio). 

 Pero si ambos tipos de experiencia derivan en la toma de decisiones hacia la 

autoorganización, ¿cuál es el problema? El tema es que hay una especie de resistencia en el 

contagio, que reportamos con una característica de reversibilidad, es decir, es temporal, como 

una fogata que se tiene que estar alimentando para evitar que se extinga, aparte de la 

dependencia de la concreción de beneficios tangibles constantes y a corto plazo. Es claro que 

el objetivo de la autoorganización es el cultivo de beneficios, pero hay quien se expresa en 

términos de “ya llegarán los beneficios”, en comparación a querer ver el beneficio lineal 

inmediato directamente equiparable a su esfuerzo.   

 De modo que, mantener viva la consciencia cooperativa en los contagiados, requiere 

en términos prácticos de inversión de recursos del grupo (tiempo, dinero y esfuerzo), además 

de que en última instancia no se puede eliminar la posibilidad latente de que se les presente 

otro discurso más convincente y les contagie, detonando el ejercicio de la voluntad individual 

hacia otro objetivo que les ofrezca mayores beneficios o menor esfuerzo. Y aquí cabe 

cualquier discurso que cuadre con la percepción de separación, donde, por ejemplo, los 

discursos neoliberales capitalistas tienen gran éxito.  

 Pareciera que esta característica de contagio responde a un mecanismo social 

colaborativo, que responde al discurso independientemente del contenido, opuesto a cuando 

se percibe la realidad como es, en este caso interdependiente, donde el discurso tiene que ser 

consistente con cómo funciona la realidad interconectada, de lo contrario se percibe como 

error. Así lo describía mi contacto principal del grupo queretano, que no entendía por qué 

 
69 Específicamente para esta investigación, la cualidad de interdependencia. 



190 

 

peleaban, si para él era obvio que lo mejor era trabajar juntos, y al final se separó de la 

comunidad. 

 Esto es, en el caso del grupo queretano que se reportaba con una capacidad 

autoorganizativa intermitente (Zárate-Rico, 2020), bajo esta mirada que aporta la gráfica de 

causa y efecto, podríamos pensar que gran parte del grupo70 respondía a esta característica 

de contagio; donde para el caso previo del agua, el discurso contagiado fue “trabajar juntos 

para luchar por nuestra agua”; y para el caso turismo, el discurso contagiado era del tipo “nos 

traicionaron y no podemos trabajar juntos”; habiendo personas que colaboraron en ambos 

escenarios, para luchar por el agua y ahora en el proyecto turístico; pero en el caso de mi 

contacto, se unió al caso del agua, pero rechazó la idea de pelearse con sus vecinos y 

familiares divididos por el proyecto. 

 Al final quedaba la incógnita sobre la experiencia de los dos personajes que tenían 

acaparados los beneficios tocante a ¿cómo podría la comunidad convencerles de compartir 

los beneficios y colaborar con el resto por el bien común?, es decir, si ellos tienen los 

beneficios, ¿qué otro o mayor beneficio podrían percibir como para moverles 

voluntariamente hacia compartir y colaborar?, ¿hay alguna otra forma que no sea recurrir a 

la violencia o a las autoridades ejidales que les obliguen a compartir? 

 Desde la perspectiva de esta investigación, la única manera es lograr que perciban la 

realidad como es, interdependiente, saber que su bienestar en realidad no viene de esos 

beneficios acaparados, sino de las causas y efectos que co-crean con sus vecinos y familiares 

que les dejaron de hablar, de invitar a las fiestas y que están buscando cómo quitarles lo que 

acaparan, perpetuando la fragmentación de la cohesión social de su propia comunidad. 

 Ineludiblemente, esto nos lleva a la pregunta ¿cómo nos movemos hacia “ver nuestro 

futuro juntos” de manera irreversible?, aceptando que, como se ha descrito, esto no se puede 

enseñar o aprender solo de manera intelectual, ya que radica en un tipo de conocimiento no 

conceptual que se sabe a través de la consciencia no-dual (Wallace, 2009 p. 102), pero a 

 
70 A pesar de que no los entrevisté bajo la mirada de la microfenomenología, al menos dos de mis entrevistados 
mostraban características de “ver el futuro juntos” del tipo irreversible, que les implicaba incluso sentimientos 
de tristeza al ver que no lograban ponerse de acuerdo, ya que ellos lo perciben como posible (Zárate-Rico, 
2020). 



191 

 

pesar de que la educación conceptual no es suficiente para ver la realidad como es, en general 

es la forma primaria de aprendizaje por donde se puede comenzar. 

 El propio pesimista de Hardin, que aunque se excede al aseverar que tenemos una 

“tendencia natural a hacer las cosas mal o equivocadas “(Hardin, 1968, p. 163), acepta que 

la educación pudiera funcionar, pero que ciertamente implicaría demasiado esfuerzo 

contraponerse a lo que llama de manera exagerada “las fuerzas negacionistas de la psique 

humana”; y que además si se lograra, se tendría que hacer con cada generación por venir.71  

 Por ello, tanto Ostrom como Hardin y cualquiera que trabaje con procesos colectivos, 

puede confirmar el gran reto que implica la organización social y lo frágil que es, de ahí que 

sea tentadora la idea del Leviatán que venga a poner orden, o del líder heroico que nos guíe 

a tierra firme, o el capitalismo individualista que nos libre de tener que ponernos de acuerdo 

con los otros, incluso una cosmovisión que tenga la fuerza de conectarnos con el todo, 

rompiendo con el egoísmo, y que se sabe ninguno ha sido suficiente. 

 Pero si se quiere mover hacia la percepción de la realidad como es, en este caso 

respecto a su cualidad de interdependiente, implicaría comenzar por aceptar que no se ve la 

realidad como es. Comprender, observar y aceptar que somos ignorantes, que en general no 

estamos conscientes de qué es lo que ignoramos fundamentalmente, o peor, que nos sentimos 

seguros de que sabemos algo que en realidad no sabemos y que, de manera cotidiana 

actuamos en consecuencia a esa ignorancia activa. 

 Asumir que somos contagiables y contagiadores, y que mientras logramos liberarnos 

o administrar mejor nuestros velos cognitivos, por lo menos aceptar que es así, y ejercer la 

voluntad para decidir activamente donde colocar la atención, a sabiendas que cualquier 

discurso tiene el potencial de contagiarnos. Y, ciertamente, esto solo es posible en primera 

 
71 Sabemos que Hardin mira a través de su juicio y agenda personal sobre la humanidad, ya por ahí se asomaban 
sus ideas de corte eugenistas. Además, la educación siempre ha sido transgeneracional, pero de alguna manera 
para Hardin es un problema para este enfoque educativo que se requiere para aprender a administrar los bienes 
comunes, por eso termina proponiendo a los Leviatanes. Pero no erra en observar la situación de poseer una 
mente humana, que como explicamos en el capítulo dos, es el estado actual de la mente y la ignorancia 
fundamental, y que la neurociencia actual confirma esta velada. 



192 

 

persona, empujándonos a la optimista-pesimista idea del granito de arena;72 pero mientras 

tanto, ¿qué hacemos con nuestros procesos colectivos?  

 Es decir, en una realidad en donde la colectividad y el individuo son inseparables 

gracias a la cualidad de interdependencia, ¿qué se hace con el capitalismo salvaje y sus 

megaproyectos extractivistas en nuestra región?, ¿qué con el patriarcado y su eficiente y 

resistente estructura-estructurante invisible?, ¿qué con los niveles crecientes de burnout y 

depresión en el mundo?, ¿qué con las crisis globales del cambio climático?, ¿qué con los 

feminicidios en nuestro país?, solo por nombrar algunas problemáticas colectivas que co-

creamos. 

 Y las co-creamos en esta coyuntura de individuos que se perciben separados de esos 

otros que se asumen interdependientes, coexistiendo mezclados en nuestros contextos sin 

tener claridad de esta diferencia perceptual, ya que este mecanismo de contagio se refiere a 

que somos altamente contagiables, a la vez que somos contagiadores de otros, y en general 

es de este tipo de experiencias subjetivas que no se está tan consciente. Este mecanismo 

responde de modo similar que el proceso empático, el cual nos habilita para contagiarnos de 

las emociones ajenas, sin importar si el contenido es real o ficticio o de quién nos 

contagiamos (Ekman y Krasner, 2017). 

 Esto enfatiza el papel del contagiador, que bien puede ser otro contagiado o uno que 

percibe la realidad como es. En otras palabras, debido a que el mecanismo de contagio es 

neutral en esencia, el contagiable que no percibe la interdependencia podría contagiarse de 

cualquier contagiador, sea uno que ve la realidad separada o uno que la vea interdependiente. 

La diferencia radicará en los resultados colectivos, por ejemplo, entre un grupo que se 

destruye entre sí, o uno que colabora por el bien común, o incluso el mismo grupo en dos 

situaciones diferentes, como el caso queretano. 

 Desde la perspectiva evolutiva, este es un mecanismo social eficiente para amalgamar 

los constructos sociales como estrategia de sobrevivencia colectiva que derivan, por ejemplo, 

en la cultura, y que nos trajeron hasta aquí como especie. Es decir, no es un error o defecto 

humano, fue la mejor estrategia que se ha co-diseñado en aras de perpetuar un continuo existir 

 
72 Analogía que expresa que las aportaciones individuales, aunque parezcan pequeñas, muchas de ellas juntas 
suman a un impacto colectivo, formando una gran playa de arena. 



193 

 

de la especie, pero que también ha dejado el campo abierto para las dinámicas de poder y 

manipulación de aquellos que se perciben separados de los otros humanos, que solo les sirven 

para lograr sus fines, y apartados del entorno que explotan y destruyen. 

 Por consiguiente, a partir de lo que ya sabemos, sinceremos el diseño de nuestros 

procesos colectivos más conscientes por el bien común-común, esto es, se debe renunciar a 

los diseños clásicos que se sabe promueven la concentración de beneficios o de poder, o 

habilitan el conflicto de intereses, o envidias y disputas de poder, que asumen además que 

somos seres racionales no emocionales, capaces de tomar decisiones objetivas, que se 

conoce, es imposible.  

 Habrá que recordar también que hay pocas personas que perciben más nítida la 

realidad, y que son pieza clave en el diseño de los procesos colectivos exitosos por el bien 

común. Pero a la vez hay que tomar en cuenta, que no somos tan buenos para reconocerlas, 

históricamente su grupo social las ha rechazado, y hasta sacrificado; además, de que 

contamos con otras pocas que aluden ser una de ellas, sin serlo, y seguimos fallando en 

diferenciarlas. 

 Le consultaron a Alan Wallace cómo reconocer a un maestro genuino de un farsante, 

a lo que contestó que la única forma era sabiéndolo. Explica que se verán igual, serán igual 

de letrados, hablarán de las mismas cosas técnicas, se vestirán igual, aparecerán como seres 

compasivos, y ambos compartirán sabiduría. Y debido a la propia cualidad de 

interdependencia de esta realidad, no hay forma certera de segregarlos entre genuinos y 

farsantes. Lo único que se puede hacer es trabajar nuestra mente para notar la diferencia por 

nosotros mismos, y esperar hasta que nuestros compañeros lo noten, sin renunciar, ya que, 

gracias a la interdependencia, no hay otro lugar a donde ir. 

Sintetizando 

En la investigación precedente se reportaba una especie de capacidad autoorganizativa 

intermitente (Zárate-Rico, 2020), cuestionando la postura dualista que separa a los grupos 

que logran autoorganizarse de los que no lo consiguen, revirando la mirada hacia la 

posibilidad de que un mismo grupo, bajo ciertas circunstancias lo logra y bajo otras no, 

develando que la capacidad existe en ellos –porqué no somos inexorablemente egoístas–, 



194 

 

trasladando el peso aparentemente sobre las circunstancias. Aunque, debido a que en la 

literatura se advierte que los grupos que se consideran exitosos lo logran de modo consistente 

no obstante las circunstancias, como las mujeres de la Masehual, se devuelve nuevamente la 

mirada a la experiencia vivida por los miembros del grupo. 

 A partir de la investigación presente, surge una nueva postura acerca de que la 

diferencia pudiera radicar en el tipo de contagio, derivado de la mezcla de dos factores: los 

actores contagiadores y la temática del discurso contagiado (somos comunidad vs somos 

competencia). Esta posibilidad se refleja en retrospectiva a tres personajes que representaban 

la unión en la comunidad queretana, que se expresaban de manera similar a quien percibe la 

realidad interconectada; el maestro de la escuela de la comunidad que se mudó, el fundador 

del proyecto turístico que falleció, y mi contacto principal, que se había dado por vencido 

porqué reportaba que nadie le apoyaba en la comunidad. 

 En cierta medida, todos somos contagiadores y contagiables. Estamos diseñados con 

mecanismos, como la empatía, que nos habilitan para conectarnos con la experiencia de los 

otros humanos. Pero hay personas que tienen características y habilidades más desarrolladas 

para contagiar a otros, tienen manejo discursivo y el resto del grupo les escucha lo que tienen 

que decir. 

 Los contagiadores no siempre son los líderes oficiales o formales, e igual que los 

contagiables, aparecen atravesados en toda la estructura de la organización. Pero lo que se 

puede observar al poner en perspectiva la experiencia de ambos grupos estudiados es que, al 

parecer, si varios contagiadores perciben la realidad independiente, el grupo florecerá, 

incluso a pesar de contar con malos líderes oficiales. No obstante, si el filtro cognitivo que 

vela la percepción de los contagiadores es de egoísmo, venganza, o cualquier otro opuesto al 

bien común-común, empujan a sus miembros hacia comportamientos individualistas, lo que 

deriva incluso en efectos negativos en la cohesión social del grupo y en sus comunes. 

 Identificar a estos contagiadores es una estrategia de las organizaciones verticales 

jerárquicas, con la intención de subirlos en la jerarquía y contribuir a guiar al grupo hacia el 

cumplimento del objetivo de la organización. Sin embargo, esto es problemático ya que se 

monta en el reto inherente a la estructura vertical que se cuestionó en el primer capítulo, sobre 

la dificultad de que el bien común en realidad sea común o solo es el bien de los dueños o 



195 

 

líderes de la organización. Y dado que los contagiadores pueden ejercer sus habilidades para 

contagiar discursos independientemente del contenido de estos, se pone en duda que el 

beneficio por el que trabaja el grupo sea por el bien común-común. 

 Esta duda en efecto le resta credibilidad al contagiador promovido en la estructura 

vertical, es decir, cuando se mueve al grupo de liderazgo, el resto sabe que su objetivo 

principal será colaborar con la parte superior de la estructura, debilitando los discursos del 

tipo “trabajamos juntos por el bien de todos”. De ahí que otra de las estrategias sea reconocer 

y hacer alianzas con los líderes tácitos, esto es, reconocer a los contagiadores dejándoles 

esparcidos dentro de los diversos niveles de la estructura, para hacer alianzas directas con 

ellos y ellas.  

 Pero al final es imposible eliminar el problema inherente de la estructura vertical 

jerárquica: el ejercicio de poder de unos sobre otros, que solidifica la idea de separación, del 

tipo piezas individuales que al aplicarles una fuerza externa sostienen la estructura productora 

de beneficios repartidos de acuerdo a lo determinado por los dueños o líderes de la 

organización, a modo de menor beneficio repartido entre la mayoría situada en la base, y el 

mayor beneficio hacia arriba de la estructura hasta llegar a la concentración del mayor 

beneficio en el pico de la estructura vertical.  

 Una vez más, habría que recordar que no es un tema de inocentes y malvados, es más 

bien una matriz de confusiones interseccionadas, donde todas y todos estamos involucrados 

en esto. Aquí se lidia con la ignorancia fundamental que vela las mentes humanas en sus 

diversas formas, mentes contextuadas en un sistema capitalista patriarcal, con una estructura-

estructurante invisible que nos mantiene en un bucle de confusiones. 

 Así bien, en el caso del grupo queretano, esta estructura es lo que sostiene a los dos 

personajes que tienen acaparado el proyecto. Es claro que ellos no lo pueden lograr solos y 

construyen su discurso que cobra fuerza a la vista de la situación de pobreza extrema que 

prevalece en esa comunidad, ofreciéndoles trabajo, evitándoles la difícil labor de ponerse de 

acuerdo entre todos, de entender las reglas de la Secretaría de Turismo, de negociar con las 

agencias turísticas, de todo lo que implica administrar el proyecto, ofreciéndoles el beneficio 

directo de un salario; como decámos, ciertamente el Leviatán es tentador y también ofrece 

beneficios, aunque no sean del tipo del bien común-común.  



196 

 

 La reflexión pendiente es acerca de la coyuntura de experiencias individuales que 

forman un grupo. Se antoja como óptimo que todos los miembros del grupo percibieran la 

cualidad de interdependencia de la realidad, formando comunidades de libertad, donde de 

manera voluntaria todas y todos colaboraran de manera horizontal por el bien común-común, 

que sería lo obvio para todo el grupo; además sin necesidad de invertir recursos enfocados 

en mantener viva la conciencia cooperativa, porqué ya está viva en cada miembro.  

 Pero dado que esto de percibir la realidad como es radica en cada individuo, y es un 

reto mayúsculo para la mente humana, todavía falta bastante. Sin embargo, no es una 

limitante para movernos poco a poco a organizaciones más horizontales, como lo muestra la 

Masehual, y como lo mostró momentáneamente el grupo queretano, solo hay que hacernos 

más conscientes cada vez, entre nosotros mismos, y en el diseño de los procesos colectivos. 

 En un cálculo somero, basado en la experiencia de trabajo con grupos y 

organizaciones de diversos tipos, y con lo observado en la investigación precedente junto con 

lo analizado en las entrevistas de esta investigación, se podría hablar de que, partiendo de 

que todas y todos tenemos la característica de contagio, siendo contagiadores y contagiables 

en general, en la práctica la mayoría de los miembros del grupo son contagiables neutrales, 

que pueden moverse de discurso en discurso. 

 Después están unos menos, que son contagiados-contagiadores-neutrales, que poseen 

características de contagiadores más desarrolladas, y una vez contagiados de un discurso lo 

diseminan; ya que, los menos son contagiadores-que ven la interdependencia; es decir, estos 

que perciben la realidad interdependiente, que igualmente tienen la característica de 

contagiables, pero solo aceptan los discursos que cuadran con la percepción base de la 

realidad interconectada, y de estos, son más pocos los que tienen características efectivas 

para contagiar lo que ven. 

 Aunque de estos últimos, queda la duda de qué tan pocos sean en realidad. Es decir, 

en los grupos o comunidades colaborativas horizontales, que desde la expansión del internet 

en el mundo se multiplicaron, es frecuente escuchar a sus diversos miembros que compartan 

una experiencia común del tipo “pensé que yo era el único”, pero están insertos en un 

contexto que les impide sincerar su percepción, sin saber a ciencia cierta si hay otros y otras 

que comparten la misma experiencia en su propio contexto.  



197 

 

 Atrapados en esta experiencia circular, donde por un lado está el hecho de que el 

contexto está sostenido por todas y todos, se redifica y solidifica con nuestras prácticas 

sociales cotidianas, con el lenguaje, con nuestras opiniones públicas, aunque en privado no 

se esté de acuerdo, pero se requiere valentía para contradecir al contexto, ya que se sabe que 

crucifican a los que lo intentan. Y por el otro lado, esto de percibirnos individuos separados, 

creyendo que somos los únicos que pensamos diferente. De manera que, en la dicotomía 

inseparable individuo-colectivo quizá más de los que se cree perciben la realidad 

interconectada, pero debido a que la experiencia subjetiva se nos escapa en general, y como 

aún la postura hegemónica niega la capacidad autoorganizativa por el bien común, guardan 

silencio al respecto, así que, quizá son más de lo que se estima.  

 Y no hay que olvidar quién es la hegemonía, es decir, ¿quién es ese rey, patriarca, 

dueño o Leviatán encarnado a quien se puede reclamar?; ¿y quiénes son todos los demás que 

trabajan voluntariamente para ellos?, si, voluntariamente, es decir, ciertamente, quienes 

sostenemos la hegemonía no contamos con un campo de acción libre, sino que está lleno de 

grandes obstáculos puestos por la propia hegemonía para los seres situados en un contexto 

socioeconómico, lo que no contradice que somos seres con una voluntad que nadie, ni nada 

puede tocar; es la mente a la que se le engaña para conceder la voluntad. 

 No puedo dejar de insistir que no es un tema dualista vertical de ser superior el que 

percibe la interdependencia e inferior el que por el momento la tiene velada, pretendiendo 

que la solución es que los que ven la interdependencia sean los líderes-superiores, es decir, 

desde la perspectiva de esta tesis, no hay manera de que una estructura vertical propicie el 

bien común-común, el esfuerzo debe ser horizontal, desde la ecuación que forman como 

grupo platicar y confiar que aunque no será fácil pueden lograr autoorganizarse. 

 Como se pudo observar en la experiencia de las mujeres de la Masehual, el platicar 

fue la puerta que les abrió el campo para lo que lograron. Se asentó que el patriarcado las 

tenía encerradas en su casa, ocultas las unas de las otras, y cuando unas pocas se atrevieron 

a salir, a ir a tocar puertas, a hablar de lo que ellas veían, fue cuando juntaron sus fuerzas, y 

se volvieron Una, como ellas mismas lo describen. De manera que es posible que haya 

muchos más que sí perciben la realidad interdependiente, pero prevalecen en silencio, 

creyendo que es una locura porque el contexto les contradice, y les llaman románticos. 



198 

 

 Además, ser de los que perciben la realidad como es, pero contar con un grupo que 

sus otros miembros no ven lo que él o ella ve, puede generar apatía o renuncia. Porque 

contrario a los contagiables, que no ven la cualidad de interdependencia y que pueden brincar 

de discurso en discurso, en el caso de la mente que ya sabe o ve alguna característica de la 

realidad, ya no puede dejar de verla, pero a su vez los otros velos que prevalecen en su mente 

no le dejan entender por qué los demás no ven lo mismo, no entiende dónde está el error 

perceptual y se siente solo, ajeno al comportamiento colectivo de su comunidad o grupo. 

 Y, por último, persiste la pieza del poder del discurso. Sabemos que la palabra tiene 

un efecto privilegiado en la mente humana, y como se advirtió en la experiencia de las 

mujeres, se enfatiza el factor importante que ha sido el platicar, desde la fundación hasta la 

solución de problemas y la continuidad de la organización, lo cual es consistente con la 

literatura organizativa y con lo que se subrayó acerca de la característica del contagio.  

 Sin embargo, contrario a la postura hegemónica de dominar el discurso, dado que 

todavía un rato más habrá producción de discursos individualistas en beneficio de que los 

muchos trabajen para los pocos, mientras se avance en la transición hacia una mejor manera 

de ponernos de acuerdo por el bien común, por el momento, equilibrar los discursos será un 

gran paso. De manera que, los que perciben la realidad interdependiente tienen que hablar, 

romper ese silencio que el sistema hegemónico espera de nosotras y nosotros, no para 

competir en el discurso, sino para ofrecer una opción por contrastar, y movernos en dirección 

a comenzar a cuestionar nuestra percepción de la realidad. 

 El discurso se sostiene cuando cuadra con el dato empírico, es decir, con la realidad 

como es, siendo a través de la experiencia como se corrobora este tipo de conocimiento no-

conceptual, es decir, el conocimiento basado en la experiencia subjetiva vivida de saber cómo 

es la realidad-real, en este caso, interdependiente. Así lo deja entrever una de las entrevistadas 

que describía por qué había mujeres que no les interesaba unirse a la organización, siendo a 

causa de querían recibir beneficios inmediatos. Esta entrevistada describía que ella también 

fue así al principio, y poco a poco, a través de la experiencia, se fue dando cuenta de la 

importancia de trabajar de esa manera, y de cómo los beneficios van llegando, reconociendo, 

además, los beneficios intangibles. 



199 

 

 Finalmente, con estos hallazgos considero es posible desarrollar un diagnóstico de la 

consciencia cooperativa a partir de la experiencia vivida de los miembros del grupo, para 

calcular en dónde se encuentran respecto a su punto de equilibrio discursivo, que se podría 

estimar en contraste con la experiencia de grupos considerados exitosos. Este diagnóstico 

resultaría de aplicar la etnomicrofenomenología, al entrevistar a los miembros del grupo 

aplicando el método microfenomenológico, justamente para lograr brincar el discurso y 

observar la experiencia subjetiva de cada miembro para identificar en dónde se ubican en 

relación con su percepción de la realidad, en este caso de la cualidad de interdependencia. 

 Esto, no a modo de juicio o evaluación personal a los miembros del grupo, sino para 

comprender la experiencia genérica colectiva a partir de la experiencia subjetiva individual, 

y acompañarles como grupo desde su experiencia real actual, sin asumir que todos y todas 

vemos lo mismo y por eso trabajamos juntos, porque justo los hallazgos de este análisis 

develaron que eso es lo que varía, y que aun así se puede trabajar juntos.  

 Es decir, la estructura genérica de la experiencia grupal podría ser un paso más 

sistematizado para hablar de un nivel de consciencia colectiva o cooperativa que se puede 

diagramar. A partir de ello, se puede diseñar estrategias ad hoc a cada grupo, tanto educativas 

como experienciales, pero no del tipo “mantener vivo el discurso”, sino desde el pensamiento 

crítico que cuestiona la percepción de la realidad, sin perpetuar la ilusión de la separación, ni 

la idea de que somos un conglomerado homogéneo, pero sí que todas y todos queremos una 

vida buena-yeknemilis. 

 

 

 

 

 

 

 

 



200 

 

5. NOTAS PARA FUTUROS ANÁLISIS 

5.1 La falta de consciencia colectiva es patriarcal. La incidencia del género  

Si bien esta investigación no incluyó dentro de sus conceptos centrales la incidencia del 

género, los datos relacionados surgieron constantemente, incluso desde la investigación 

precedente que surgió el cuestionamiento sobre el rol particular de la mujer frente a una mejor 

posibilidad frente a la autoorganización en el grupo queretano (Zárate-Rico, 2020). La propia 

Elinor Ostrom, que tampoco se enfocó en el género como variable, observó que la mujer 

tiene un rol más activo en aquellos grupos más exitosos (Ostrom, 1990), y es particular de 

los grupos dirigidos por mujeres que los beneficios sean mucho más extensivos, menos 

concentrados, dirigidos para sus hijos o familia directa en primera instancia, además de 

extenderlos hacia el resto de los miembros de la familia e incluso vecinos; de aquí la 

pertinencia de reflexionar al respecto en este último apartado. 

A principios de los ochenta, la Tosepan le encomendó al antropólogo Pierre Beaucage 

realizar un estudio sobre la “consciencia cooperativa”. El diagnóstico de Beaucage fue que 

había una falta de consciencia cooperativa, principalmente en las cooperativas locales 

(Beaucage & Taller de Tradición Oral Totamachilis, 2017, p.1 5). Aquel era un tiempo, en 

donde las mujeres no participaban, las pocas que eran parte de las cooperativas, no opinaban, 

solo asistían a las reuniones, pagaban sus cuotas y votaban.  

Así que posiblemente, Beaucage no entrevistó a ninguna mujer cooperativista, ya que 

fue hasta 1989 cuando se formó el primer Consejo de Mujeres de la organización Masehual 

Siuamej Mosenyolchicauani en su Primer Asamblea, para encargarse de la venta de 

artesanías (Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, 2016, p. 22), apoyando a las nueve 

comunidades que en ese tiempo participaban.  

En ese entonces, como ellas reportan, los señores decidían todo incluyendo lo 

relacionado con el dinero (Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, 2016, p. 15; Mejía, 2010, 

p. 160), así que esa falta de consciencia de la que habla Beaucage, es patriarcal. Es decir, es 

mera gramática aludir a una organización formada y liderada por hombres, como una 

organización patriarcal. Si el diagnóstico de Beaucage fue “falta de consciencia colectiva” 



201 

 

de los integrantes de una organización patriarcal, silógicamente refiere a una falta de 

consciencia de origen patriarcal.  

Al final, el patriarcado sigue siendo la estructura, más estructurante (Bourdieu, 2007, 

p. 86), que rige hoy a la mayoría de nuestras organizaciones, incluyendo algunas lideradas 

por mujeres. Señalando a este patriarcado, no como un sistema de hombres contra mujeres, 

sino un sistema sostenido por todas y todos, donde solo unos pocos son los beneficiados. 

Desde el feminismo radical se reconoce, que se requiere la participación de todas y de todos 

para desensamblarlo y reconstruir algo más compasivo, más inclusivo, más horizontal 

(Hooks, 2021). Así de esa manera lo perciben las mujeres nahuas entrevistadas.  

De ahí, que cuando se habla de las mujeres de la Masehual, se habla de un feminismo 

indígena o rural (Mejía, 2010), diferente a lo que se alude como un feminismo blanco que 

viene de los países-coloniales. Este feminismo indígena no lucha solo por las mujeres, sino 

por sus hijos, por sus esposos, por sus padres y madres, por la Tierra, por la comunidad. Es 

un feminismo comunitario como lo describe la feminista indígena boliviana Adriana Guzmán 

Arroyo; un feminismo que lucha por un mundo sin violencia, donde mujeres y hombres en 

comunidad, denuncien y luchen contra el patriarcado en aras de una comunidad que más allá 

de partir de los derechos, parte del respeto y de la responsabilidad con la vida (Guzmán-

Arroyo, 2019, p. 31).  

Al ser la Masehual una cooperativa de mujeres, alguna vez se cuestionó por qué el 

título de la tesis no refiere a “ver nuestro futuro juntas”, es decir, por qué utilizaba el 

masculino “juntos” si era una investigación sobre el trabajo de las mujeres de la Masehual y 

cómo se apoyan entre ellas. Fueron dos razones las que al final apelaron a dejar el “juntos”, 

y que a su vez son la base de esta reflexión sobre la incidencia de género en los procesos 

comunitarios horizontales.  

Primero, a pesar de que a título personal defiendo y sostengo la lucha de no utilizar 

el genérico masculino para referirse a las mujeres o un grupo mixto, considero que es una 

lucha que quizá no posee el mismo sentido para estas mujeres. Es decir, para empezar se 

pudo observar que cuando ellas hablan se refieren indistintamente en masculino o femenino, 



202 

 

por ejemplo, “todos trabajamos juntos”, o “me gusta reunirme con mis mujeres” aunque haya 

hombres73 en la reunión.  

Esta forma indistinta de usar “juntos” o “juntas” en español, parece ser menos 

intencional debido a que, por un lado, en náhuat las palabras son neutrales (el genérico no 

tiene género),74 de manera que, cuando es necesario especificar el género se agrega la palabra 

mujer siuame o para hombre takat, por ejemplo, masehual significa lo indígena neutro, y 

para el plural se agrega al final mej. Así, un grupo de hombres y mujeres indígenas sería 

masehualmej; un grupo de hombres sería masehualtakatmej, y un grupo de mujeres sería 

masehualsiuamej, como el nombre de la cooperativa estudiada.  

Y por el otro lado, si bien las mujeres están conscientes que tuvieron que luchar y 

apoyarse entre ellas para salir adelante, ya que el patriarcado las excluyó, es notorio y 

particular de su género que no acumulan los beneficios solo para ellas, más bien, los reparten, 

los comparten y los expanden horizontalmente. Están seguras de que la mejor manera de 

lograr beneficios es trabajando entre todas y todos para el bien común. Ellas describen la 

importancia de contar con el apoyo de sus esposos, sus padres, sus hermanos, sus hijos, es 

decir, de aquellos hombres que si lograron ver (o quizá recordar) lo que ellas les mostraron, 

que su futuro es juntos.  

En el caso de las mujeres de Cuetzalan, cada una constata su propia historia 

relacionada con el patriarcado, que tiene como representantes a su esposo o pareja, además 

de su propia familia. Es verdad que algunas se separaron de su pareja para poder continuar 

trabajando y sacar adelante a sus hijos; y otras, dejaron de participar en la Masehual para 

evitar mayores problemas en su hogar. Sin embargo, muchas de ellas, lograron convencer y 

obtener el permiso del esposo o del papá, para que las dejaran salir del hogar familiar y 

trabajar, eso si, condicionadas a que no descuidaran las labores que les corresponden 

relacionadas con el cuidado del hogar, los niños y los ancianos (Mejía, 2010).  

 
73 La cooperativa fue formada por mujeres, pero no solo es para mujeres, cualquier hombre puede convertirse 
en socio de la cooperativa si cumple con los requerimientos de participación. 
74 Sumando a la hipótesis del lenguaje en relación a la circularidad lingüistica entre describir y configurar la 
experiencia vivida, que desarrollaremos más adelante. 



203 

 

Ciertamente, sigue siendo una relación desigual. La mujer tiene que “pagar” su 

salida del hogar con la doble jornada, una fuera del hogar y otra dentro de este, aunque, el 

dinero ganado lo suman al que el esposo aporta. Es verdad que esta lucha por la igualdad 

sigue para todas las mujeres del mundo. El feminismo ha abierto importantes puertas y 

continúa buscando la equidad en un mundo donde todavía cuestionamos ¿a quién le beneficia 

en realidad la participación de la mujer en el capitalismo aportando su fuerza laboral? 

Es decir, la realidad es que somos trabajadoras y cuidadoras a doble jornada, y 

además, con una persistente brecha salarial global. Hay mucho que hacer todavía; así lo 

resume Claudia Goldin,75 galardonada con el premio Nobel de Economía 2023, cuya 

investigación revela las variables detrás de la brecha salarial que se sostiene desde la 

condición de un patriarcado global sumado al contexto particular de cada mujer.  

De ahí que se aluda a la lucha de estas mujeres como una lucha feminista 

antipatriarcal, comenzando por esta forma de organización horizontal que es antihegemónica; 

con beneficios horizontales, extensivos, contrario a la forma patriarcal vertical de acumular 

beneficios exclusivos. Reconociendo a este patriarcado, no como un sistema de hombres 

contra mujeres, sino un sistema en el que todas y todos contribuimos para sostenerlo, y que 

solo unos pocos son beneficiados a costa del trabajo de las mujeres y también el de los 

hombres.  

El feminismo ha luchado por décadas para recuperar la voz de las mujeres, pero el 

silencio prevalece en los hombres. Las mujeres nos dimos cuenta de que el poder del 

patriarcado se sostiene sobre el silencio de quien lo sufre, perpetuando y reforzando la 

estructura-estructurante que representa. Es a los hombres, a quienes aún no se les permite 

hablar del patriarcado, la mayoría de ellos ni siquiera usan la palabra patriarcado como parte 

de su léxico diario (Hooks, 2021, p. 33), es clara la encomienda de cumplir en silencio con 

lo que demanda de ellos. 

Así lo explica Goldin cuando le preguntan si algún día se cerrará la brecha salarial; 

tras revelar en sus investigaciones que la brecha se mantiene más o menos corta hasta que las 

mujeres tienen su primer hijo. Goldin refería que más allá de cuestionar la maternidad, se 

 
75 Claudia Goldin gana el Nobel de Economía por sus estudios pioneros sobre la brecha de género. Diario El 
País (2023). www.elpais.com/economia/2023-10-09/premio-nobel-de-economia-2023.html 



204 

 

tiene que cuestionar qué se le pide a cambio a esos hombres que tienen un mejor salario. 

Hombres patriarcales que trabajan más, que sacrifican su paternidad, su vida familiar, su 

salud física, mental y emocional por el “bien de la empresa”; eso es lo que les toca cuestionar 

a ellos. 

Sin embargo, es importante recordar que este patriarcado es de base colonial, que 

nos llegó a México vía la colonización que se suplantó encima de las relaciones de poder 

preexistentes de nuestras culturas originarias que tenían otras reglas. A decir, la mezcla de 

eso es lo que vivimos ahora en México y nos contextualiza de forma diferente a las mujeres 

y hombres de urbes con mayor influencia colonial, que de los contextos rurales o contextos 

identificados como indígenas, que además variara de acordé a la cultura originaria mezclada. 

De ahí la necesidad de recurrir al concepto de feminismo indígena, que debe 

construirse desde las miradas de las propias mujeres indígenas; quienes desde su propio 

contexto toman acción, usan su propia voz, y sus maneras de ser sujetas políticas. Y que de 

manera consistente con los otros feminismos, la clave principal de la lucha es romper el 

silencio que las tenía atrapadas cómo ellas mismas lo reportan en las entrevistas, salir de sus 

casas, para reunirse, para platicar, para opinar, fue el acto radical que lo cambió todo. 

Es claro para el caso de la Masehual que el rol de la mujer es el epicentro, con 

especial enfoque en la repartición y compartición de beneficios extensivos con la familia 

(Mejía, 2010), similar al caso Cherán que cuando las mujeres se unieron a la lucha, el 

movimiento tomó la fuerza para unir a todo el pueblo y comenzar a acumular victorias 

(Velázquez, 2018), se convirtieron en un factor de unidad (González-Candia, 2015, p. 377). 

Y en un contraste injusto, en la comunidad serrana de la investigación precedente que no 

lograba organizarse, las mujeres estaban enemistadas, las relaciones entre ellas estaban 

fragmentadas incluso algunas perteneciendo a la misma familia (Zárate-Rico, 2020).  

Es fundamental mencionar que durante las entrevistas, las mujeres de la Masehual 

no describen un tipo de feminismo individualista a modo de lucha de géneros. Es decir, la 

mayoría de mis entrevistadas describen que sus hombres las apoyaron. Sin profundizar en 

este dato que surgió durante las entrevistas, pareciera que, en general, los hombres apoyaron 

a sus mujeres desde una mirada más horizontal, aunque no se puede aludir como plenamente 

antipatriarcal porque aún es difícil de aislar.  



205 

 

Como se puede ver en los casos donde el padre o el esposo tiene que dar el permiso 

para que ella participe. Este acto de pedir y otorgar permiso es una característica patriarcal 

vertical; pero un motivo por el que les otorgan el permiso es porqué ellos tienen experiencia 

participando en cooperativas y les parece buena idea que también las mujeres se organicen, 

viéndolas desde una igualdad horizontal con relación al derecho de salir de la casa para 

organizarse, igual que ellos. 

Es así que, aun sin tener el objetivo de indagar en la incidencia de género ni la relación 

con sus hombres en mis entrevistas surgió este dato informativo; de 25 mujeres nahuas que 

contacté con quienes surgió el tema sobre el apoyo de sus hombres (esposo, padre, hijos), 

solo tres reportaron haberse separado de su pareja a causa de que se organizaron con las 

mujeres de la Masehual, es decir, las 22 restantes contaban con el apoyo/permiso de sus 

parejas, padres e hijos, todos hombres nahuas. En contraste, ningún albañil mestizo quiso 

trabajar para ellas, debido a la doble característica de ser mujeres-indígenas que discriminan 

estos hombres mestizos.  

De manera que algo no cuadraba del todo en las narrativas feminista alrededor del 

caso que planteaban una lucha de géneros. Y más que contradecir las tesis feministas, por el 

contrario, esta nota abona a encontrar una salida al callejón sin salida al que llevan las 

generalizaciones, en este caso de corte patriarcal, y además de que es congruente con lo que 

se alude como feminismo indígena-comunitario que es incluyente por definición.  

Una entrevistada contaba que al principio fue causa de conflicto con el esposo, pero 

poco a poco él fue viendo el beneficio de que ella le ayudara con la carga económica del 

hogar además de otros beneficios intangibles y al final, terminó por apoyarla, y ahora cuando 

ella tiene que viajar, él se encarga de la casa junto con los hijos y las hijas que se reparten las 

labores domésticas. Este es un dato digno de explorar en futuros análisis, porqué en contextos 

de sociedades más colonialistas esto que describe está mujer parece un gran logro 

antipatriarcal frente a una insistencia en los hombres con educación o contextos más 

coloniales que se niegan a realizar labores domésticas aunque ambos trabajen.  

En realidad, este tipo de experiencia de lo hombres nahuas de estas mujeres, son 

consistentes con el planteamiento de “ver nuestro futuro juntos”, que quizá acompañados de 

su cosmovisión nahua, les habilita para romper la ilusión de las reglas patriarcales 



206 

 

inseminadas en ellos a través del proceso colonial. Y retomando el diagrama de los resultados 

de está investigación, se podría pensar que debe de haber un grupo de ellos que también 

perciben la realidad interconectada, y el patriarcado adiestrado no les confunde tanto, pero 

otros que no perciben claramente se dejan contagiar por la educación hegemónica, y son ellas 

quienes les comparten otra opción de discurso para que decidan con quien colaboran. 

Quedando pendiente de entender si estos hombres percibían el mundo separado 

debido a los filtros del patriarcado inseminado, y que el movimiento de las mujeres les ayudó 

a romper con esa frontera ilusoria, ya sea, por recordar como percibían la realidad 

interdependiente o contagiarse. Una experiencia del tipo “salir del encantamiento” de esta 

culturización colonial que les toco solo a ellos cuando los mandaron a la escuela y les 

prohibieron hablar su lengua y, cuando salieron a trabajar para los mestizos que les 

prohibieron usar su vestimenta nahua, de lo cual, las mujeres nahuas fueron excluidas. 

Esto acrecentado durante el cardenismo y su campaña para desindigenizarnos, que 

definió que el bien común de México era la homogenización de la mexicanidad que tenía que 

ser menos indígena y más francesa, y que a causa de eso, cosas terribles les sucedieron a 

millones de niños indígenas que alejaron de sus familias para internarlos y “reeducarlos” en 

los centros de educación cardenistas (Semboloni, 2013). Además del trauma psicológico que 

hoy se sabe provocaron este tipo de centros en el mundo que buscaban cambiar la identidad 

de los colonizados, prohibiéndoles hablar su propia lengua, vestir su propia vestimenta y 

percibir el mundo como lo venían percibiendo, adiestrándoles en la percepción individualista 

hegemónica. 

  De manera que, cuando hablamos de una incidencia de género en la posibilidad de 

la autoorganización por el bien común, no refiere a un tema biologicista de la condición de 

ser mujer, sino que la diferencia radica en la propia segregación que hizo el patriarcado 

hegemónico al excluir a las mujeres de sus privilegios, dejando intacta la cosmovisión 

originaria. Es decir, negamos contundentemente cualquier diferencia de tipo biologicista que 

transfiera la responsabilidad de la autoorganización a las mujeres, porqué es un tema de 

percepción mental que nada tiene que ver con el sexo del cuerpo dueño de esa mente, pero 

principalmente lo negamos porqué es claro que se necesita que todos y todas se unan en esta 

visión de que nuestro futuro es juntos. 



207 

 

Ya que, como Saini (2023) y Hernando (2018) lo reafirman desde la aqueología, el 

patriarcado no es algo natural del tipo biologicista; esto debido a la existencia de sociedades 

matrilineales precoloniales, incluyendo grupos que todavía en el presente se organizan de 

esta manera. Saini (2023) muestra en su libro un Mapa de Sociedad Matrilineales que muestra 

la ubicación de este tipo de grupos sociales repartidos en América, Asía y África media.  

La definición de una sociedad matrilineal es la que se construye a partir del linaje 

materno, la cual no garantiza que las mujeres en general son mejor tratadas que los hombres, 

o que los hombres no ostentan también posiciones de poder o autoridad, sino que la madre o 

la abuela es la guía del linaje y en general, en estos grupos las mujeres reportan mayor 

autonomía en la toma de decisiones, son menos propensas a la violencia doméstica (p. 17). 

Algunas de estas sociedades pueden incluir la matrilocalidad, que se refiere a la 

autoridad maternal basada en las relaciones domésticas, donde el esposo se une a la familia 

de la esposa, opuesto a la patrilocalidad donde la mujer se une a la familia del esposo. Se 

calcula que el 70% de las sociedades en el mundo son patrilocales, y el 30% que corresponde 

a las sociedades matrilocales, generalmente son también matrilinajes (p. 17).  

Saini es originaria de la India, explica que aunque fue educada y criada bajo una 

educación inglesa, para ella es claro que en la cultura india la figura de la madre tiene mucho 

poder, la madre y/o la abuela guían a las familias, lo cual fue parte del shock cultural cuando 

fue a estudiar a Londres y después a trabajar a Estados Unidos.  Es decir, la narrativa 

generalizada del patriarcado colonial no cuadraba del todo con la experiencia india, lo cual 

apoyaba la idea de que hay culturas preconolialistas que se organizaban diferente. 

Saini reporta que tanto en la India como en América precolonial, existían culturas 

matrilineales con variaciones en su articulación, es decir, había unas más verticalizadas que 

podría ser más comparables a un patriarcado, pero con la figura de la mujer como matriarca, 

pero que en general se presume que eran sociedades más horizontales, desde formas de 

organizaciones asambleístas, o donde las mujeres eran parte equitativa del consejo de 

ancianos y ancianas que guiaban al grupo (Saini, 2023, pp. 56-81), a decir, no estaban 

segregadas. 

Así en México, no obstante las posturas partidistas, en realidad nos sentimos cómodas 

y cómodos de tener una presidenta, a decir, más de la mitad de los votantes por Sheinbaum 



208 

 

fueron hombres (Hidalgo et al., 2024), lo cual habla del tipo de patriarcado mezclado que 

vengo describiendo y que es diferente al de los países coloniales, o incluso países colonia 

como Estados Unidos que en sus últimas elecciones presidenciales dejaron claro lo lejos que 

están de considerar a una mujer capaz para ese puesto de poder, con argumentos arcaicos del 

candidato ganador del tipo que una mujer es “demasiado emocional” para gobernar.  

Al final, como bien lo resume la feminista Bell Hooks necesitamos un sistema que 

nos incluya a todos y a todas (2021, p. 111), y al parecer, había grupos precoloniales, 

prepatriarcales, que lo tenían más claro y diseñaban sus prácticas sociales en consecuencia 

de esa percepción. Claro, evitando caer en otra romantización, no es que la relación entre 

géneros en las cultural precoloniales fuera perfecta en su totalidad, y además varia conforme 

a cada cultura, es decir, esto que se propone analizar surge particularmente de la mira 

horizontal nahua de la región estudiada, que atiende a una forma de percibir basada en la 

realidad como es, específicamente que somos seres interdependientes, entre nosotros y 

nosotras y el entorno, lo cual deriva en ver que nuestro futuro es juntas y juntos de manera 

consistente como se mostró en el diagrama de los resultados de la investigación presente. 

5.2 La hipótesis del lenguaje 

Petitmengin reflexiona profundamente sobre por qué nos separamos de nuestra propia 

experiencia vivida. Análogo a la problemática estudiada, correspondería a entender por qué 

algunos no percibimos la cualidad de interdependencia en la que se desarrolla la vida propia, 

es decir, ¿por qué no percibimos lo perceptible? Además, como Petitmengin (2021a) lo 

explica, ni siquiera percibimos que algo falta, no sabemos lo que no sabemos, o peor, creemos 

que sabemos (López, 2009, pp. 91-93); pero lo que creemos que sabemos, es en realidad una 

representación que superponemos a la experiencia vivida, contribuyendo una y otra vez al 

hábito de la desconexión (Petitmengin, 2021a, p. 2).  

Como explicamos este tipo de hábitos mentales forman un proceso de rigidificación 

constante, que solidifica la ilusión de separación, de ser individuos independientes al entorno. 

Ahí, se construyen la frontera ilusoria entre la mente y el cuerpo, o la división entre un 

espacio interno “privado” donde sucede mi experiencia, separada aparentemente, del espacio 

exterior-entorno (p. 3). Para Petitmengin, la ilusión de la separación genera decisiones y 



209 

 

acciones concretas que nos impacta a todos, aunque no lo veamos o simplemente, lo 

ignoremos (p. 8) como el caso de la crisis ecológica causada por el sistema capitalista que 

todos y todas sostenemos. Este análisis de Petitmengin, fue la base de la compleja labor de 

aterrizar la hipótesis de esta investigación interdisciplinaria. 

Pero Petitmengin va más lejos y lanza una hipótesis para responder a la incógnita 

sobre la situación de esa inercia humana a superponer la experiencia. Si bien las posturas 

neurocientíficas que desarrollamos al inicio proponen que “así es por ahora”, es decir, no es 

que no tengamos la capacidad de ver la complejidad, sino que optamos por no hacerlo, 

entonces la pregunta sería ¿qué provoca que optemos por este modo? Para Petitmengin una 

posibilidad se encuentra en el uso de lenguaje, tanto hablado como escrito, ya que, el lenguaje 

nos empuja una y otra vez al pensamiento abstracto, a los conceptos generales, 

desconectándonos de las situaciones concretas vividas (p. 6). Es decir, nos orilla a abstraer 

lo concreto en aras de la comunicación verbal-escrita que es tan importante en la actualidad. 

Era claro que, aunque Petitmengin (2021a) no lo especifica en su texto, se refería al 

francés –su lengua materna–, aunque incluso el inglés o el español cumplen con esos 

criterios, ya que por su lado, las lenguas indígenas son concretas más que abstractas, lo cual 

activa la incógnita sobre si ¿será está una de las posibles razones por las que para las mujeres 

nahuas es más accesible percibir la cualidad de interdependencia en comparación, por 

ejemplo, con los mestizos hispanohablantes de la sierra gorda queretana? 

Debido a esto, Petitmengin sugirió que se realizaran las entrevistas en náhuat para 

corroborar de alguna manera esta posible hipótesis. Lo cual, desafortunadamente quedó fuera 

del alcance de la presente investigación que no incluye perspectiva lingüista, además de la 

falta de recursos para lograr incluirlo en los objetivos. Sin embargo, tras esta intervención de 

Petitmengin logré entrevistarme con Don Pedro Cortez Ocotlán, este nahua lingüista que me 

ayudó a entender estas diferencias de percibir el mundo e interpretarlo con una lengua que te 

habilita para reportar la experiencia concreta sin desconectarte de lo vivido. 

Este brevísimo acercamiento a la incidencia del lenguaje en relación a la desconexión 

o desfase de la experiencia vivida, deja abierta la pregunta sobre si esto refiere a una especie 

de diferencia determinista entre interpretar el mundo en un idioma concreto como el náhuat 

versus un idioma abstracto como el francés. Es decir, los que han nacido en una cultura 



210 

 

indígena tienen más acceso a ver la realidad como es, en comparación con aquellos que han 

nacido en otras culturas que tendrán más propención a proyectarla y superponerla.  

Esto último, quizá suena más a relativismo cultural que a posible hipótesis. Sin 

embargo, ya Steiner reportaba un fenómeno de transformación lingüística que le había 

sucedido al alemán, que lo llevó desde su origen concreto a un lenguaje más abstracto. Steiner 

sostenía que dos hechos históricos habían provocado esto, la introducción del cristianismo y 

la latinización del alemán a través de la educación hegemónica de aquel tiempo. Es decir, 

mientras más educado era alguien, más abstracta se volvía su percepción del mundo: 

Debemos intentar comprender la diferencia entre nuestra actitud abstracta moderna 

hacia el lenguaje y la que estaba verdaderamente viva en épocas pasadas. La gente 

sentía entonces que los sonidos del habla llevaban en sí las cualidades espirituales, 

las cualidades del alma, que los seres humanos querían comunicar (Steiner, 1919). 

Esto es importante desde la propia fenomenología que busca observar los fenómenos 

concretos, y aunque la lingüística quedó fuera del alcance de esta investigación, considero 

importante evidenciar la variable del lenguaje por dos razones. Primero, porqué durante las 

entrevistas con las mujeres que hablaban menos español, se observó que en algunos casos 

ellas no describían su experiencia vivida, sino una que yo pudiera entender. Y segundo; para 

que sirva para futuros análisis relacionados con la propuesta de Petitmengin (2020) respecto 

a la incidencia del lenguaje en nuestra reificación de la ilusión de la separación mente-cuerpo, 

adentro-afuera, yo-ellos/eso.  

Es claro que por su lado, el náhuat se mantiene en lo concreto, por ejemplo, el nombre 

de la organización Masehual Siuamej Mosenyolchicauani se puede encontrar en las diversas 

publicaciones traducido como “Mujeres indígenas que trabajan juntas y se apoyan” (Mejía, 

2010, p. 11), (Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, 2016) o como en la publicación de los 

40 años de la Tosepan que las traducen como “Mujeres indígenas que trabajan juntas” (Cobo 

et al., 2018, p. 116) 

Sin embargo, estas traducciones no son literales, sino traducciones adaptadas a la 

estructura lingüística del español, que es diferente a la del náhuat. Esto es un proceso 

adaptativo común, al que se recurre para que tenga sentido una traducción entre idiomas, por 



211 

 

ejemplo, “red bike” en inglés se traduce al español como “bicicleta roja”; a pesar de que la 

traducción literal sería “rojo bicicleta”,  

Lo cual no tiene ningún sentido para los que interpretamos el mundo en español, por 

eso se tiene que ajustar en la traducción. Pero la variación fenomenológica a la que me refiero 

va más allá de que el color vaya antes o después del sujeto como en el ejemplo de la “bicicleta 

roja”, sino que se refiere además, a una palabra o palabras que describen una experiencia 

fenomenológica y que en otro idioma no tiene correspondencia, por lo que tiene que recurrir 

a otro recurso para explicarla.  

Para mostrar esta variación fenomenológica, podemos tomar de ejemplo la palabra 

portuguesa saudade. Está palabra se traduce al español como nostalgia o añoranza, pero los 

brasileños suelen explicar que es algo más complejo que mera añoranza.  Lo describen como 

algo más parecido a la expresión en inglés homesick. Al parecer, en español no tenemos un 

término exacto para referirnos a esa sensación de añoranza, que los brasileños describen 

como la que se experimenta cuando se ha pasado bastante tiempo fuera de lo que se identifica 

como hogar. Esta añoranza, incluye la comida, los olores, la rutina, la temperatura, toda esa 

experiencia vivida con el cuerpo y con la mente. 

Esta posibilidad radica en el náhuat ya que además de ser un idioma que “nace del 

corazón” (Cortez, comunicación personal, 23 de julio 2022) es más concreto, ya que es un 

idioma ideográfico. Es cierto que, el náhuat parte de abstracciones básicas que son los 

componentes de las aglutinaciones fenomenológicas, pero que sirven de habilitadores para 

expresar lo vivido, y no por el contrario, para forzar a abstraer la experiencia. Así lo explica 

el maestro Arturo Gómez Martínez (2021), curador de la sala Otopame y Sierra de Puebla 

del Museo Nacional de Antropología, que ilustra esto utilizando de ejemplo la palabra 

escalera.  

En español, esta palabra escalera no significa nada en sí misma, es decir, es la 

aglutinación de silabas y vocales, que debemos memorizar a través de ver la imagen del 

objeto y pronunciar y registrar la palabra que le corresponde. Diferente es el caso, en la 

variante de náhuat que Gómez enseña, donde se usa la palabra askawastli, que significa 

“objeto para subir (ahco) como hormiga (askatl)”. Es una palabra que sirve para describir 

como sería la experiencia de interactuar con ese objeto.  



212 

 

 De manera que, si regresamos a analizar el nombre de la organización con la que se 

lleva a cabo esta investigación, y de acuerdo con el diccionario náhuat-español-español-

náhuat que Don Pedro Cortez Ocotlán de San Miguel Tzinacapan que publicó en 2017, los 

elementos que componen el nombre en náhuat de la organización Masehual Siuamej 

Mosenyolchicauani, son los siguientes: 

 

Náhuat Español 

Masehual Indígena 

Siuamej Mujeres 

Mo Tú/tuya 

Sen Junta 

Yolchikaualis Fuerza/Valor 

Ni Yo/mía 

 

Por lo tanto, el nombre de la organización equivaldría a algo más parecido a “Tu 

fuerza (valor) junto a la mía de mujeres indígenas” o “Mujeres indígenas que juntan su fuerza 

(valor)”. Ciertamente la frase puede inferir apoyo como la mayoría de las traducciones, pero 

reconoce algo más nítido, habla de fuerza, de tener valor y de ser “más fuertes juntas” o “más 

valientes juntas”. Esto cobra mayor sentido, cuando durante el análisis microfenomenológico 

de las entrevistas, el miedo es uno de los elementos que se encontró en la estructura de la 

experiencia analizada; más específicamente, en su alusión a “perder el miedo”.  

Esto es a lo que me refiero que cuando ellas traducían al español se alejaban de la 

experiencia que ya estaba explicitado en náhuat. Por ejemplo, cuando preguntaba ¿qué se 

siente ser parte de un grupo de mujeres que se apoyan?, la respuesta está en el propio nombre 

de la organización. Es claro, que no se reduce a eso la experiencia que es mucho más 

compleja, sin embargo, da para inferir que el náhuat parece habilitar una descripción más 

cercana a la fenomenología de la experiencia. 

Es decir, la experiencia vivida es fenomenológica, pero requerimos de palabras 

consensuadas para reportarla. Palabras que son construcciones abstractas, para el caso del 



213 

 

español, y que no alcanzan para reportar lo vivido; lo que frecuentemente limita a los 

entrevistados llevándolos a un callejón sin salida en donde se quedan “atrapados” entre 

muletillas o sonidos como “mmm”, “este”, “no sé cómo explicarlo”.  

Para Petitmengin, esta es una señal de evocación de la experiencia (2006).  Incluso es 

posible observar en las expresiones faciales de la entrevistada, que “está ahí”, que está viendo 

(no con los ojos) la imagen de sí misma en la experiencia, pero no logra encontrar palabras 

que la describan, y termina por rendirse diciendo “no sé cómo explicarlo”. 

Así sucedió con una mujer entrevistada cuando me intentaba describir su 

experiencia de “perder el miedo”, después de la información satélite que eran datos históricos 

y sobre los actores involucrados (su padre, su esposo, su madre), llegó al punto de las 

muletillas “este”, “mmm no sé”, “¡ay! ¿cómo te diré?” (Entrevista #15, min.23:40), hasta que 

se dio por vencida diciéndome “es que no sé cómo decirlo en español”. Cuestionándome, si 

esto se debía a un hueco de traducción o a la propia limitación humana de describir nuestra 

experiencia. En realidad, para dilucidarlo, tendría que entrevistarla en náhuat. 

Es decir, la respuesta de esta incógnita la cuestionaba frente a dos posibilidades. 

Efectivamente, en náhuat tendría las palabras, porqué simplemente tiene más vocabulario y 

es más experta en su uso, que en el español. Como me pasaba durante el entrenamiento de la 

metodología, cuando describía mi experiencia en inglés y en algunas ocasiones, necesitaba 

recurrir a una palabra en español. O la otra posibilidad sería, que un idioma como el náhuat 

habilita mejor la descripción de una experiencia fenomenológica, como en el ejemplo de la 

escalera. 

Explicaba Gómez que el náhuat es un idioma de analogías. Por ejemplo, solo se 

tienen tres colores con nombre abstracto: xiuc-azul, chichiltic-rojo y kostikn-amarillo. Los 

demás colores se nombran en referencia a algún otro fenómeno, por ejemplo, el blanco es 

istac que es la palabra para la sal, o tliltic que es carbón y hace referencia al color negro, para 

naranja es atlchilkostic, que significa algo como “rojo aguado con amarillo” (Gómez, 2019, 

min. 57:30).   

Petitmengin (2006) ha observado que cuando los entrevistados no encuentran 

palabras, la forma de “desatora” la descripción es recurrir a analogías para explicar su 

experiencia interna: “algo como que se expande”, “como cuando estás dormido”, “como un 



214 

 

perrito que anda vagando”. Abriendo la incógnita sobre qué sucede cuando tu propio idioma 

–en este caso el náhuat– te da los recursos, debido a que las palabras ya son las analogías. 

¿Sería posible asumir que es más accesible la descripción de la experiencia vivida?, 

y lo incógnita más tentador, ¿sería posible que la estructura lingüística de la mente de las 

personas que piensan en náhuat tiene menos rígida la separación de la experiencia interna y 

la externa?, y claro, ¿cómo corroborarlo? 

Estos interesantes cuestionamientos no pudieron ser abarcados durante esta tesis. 

De ahí la necesidad de dejar en este último apartado las notas para futuras investigaciones. 

La posibilidad de hacer una investigación microfenomenológica sobre la experiencia de 

interpretar el mundo en náhuat sería fascinante, ya que quizá podría estar contribuyendo a la 

percepción nítida de la realidad que defendimos en esta tesis. 

5.3 La resistencia del lenguaje. Una acotación 

“Hablar náhuat es una forma de resistencia”. Escuché está frase de la hija de una de las 

fundadoras de la Masehual, perteneciente a estas generaciones de “nuevos indígenas” que 

sus madres y padres ya no les enseñaron náhuat, pero que aprendieron de escuchar a las 

abuelas, y a su propia madre cuando hablaba con sus mujeres, y que ahora, buscan recuperar 

el lenguaje a modo de resistencia, a modo de reivindicación de la identidad indígena en el 

presente. De manera que, reflexiono sobre esta relación con el lenguaje materno para asentar 

esto que me ha interpelado y que se hizo consciente durante la investigación sobre mi propio 

linaje indígena y las formas de violencias que vivieron mis mujeres totonacas.  

Esta resistencia se reflexiona a partir del lenguaje hegemónico cotidiano, 

específicamente con lo referente a los conceptos dualistas: occidente y oriente o sur y norte. 

Estos, son conceptos popularizados que acordamos colectivamente seguir utilizando, por qué 

bajo el sentido común hegemónico se entiende a que nos referimos cuando los aplicamos, 

aunque en realidad no estamos aplicando el significado literal de la palabra, sino un 

significado colonial. Es decir, son conceptos construido por los países colonialistas que 

segregaron el mundo en un grupo de elite superior “nosotros”, y el resto en un grupo inferior-

conquistable-explotable “ellos”. 

Es decir, por ejemplo, Inglaterra está en el norte, y África en el sur del globo 



215 

 

terráqueo, así a través del pensamiento dualista se clasificó a los países-naciones que aunque 

no estuvieran en esa latitud pero tuvieran las mismas características explotables-

conquistables, les clasificaría genéricamente como “los del sur”, se puede ver en México que 

está situado en la latitud norte, pero todavía nos agrupan en lo que más recientemente llaman 

el Sur-global, además de que también ya pasmos por ser clasificados como parte de los países 

del tercer mundo o en vía de desarrollo. 

Estos son términos peyorativos que perpetuamos colectivamente, y lo que toca 

cuestionar es quién dice que queremos o debemos ir hacia “ese desarrollo”. Es decir, el que 

algunos hayan colocado una meta al final de un camino inventado por ellos mismos –como 

aquél que colocó la primera valla en un pedazo de tierra–, porqué obliga al resto a seguirles 

y por qué les coloca a estos en una especie de atraso respecto a algo inventado por ellos. Es 

algo extraño. 

Y claro, del otro lado también generalizamos, por ejemplo, cuando usamos el 

término “eurocentrista” refiere al conocimiento o pensamiento proveniente de Europa, pero 

en realidad no nos estamos refiriendo a toda Europa, solo a algunos países, a decir, los 

colonizadores. Es este lenguaje común hegemónico al que seguimos aferrados en aras de 

entendernos y al que tanto cuesta renunciar, así como nos aferramos a usar la palabra hombre 

o el género masculino para referirnos a un grupo que incluye mujeres.  

La importancia y resistencia frente al uso de estas palabras es que sostienen 

conceptos abismales como los define de Sousa Santos (2010a), que consisten: 

…en un sistema de distinciones visibles e invisibles, las invisibles constituyen el fundamento 

de las visibles. Las distinciones invisibles son establecidas a través de líneas radicales que 

dividen la realidad social en dos universos, el universo de “este lado de la línea” y el universo 

del “otro lado de la línea”. La división es tal que “el otro lado de la línea” desaparece como 

realidad, se convierte en no existente, y de hecho es producido como no existente (p.12) 

El problema es que este lenguaje coloquial que usamos comúnmente es un lenguaje que 

acepta y perpetua cotidianamente la postura de que ciertos países son superiores al resto, y 

debido al poder ambivalente de la lingüística en expresar-configurar la experiencia, es 

importante comenzar a utilizar las palabras concretas como son.  



216 

 

Como explica claramente la feminista egipsia Nawal El Saadawi (2015, 1h:06m:57s) 

cuando explicita el caso del término middle-east, que en español referimos como medio-

oriente, y que se puede traducir como mitad de oriente para ubicar una zona geográfica, pero 

¿desde que perspectiva se le ubica? es decir, ¿está en medio de quién? 

En este caso, la respuesta que da es sobre el caso de Egipto que fue una colonia inglesa, 

y su ubicación geográfica respecto a Londres la coloca a la mitad del oeste para ellos, y la 

India, por ejemplo, que les queda más lejos que Egipto, le nombraban far-east o lejano-

oriente en relación a Londres.  

Para terminar de asentar su punto, El Saadawi recurre a una ironía que ilustra la 

incongruencia de seguir usando estos términos coloniales:  

…cuando voy a Londres digo que voy al medio-occidente [risas], y la gente se ríe, cuando 

voy a los Estados Unidos digo voy al lejano-occidente [risas], y la gente también se ríe, pero 

cuando ella [señalando a la presentadora] dice medio-oriente, nadie se ríe ¿lo ven?, eso es 

colonialismo, eso es lenguaje colonial, necesitamos descolonizar el lenguaje (El Saadawi, 

2015, 1h:08m:15s, traducción libre). 

De manera que, en esta tesis se hace el esfuerzo a manera de resistencia 

insignificante, de no usar el termino occidental, y en su lugar utilice el termino colonial, para 

referirme por ejemplo al tipo de educación implementada a partir de la colonia, que aunque 

ha ido evolucionando incluyendo pequeñas victorias de las resistencias locales, prevalece 

una educación hegemónica que se diseña e imparte con base en modelos definidos en otros 

países, además de ser impartida en el idioma colonial, para nuestro caso, el español.  

5.4 Retos y oportunidades para la microfenomenología en ciencias sociales 

El método etnográfico enfatiza la inversión de tiempo en “ganarse la confianza” de la gente 

para que compartan su experiencia, cultivando esa confianza con conversaciones cotidianas, 

con observación participante, con entrevistas abiertas y semiabiertas. Por el contrario, el 

método microfenomenológico realiza preguntas “vacías de contenido” que son 

contraintuitivas al modo que usamos cotidianamente para comunicarnos y para ganarnos –

eventualmente– la confianza de las otras personas.  



217 

 

De manera que, en una conversación cotidiana las preguntas del tipo cómo, pueden 

requerir cierto nivel de confianza ganada para no considerarse intrusivas o incómodas. Así, 

la pregunta ¿por qué te uniste a este grupo?, se siente más cómoda de preguntar y de contestar, 

que la pregunta ¿cómo se siente ser parte de este grupo?, esta última, infiere cierto nivel de 

intimidad, sin embargo, como ya explicamos el náhuat podría ser una excepción. 

Sin embargo, el reto más grande desde la perspectiva de aplicar entrevistas 

microfenomenológicas en campo, es en relación a la evocación, y uno de los 

cuestionamientos más frecuentes al método es respecto a ¿cómo saber que la persona 

entrevistada está reportando confiablemente la experiencia y no está inventándola? La 

respuesta experiencial se nota a través de observar los gestos de la persona, y la manera en 

que reporta la experiencia.  

Hay ciertos indicios característicos, como son: la dirección de la mirada, la aparición 

de gestos que ayudan para “animar” lo que se está viendo, no se habla en genérico, sino en 

primera persona (el uso del “yo” vs “nosotros” o “uno”), el uso de analogías para describir 

lo que se está percibiendo. La mirada de la entrevistada es una miranda vacante, perdida, 

como la mirada de cuando se está “soñando despierto”, como si estuviera viendo algo que no 

está ahí en el espacio donde se realiza la entrevista, sino en “otro lado” que es visible –

exclusivamente– en primera persona, es decir, no se puede ver ni en segunda ni en tercera 

persona, esto es, ni la entrevistadora, ni cualquier otro revisor de la entrevista tiene acceso a 

verla, olerla, escucharla, a percibirla.  

Los más críticos de la metodología aluden que estos gestos pueden ser imitados o 

actuados; y si bien, es claro que es posible para ciertas personas actuar o interpretar 

emociones o expresiones faciales de una manera histriónica, lo que se plantea es que hay 

ciertos rasgos que no son posibles de falsear, y la percepción humana es bastante hábil para 

notarlo, solo hay que dirigir la atención de una manera particular.   

Sin embargo, el reto principal para lograr dirigir nuestra atención de esta manera 

mientras aplicamos la entrevista en campo, es que hay demasiados distractores. Es decir, 

suceden demasiadas cosas al mismo tiempo, que la etnógrafa o etnógrafo desea y debe 

percibir. De manera que, pudiera representar un reto adicional para la atención de la 

investigadora, tratar de dirigir un tipo de atención unipuntual hacia las micro expresiones de 



218 

 

la entrevistada, cuando al mismo tiempo se dirige una atención periférica al contexto que 

sucede en el mismo momento. 

La microfenomenología se ha aplicado principalmente en contextos de laboratorio. 

Se presume que su aplicación en campo implica mayores retos, y este trabajo es pionero en 

intentar, a través de una metodología hibrida, su aplicación en campo, esto es, en el contexto 

de las entrevistadas. Resultando en retos que ya mencionábamos en el apartado anterior, y en 

oportunidades, que desde la perspectiva de esta investigación y paradójicamente, es el mismo 

hecho de hacerlo en el contexto. 

Es decir, cuando se realiza la entrevista en un laboratorio –como generalmente se 

hace–, se le pide a la persona que “traiga a la mente ese momento” que queremos explorar, 

lo cual implica, traer a la imaginación todo el contexto donde sucedió el momento, es decir, 

el lugar, la gente que estaba ahí, los olores, los colores de los árboles, el sonido de los pájaros, 

las practicas socioculturales, todo el contexto se evoca.  

El momento, no es algo diferente o separado al contexto donde sucede. De hecho, sin 

el contexto no se podría evocar. Por eso, para el método microfenomenológico, la principal 

puerta de acceso son las sensaciones contextualizadas, lo que se vio, se tocó, se sintió, y a 

partir de ahí, se explora la experiencia vivida. 

¿Pero qué pasa al estar físicamente situado en ese contexto que se quiere evocar? 

Aunque de manera evidente no será exactamente el mismo contexto (i.e., un día de invierno 

vs un día de verano, o antes de construir el hotel y ahora estar en el restaurant del hotel), ¿qué 

diferencia hace, si la entrevistada está situada en el mismo lugar donde sucedió la experiencia 

que se quiere evocar? Es decir, las entrevistadas estaban justo en el lugar en donde sucede la 

experiencia que se quiere explorar, y en todas las entrevistas parecía irrelevante evocar las 

sensaciones para acceder a la experiencia, porque las sensaciones eran una constante, estaban 

sucediendo “en vivo”, entonces solo era navegar ahí mismo.  Entrevistar en el contexto de la 

experiencia, podría representar un short cut en el acceso a la experiencia. 

Si bien es cierto, que, entrevistando diversidad de personas, se puede constatar que 

hay personas que al parecer tienen la habilidad de “transportase” al contexto de su 

experiencia con mayor facilidad que otras. Lo que se planeta aquí, es la posibilidad de 



219 

 

facilitar ese acceso a aquellas personas que tienen menos facilidad y que en una entrevista de 

laboratorio requieren de mayor tiempo para acceder a la evocación. 

Pero contradictoriamente, puede ser que no en todos los casos el contexto facilite el 

epoché, sino por el contrario lo inhiba, ya que el contexto implica una inferencia hacia los 

juicios. Es decir, el contexto incluye las personas, jerarquías e influencias, o en general la 

presión que el grupo social representa para que el individuo tome ciertas posturas, esto 

también puede complejizar la suspensión del juicio si se entrevista en el contexto. 

Especialmente si es en un lugar colectivo, donde no hay privacidad para que la entrevistada 

no sea escuchada por el resto del grupo. 

Por ejemplo, si se entrevistara a un empleado en el contexto de la oficina donde 

trabaja. El peso de la jerarquía, y sabiendo que sus jefes, subordinados o colegas verán la 

entrevista, podría inhibir el acceso a la evocación, o en todo caso, el falseo del reporte de la 

experiencia para lograr cuadrarla con la expectativa que se tiene de él en ese contexto. 

Variable que puede controlarse más en un laboratorio, respecto a una investigación 

independiente, sin conflicto de intereses.  

Pareciera que la flexibilidad que exigen la metodología etnográfica facilita y habilita 

la implementación en campo, como vehículo para navegar en la entrevista de manera no tan 

rígida como suele pasar en laboratorio, pero logrando conseguir colar las preguntas 

microfenomenológicas, que en realidad serán más hibridas, en un vaivén, pero que quizá la 

mayor ventaja será ganada en el análisis.  

Para Valenzuela, el cómo se formula la pregunta, determina el tipo de respuesta. Es 

decir, únicamente con preguntas “cómo” se puede acceder a la experiencia, de manera que, 

para ella, ese es el principal criterio de validez de que lo que la persona entrevistada este 

reportando, realmente corresponda a la experiencia nítida, en epoché, sin juicios, ni 

racionalizada o información satélite. Es poco probable, que, si la pregunta se realiza con un 

“por qué”, la respuesta sea válida. Esto es claro cuando las entrevistas se realizan en 

laboratorio, pero en contexto etnográfico quizá tengo otras aristas dignas de evaluarse. 

De manera que, de lo que hablamos propiamente, es primero, permear en el contexto 

a través de técnicas etnográficas, y después, a través de la entrevista microfenomenológica, 

ayudarlos a suspender el juicio epoché para reportar la experiencia vivida que responda a la 



220 

 

pregunta de investigación que planteamos. Así que, desde la pregunta de investigación, se 

debe asumir que no estamos queriendo observar el juicio mismo, como muchas veces es el 

objetivo en ciencias sociales. 

Es así que la principal oportunidad que se percibe con la aplicación de esta 

metodología híbrida se relaciona con la forma en que preguntamos en las ciencias humanas, 

y abre una puerta importante a cuestionarnos sobre las respuestas que recibimos y cómo las 

analizamos, es decir, si bien esta innovadora metodología quizá no sea ortodoxamente 

aplicable para todas nuestras investigaciones sociales, si considero que sus principios básicos 

son de gran pertinencia y aplicabilidad general para cualquier método de entrevista y análisis 

que utilicemos.  

Finalmente, el solo hecho de ejercitar la capacidad de hacernos conscientes de 

nuestras propias experiencias, de cómo preguntamos, cómo analizamos, cómo teorizamos, 

cómo pensamos, ese era el objetivo principal de este ejercicio. Al final, de lo que se trata es 

que nuestras investigaciones aporten al bien vivir colectivo, a disminuir el sufrimiento y 

amainar las problemáticas y complejidades sociales, donde urgen manos y mentes que 

aporten a comprender cada vez mejor la realidad compartida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



221 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

Aguilar, Y. (2025). Laboratorio de Educación y Mediación Intercultural, Facultad de 

Filosofía UAQ. 7 de enero de 2025. Voz SemillaT01E04 | Heridas lingüísticas y 

sueños de nación. Ana Alonso en diálogo con Yásnaya Aguilar. [Podcast]. YouTube. 

https://youtu.be/YiUhChLE1Bg?si=9-7Hsz6RsGFolmLg 

Augé, M. (1992). Los no lugares. Espacios del anonimato. Gedisa. 

Banerjee, A., & Duflo, E. (2012). Repensar la pobreza. Un giro radical en la lucha contra 

la desigualdad global. Penguin Random House. 

Banerjee, A. V., Duflo, E., & Mato Díaz, F. J. (2013). Repensar la pobreza. Un giro radical 

en la lucha contra la desigualdad global. Taurus. 

Bartra, R. (2007). Antropología del cerebro. La conciencia y los sistemas simbólicos. Fondo 

de Cultura Económica/Pre-Textos. 

Bartra, R. (2017). Radio INAH. 23 de noviembre de 2017. Roger Bartra. Antropología del 

cerebro. [Video] YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=8Y_fninf0GU 

Bateson, G. (1979). Mind and Nature a Necessary Unity. E. P. Dutton, New York. 

Beaucage, P. & Taller de Tradición Oral del CEPEC. (2012). Cuerpo, cosmos y medio 

ambiente entre los nahuas de la Sierra Norte de Puebla. Una aventura en 

Antropología. Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de 

Investigaciones Antropológicas/Plaza y Valdés. 

Beaucage, P., & Cortez Ocotlán, P. (2014). De la encuesta clásica a la investigación 

participativa en la Sierra Norte de Puebla (1969-2009). En C. Oehmichen (Coord.). 

La etnografía y el trabajo de campo en las Ciencias Sociales. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8846999 

Beaucage, P., & Taller de Tradición Oral Totamachilis (2017). Antropología crítica, 

antropología compartida y autoetnografía entre los maseualmej de la sierra 

nororiental de Puebla (1984-2015). Anales de Antropología, 52(1): article 1. 

http://www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia/article/view/62625 

Beaucage, P., Durán Olguín, L., Rivadeneyra Pasquel, I., & Olvera Ramírez, C. M. (2017). 

Con la ayuda de Dios. Crónica de luchas indígenas actuales por el territorio en la 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8846999
http://www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia/article/view/62625


222 

 

Sierra Nororiental de Puebla. Journal de la Société des américanistes, 103(1): artículo 

1. https://doi.org/10.4000/jsa.15037 

Beller, S., Bender, A. & Medin, D., (2012). Should Anthropology Be Part of Cognitive 

Science? Topics in Cognitive Science, volume 4, issue 3, pp. 342-353 

https://doi.org/10.1111/j.1756-8765.2012.01196.x 

Berlanga, H. (2008). Saldos de las Reformas de 1992 al Artículo 27 Constitucional. Centro 

de Estudios para el Desarrollo Rural Sustentable y la Soberanía Alimentaria. 

http://www.cedrssa.gob.mx/post_saldos_de_las_-n-reformas_de_1992_al_artn-

culo_27_constitucional-n.htm 

Bhikkhu Bodhi. (2016). The Buddha’s Teachings on Social and Communal Harmony. An 

Anthology of Discourses from the Pali Canon. Wisdom Publications. 

https://books.google.com.mx/books?id=YrypDQAAQBAJ 

Birch, H., Stuart, C., & Looi, M. K. (2013). The 20 big questions in science. The Observer. 

https://www.theguardian.com/science/2013/sep/01/20-big-questions-in-science 

Bitbol, M. (2019). Consciousness, Being and Life: phenomenological approaches to 

mindfulness. Journal of Phenomenological Psychology, 50, 127-161. 

https://www.academia.edu/41699703/CONSCIOUSNESS_BEING_AND_LIFE_ph

enomenological_approaches_to_mindfulness 

Blouin, P. (2023). Mind and Life Europe. 8 de marzo de 2023. Core Enaction, Semester 2: 

The Embodied Mind (Part I), Session 2 with Dr. Philippe Blouin. [Webinar] 

YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=DvFDwccGtCE 

Bortoft, H. (1996). The Wholeness of Nature. Goethe’s Way Toward a Science of Conscious 

Participation in Nature. Floris Books. 

Bourdieu, P. (2002). Campo de poder, campo intelectual. 

Bourdieu, P. (2007). El sentido práctico. Siglo XXI Editores. 

Castro-Gomex, S. (2005). La hybris del punto cero: ciencia, raza e ilustración en la Nueva 

Granada (1750-1816). Pontificia Universidad Javeriana/Consejo Latinoamericano de 

Ciencias Sociales (CLACSO). 

https://doi.org/10.4000/jsa.15037
https://books.google.com.mx/books?id=YrypDQAAQBAJ
https://www.theguardian.com/science/2013/sep/01/20-big-questions-in-science
https://www.academia.edu/41699703/CONSCIOUSNESS_BEING_AND_LIFE_phenomenological_approaches_to_mindfulness
https://www.academia.edu/41699703/CONSCIOUSNESS_BEING_AND_LIFE_phenomenological_approaches_to_mindfulness


223 

 

Cobo, R., Paredes, L. P., & Bartra, A. (2018). Somos Tosepan. 40 años haciendo camino 

(Unión de Cooperativas Tosepan & Circo Maya, Eds.). Rosa-Luxemburg-Stiftung 

Gesellschaftsanalyse und Politische Bildung e.V. 

Cohen, A. (1994). Self Consciousness. An alternative anthropology of identity. Routledge. 

Cortez, P. (2017). Diccionario Nahuat-Español de la sierra nororiental del estado de Puebla. 

Tetsijtsilin. 

Cuddy, A. J. C., Fiske, S. T., Kwan, V. S. Y., Glick, P., Demoulin, S., Leyens, J.-P., Bond, 

M. H., Croizet, J.-C., Ellemers, N., Sleebos, E., Htun, T. T., Kim, H.-J., Maio, G., 

Perry, J., Petkova, K., Todorov, V., Rodríguez-Bailón, R., Morales, E., Moya, M., … 

Ziegler, R. (2009). Stereotype content model across cultures: Towards universal 

similarities and some differences. British Journal of Social Psychology, 48(1), 1-33. 

https://doi.org/10.1348/014466608X314935 

Dahli, B. (2007). The Waldorf School - Cultivating Humanity? A report from an evaluation 

of Waldorf schools in Sweden. Karlstad University. www.diva-

portal.org/smash/record.jsf?pid=diva2%3A173482&dswid=9798 

Damasio, A. (2019). El error de Descartes. La emoción, la razón y el cerebro humano. 

Paidós. 

Damasio, A. (2003). Looking for Spinoza: Joy, Sorrow, and the Feeling Brain. New York 

Hartcourt. 

Damasio, A., & Chalmers, D. (2016). The Mystery of Consciousness: A Dialogue between 

a Neuroscientist and a Philosopher. Institute for Cross-Disciplinary Engagement at 

University of Dartmouth. [Video] https://www.ice.dartmouth.edu/multimedia/all-

videos/the-mystery-of-consciousness-a-dialogue-between-a-neuroscientist-and-a-

philosopher 

Darwin, Ch. (2019[1859]). El origen de las especies. Porrúa (Col. Sepan Cuantos…). 

Davidson, J., & Sternberg, R. G. y (eds.) (1995). The nature of insight. Cambridge MA, MIT 

Press. 

De Jaegher, H. (2015). How we affect each other. Michel Henry’s ‘Pathos-With’ and the 

enactive approach to intersubjectivity. Journal of Consciousness Studies, 22(1-2): 

112-32 

https://doi.org/10.1348/014466608X314935


224 

 

De Sousa Santos, B. (2010a). Para descolonizar Occidente. Más allá del pensamiento 

abismal. UBA Sociales Publicaciones, CLACSO. Colección Perspectiva. 

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/coediciones/20101108113449/boaventur

a. pdf 

De Sousa Santos, B. (2010b). Refundación del Estado en América Latina. Perspectivas desde 

una epistemología del Sur. Programa Democracia y Transformación Global/Instituto 

Internacional de Derecho y Sociedad. 

Depraz, N., Varela, F. J., & Vermersch, P. (2003). On Becoming Aware. A Pragmatics of 

Experiencing. John Benjamins Publishing. 

Dikker, S., Wan, L., Davidesco, I., Kaggen, L., Oostrik, M., McClintock, J., Rowland, J., 

Michalareas, G., Van Bavel, J. J., Ding, M., & Poeppel, D. (2017). Brain-to-Brain 

Synchrony Tracks Real-World Dynamic Group Interactions in the Classroom. 

Current Biology, 27(9): 1375-1380. https://doi.org/10.1016/j.cub.2017.04.002 

Di Paolo, E. A., Cuffari, E. C., & De Jaegher, H. (2018). Linguistic Bodies. The Continuity 

between Life and Language. The MIT Press. 

Dumas G., Nadel J., Soussignan R, Martinerie J., Garnero L. (2010) Inter-Brain 

Synchronization during Social Interaction. PLoS ONE 5(8): e12166. 

https://doi.org/10.1371/journal.pone.0012166 

Ekman E, Krasner M. (2017) Empathy in medicine: Neuroscience, education and challenges. 

Med Teach. 39(2):164-173. doi: 10.1080/0142159X.2016.1248925. Epub 2016 Dec 

9. PMID: 27934554. 

Ekman, P. (2007). Emotions Revealed. Recognizing Faces and Feelings to Improve 

Communication and Emotional Life. Henry Holt and Company. 

El Saadawi, N. (2015). Mounir Samuel. 9 de abril de 2015. Performance Monique Samuel 

with Nawal El Saadawi en The freedom Letures Series of De Balie. [Video] 

YouTube.  https://www.youtube.com/watch?v=UfqTwBffKqg    

Espinosa, G. (2009). Cuatro vertientes del feminismo en México. Diversidad de rutas y 

cruces de caminos. Universidad Autónoma Metropolitana-Unidad Xochimilco. 

Gendlin, E. T. (2004). Introduction to Thinking at the Edge. The Folio, 19, 1-8. 

Goethe, J. W. (1999). Teoría de los colores. Celeste Ediciones 

https://doi.org/10.1016/j.cub.2017.04.002


225 

 

Gómez, A., (2019).  INAH TV. 5 de Agosto de 2019. Curso básico de náhuatl en el Museo 

Nacional de Antropología. [Video] YouTube. www.youtube.com/watch?v=3UJ-li-

Hu8c 

González, E. (2016). La fenomenología de Edith Stein como refutación del “realismo 

fenomenológico” del “Círculo de Gotinga”. Stein y su interpretación del idealismo 

trascendental husserliano. Acta fenomenológica latinoamericana. Volumen V (Actas 

del VI Coloquio Latinoamericano de Fenomenología). Círculo Latinoamericano de 

Fenomenología. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú (pp. 27-41). 

González-Candia, J. A. (2015). La espiritualidad como vehículo de seguridad comunitaria en 

Cherán. En A. Hernández Baqueiro & A. Suárez González (Eds.), Perspectivas éticas 

de la seguridad ciudadana en Chile y México, pp. 375-402. Universidad Autónoma 

del Estado de México/Universidad Alberto Hurtado. 

Guzmán-Arroyo, A. (2019). Descolonizar la Memoria. Descolonizar Feminismos. Editorial 

Tarpuna Muya, Bolivia 

Hardin, G. (1994). The tragedy of the unmanaged commons. Trends in Ecology & Evolution, 

9(5), 199. https://doi.org/doi.org/10.1016/0169-5347(94)90097-3. 

Hardin, G. (1968). The tragedy of the commons. Science, New Science, 162(3859): 1243-

1248  

Harvey, D. (2005). Espacios de esperanza. Akal. 

Hernando, A. (2018). La fantasía de la individualidad. Sobre la construcción sociohistórica 

del sujeto moderno. Traficante de Sueños. 

Hidalgo, et al. (2024). ¿Quién ha votado a Sheinbaum? ¿Y a Gálvez? Sus apoyos por edad, 

sexo e ingresos.” Diario El País, versión digital. 

https://elpais.com/mexico/elecciones-mexicanas/2024-06-03/quien-ha-votado-a-

sheinbaum-y-a-galvez-sus-apoyos-por-edad-sexo-e-ingresos.html 

Hoffman, D. (2015). ¿Vemos la realidad tal como es? 

https://www.ted.com/talks/donald_hoffman_do_we_see_reality_as_it_is?language=

es 

Hooks, B. (2021). El deseo de cambiar. Hombres, masculinidad y amor. Bellaterra Editions. 

https://doi.org/doi.org/10.1016/0169-5347(94)90097-3.
https://www.ted.com/talks/donald_hoffman_do_we_see_reality_as_it_is?language=es
https://www.ted.com/talks/donald_hoffman_do_we_see_reality_as_it_is?language=es


226 

 

Husserl, E. (2019). First Philosophy: Lectures 1923/24 and Related Texts from the 

Manuscripts (1920-1925). En E. Husserl (Ed.), First Philosophy: Lectures 1923/24 

and Related Texts from the Manuscripts (1920-1925) (pp. 391-633). Springer 

Netherlands. https://doi.org/10.1007/978-94-024-1597-1_22 

Jaffe, A. (2018). The illusion of time. Nature, 556(7701), 304-305. 

https://doi.org/10.1038/d41586-018-04558-7 

James, W. (1890). The Principles of Psychology. http://infomotions.com/sandbox/great-

books-redux/corpus/html/principles.html 

Jha, A. (2021). Peak Mind. Find your focus. Own your attention. Invest 12 minutes a day. 

Harper One New York. 

Kapila, S., & Moher, R. (1995). Disciplinas Interactivas - Principios para la Investigación 

Interdisciplinaria. International Development Research Centre, Otawa, 18. 

Keltner, D. (2009). Born to be good. The science of a meaningful life. W. W. Norton & 

Company. 

Killingsworth, M. & Gilbert, D. (2010). A wandering mind is an unhappy mind. Science. 12; 

330(6006): 932. doi: 10.1126/science.1192439. PMID: 21071660. 

Lazcano, A. (Dir.). El Colegio Nacional de México. 2021, noviembre 12. 150 años de El 

origen del hombre, de Charles Darwin. [Video] YouTube 

https://www.youtube.com/watch?v=EZ5EjW5CqM0 

López, D. (2009). El Buddhismo. Introducción a su historia y sus enseñanzas. Editorial 

Kairós. 

Malinowski, B. (1986). Los argonautas del Pacífico Occidental I. Un estudio sobre comercio 

y aventura entre los indígenas de los archipiélagos de la Nueva Guinea melanésico. 

Planeta Agostini.  

Maquiavelo, N. (1999). El Príncipe. Alianza Editorial. 

Masehual Siuamej Mosenyolchicauani, (2016), Hilando nuestras historias. El camino 

recorrido hacia una vida digna. Coord., Tovar, Margarita. 

https://doi.org/10.1007/978-94-024-1597-1_22
https://doi.org/10.1038/d41586-018-04558-7
http://infomotions.com/sandbox/great-books-redux/corpus/html/principles.html
http://infomotions.com/sandbox/great-books-redux/corpus/html/principles.html


227 

 

Mejía, F. (2010). Resistencia y acción colectiva de las mujeres nahuas de Cuetzalan: 

¿construcción de un feminismo indígena? Tesis doctoral. Universidad Autónoma 

Metropolitana-Xochimilco. 

Merleau-Ponty, M. (2004). The world of perception (original 1948) (O. Davis, Trans.; 1st 

ed.). Routledge.  

Meszaros, M. (dir.). (1995). La Settima Stanza. Sasis International [película] 

Morin, E. (1998). Introducción al pensamiento complejo. Gedisa. 

Morin, E. (1999). Los siete saberes necesarios para la educación del futuro. Correo de la 

Unesco. 

Nisbett, R., & Wilson, T. D. (1977). Telling more than we can know: Verbal reports on 

mental processes. Psychological Review, 84(3): 231-259. 

https://doi.apa.org/doiLanding?doi=10.1037%2F0033-295X.84.3.231 

Oschman, J.L., Chevalier, G. y Brown, R. (2015) The effects of grounding (earthing) on 

inflammation, the immune response, wound healing, and prevention and treatment of 

chronic inflammatory and autoimmune diseases. J Inflamm Res. 24;8:83-96. doi: 

10.2147/JIR.S69656. PMID: 25848315; PMCID: PMC4378297. 

ONU [Organización de las Naciones Unidas] (2017). Los pueblos indígenas son esenciales 

en la lucha contra el cambio climático. 

https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2017/04/los-pueblos-indigenas-son-

esenciales-en-la-lucha-contra-el-cambio-climatico/ 

Ostrom, E. (1990). Governing the Commons. Cambridge University Press.  

Ostrom, E. (2000). El gobierno de los bienes comunes. La evolución de las instituciones de 

acción colectiva. Fondo de Cultura Económica.  

Ostrom, E. (2003). Toward a Behavioral Theory. En E. Ostrom & J. Walker (Eds.), Trust 

and Reciprocity: Interdisciplinary Lessons for Experimental Research (pp. 19-73). 

Russell Sage Foundation. 

Ostrom, E. (2005). Understanding Institutional Diversity. Princeton University Press. 

Ostrom, E. (2015). Comprender la diversidad institucional. Fondo de Cultura Económica. 

https://doi.apa.org/doiLanding?doi=10.1037%2F0033-295X.84.3.231


228 

 

Ostrom, E., Dietz, T., Dolsak, N., Stern, P, Stonich, S., & Weber, E. (Eds.) (2002). Common 

Resources and Institutional Sustainability. En The Drama of the Commons. National 

Academies of Sciences, Engineering, and Medicine.  

Petitmengin, C. (2006). Describing one’s subjective experience in the second person- An 

interview method for the science of consciousness. Phenomenology and the Cognitive 

Sciences, 5: 229-269. 

Petitmengin, C. (2007). Towards the Source of Thoughts. The Gestural and Transmodal 

Dimension of Lived Experience. Journal of Consciousness Studies, 14: 54-82. 

Petitmengin, C. (2010). A Neurophenomenological Study of Epileptic Seizure Anticipation. 

En D. Schmicking & S. Gallagher (Eds.), Handbook of Phenomenology and 

Cognitive Science (pp. 471-499). Springer Netherlands. https://doi.org/10.1007/978-

90-481-2646-0_25 

Petitmengin, C. (2021a). Anchoring in Lived Experience as an Act of Resistance. 

Constructivist Foundations, 16(2): 172-181. 

https://constructivist.info/16/2/172.petitmengin  

Petitmengin, C. (2021b). Micro-phenomenological interview training. 

https://www.microphenomenology.com/interview 

Petitmengin, C. (2021c). On the Veiling and Unveiling of Experience: A Comparison 

Between the MicroPhenomenological Method and the Practice of Meditation. 

Journal of Phenomenological Psychology, 52: 36-77. 

Petitmengin, C. & Bitbol, M., (2011). Let’s Trust the (skilled) Subject! A Reply to Froese, 

Gould and Seth. Journal of Consciousness Studies, 18(2): 90-97.  

Petitmengin, C., Remillieux, A., Cahour, B., & Carter-Thomas, S. (2013). A gap in Nisbett 

and Wilson’s findings? A first-person access to our cognitive processes. 

Consciousness and Cognition, 22(2): 654-669. 

https://doi.org/10.1016/j.concog.2013.02.004 

Petitmengin, C., Remillieux, A., & Valenzuela-Moguillansky, C. (2018). Discovering the 

structures of lived experience. Phenomenology and the Cognitive Sciences, 18(4): 

691. 

https://doi.org/10.1007/978-90-481-2646-0_25
https://doi.org/10.1007/978-90-481-2646-0_25
https://constructivist.info/16/2/172.petitmengin
https://doi.org/10.1016/j.concog.2013.02.004


229 

 

https://www.academia.edu/80280919/Discovering_the_structures_of_lived_experie

nce 

Raworth, K. (2017). Doughnut Economics. Seven Ways to Think Like a 21st-Century 

Economist. Chelsea Green Publishing. 

Rensink, R. A., O’ Regan, J. K., & Clark, J. J. (1997). To See or not to See: The Need for 

Attention to Perceive Changes in Scenes. Psychological Science, 8(5): 368-373. 

https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.1997.tb00427.x 

Ricard, M. (2016). En defensa del altruismo. El poder de la bondad. Ediciones Urano 

Ruttan, L. M. (2006). Sociocultural Heterogeneity and the Commons. Current Anthropology, 

47(5): 843-853. https://doi.org/10.1086/507185 

Ruiz, V. (2016). Santo Tomás de Aquino en la filosofía del derecho. En-claves del 

pensamiento, 10(19): 13-40. 

https://www.enclavesdelpensamiento.mx/index.php/enclaves/article/view/223 

Saini, A. (2023). The Patriarchs. The origins of inequality. Beacon Press. 

Semboloni, L. (2013). La homogeneización cultural como acción civilizadora: los centros de 

educación indígena durante el cardenismo (1936-1940). Boletín del Archivo General 

de la Nación, 7(15): 37-71. 

https://bagn.archivos.gob.mx/index.php/legajos/article/view/465 

Scharmer, O. (2018). The Essentials of Theory U. Core Principles and Applications. Berrett-

Koeheler Publishers. 

Scharmer, O. (2007). Theory U. Leading from the Future as It Emerges. Sol Publishing. 

Schoeller, D. & Dunaetz, N. (2018). Thinking emergence as interaffecting: approaching and 

contextualizing Eugene Gendlin’s Process Model. Continental Philosophy Review, 

51(1): 123-140. https://doi.org/10.1007/s11007-018-9437-9 

Schoeller, D., & Thorgeirsdottir, S. (2019). Embodied Critical Thinking: The Experiential 

Turn and Its Transformative Aspects. philoSOPHIA, 9(1): 92-109. 

https://doi.org/10.1353/phi.2019.0015 

Seth, A. (2016). The real problem. www.aeon.com. 

Seth, A. (2020). Mind & Life Podcast. 13 de mayo de 2020. Anil Seth—How Our Minds 

Predict Our Reality. [Podcast] https://podcast.mindandlife.org/anil-seth/  

https://www.academia.edu/80280919/Discovering_the_structures_of_lived_experience
https://www.academia.edu/80280919/Discovering_the_structures_of_lived_experience
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.1997.tb00427.x
https://www.enclavesdelpensamiento.mx/index.php/enclaves/article/view/223
https://doi.org/10.1007/s11007-018-9437-9
https://doi.org/10.1353/phi.2019.0015


230 

 

Seth, A. (2024). 80,000 Hours podcast. 1 de noviembre 2024. #206  Anil  Seth 

on  the  predictive brain and how to study consciousness. [Podcast]. 

https://80000hours.org/podcast/episodes/anil-seth-predictive-brain-explaining-

consciousness/ 

Stein, E. (2012). La pasión por la verdad. Editorial Bonum. 

Steiner, R. (1883a). Goethe as Thinker and Researcher.  

Steiner, R. (1883b). Goethe Way of Knowing. 

Steiner, R. (1886). Teoría del Conocimiento. Fundamentada en la Concepción Goetheana 

del Mundo. Editorial Juan Berlí. Versión en español, 2023. 

Steiner, R. (1918). Filosofía de la Libertad. Traducción de A. López-González. Elefante 

Books. 

Solnit, R. (2020). A Paradise Built in Hell. The Extraordinary Communities That Arise in 

Disaster. Penguin Random House. 

Soosalu, G., Henwood, S., & Deo, A. (2019). Head, Heart, and Gut in Decision Making: 

Development of a Multiple Brain Preference Questionnaire. SAGE Open, 9(1). 

https://doi.org/10.1177/2158244019837439  

Terven, A. (2009). Justicia indígena en tiempos multiculturales. Hacia la conformación de 

un proyecto colectivo propio: la experiencia organizativa de Cuetzalan. Tesis 

doctoral. Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social 

(CIESAS). 

Thanissaro Bihkkhu. (2016). Dependent Arising Misconceptions: We Are Not One—

Tricycle. https://tricycle.org/magazine/we-are-not-one/ 

Thompson, E. (2004). Life and mind: From autopoiesis to neurophenomenology. A tribute 

to Francisco Varela. Phenomenology and the Cognitive Sciences, 3(4): 381-398. 

https://doi.org/10.1023/B:PHEN.0000048936.73339.dd 

Thompson, E. (2010). Mind in Life. Biology, Phenomenology, and the Scienses of Mind. 

Hardvard University Press. 

Tziboulka, I. (Dir.). (2019). El maestro Humberto Maturana. Imago Producciones. 

[Documental] https://www.cclm.cl/actividades/el-maestro-humberto-maturana/ 

https://tricycle.org/magazine/we-are-not-one/
https://doi.org/10.1023/B:PHEN.0000048936.73339.dd


231 

 

Valenzuela-Moguillansky, C., & Vásquez-Rosati, A. (2019). An Analysis Procedure for the 

MicroPhenomenological Interview. Constructivist Foundations, 14(2): 123–145. 

https://constructivist.info/14/2/123.valenzuela 

Van Dijk, T. A. (2011). Discourse Studies: A Multidisciplinary Introduction. 1. Introduction: 

The Study of Discourse. SAGE Publications Ltd. 

Varela, F. J. (2000). El fenómeno de la vida. Cuatro pautas para el futuro de las ciencias 

cognitivas. https://1library.co/document/q5npxj7q-francisco-varela-2000-el-

fenomeno-de-la-vida.html 

Varela, F. J. (1976). Not one, not two. CoEvolution Quarterly, 12: 62-67. 

Varela, F. J., & Ura, C. (1996). Neurophenomenology. A Methodological Remedy for the 

Hard Problem. Journal of Consciousness Studies, 3(4): 20. 

Varela, F. J., & Shear, J. (1999). First-person Methodologies: What, Why, How? Journal of 

Consciousness Studies, 6(2-3): 1-14. 

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. (1991). The Embodiment Mind. Cognitive Science 

and Human Experience. MIT Press. 

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. (2011). De cuerpo presente. Las ciencias cognitivas 

y la experiencia humana. Gedisa. 

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. (2016 [1991]). The Embodiment Mind. Cognitive 

Science and Human Experience. Revised Edition. MIT Press. 

Velázquez, V. A., (2018). Territorios encarnados. Mujeres p’urhépechas ante el 

extractivismo agroindustrial y la autonomía de Cherán. Tesis doctoral. Centro de 

Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social.  

Villa, R. (2016). CyADtv. Cooperativa Hotel Taselotzin, Cuetzalan Puebla – Sra. Rufina. 13 

de octubre de 2016. 1er Coloquio de cooperativismo en México: Gestión y 

organización. Universidad Autónoma Metropolitana-Xochimilco [Video] YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=8cb-Jy7WANs 

Waldenfels, B. (2017). Fenomenología de la experiencia en Edmund Husserl. Areté: revista 

de filosofía, 29(2): 409-426. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6447545 

https://constructivist.info/14/2/123.valenzuela
https://1library.co/document/q5npxj7q-francisco-varela-2000-el-fenomeno-de-la-vida.html
https://1library.co/document/q5npxj7q-francisco-varela-2000-el-fenomeno-de-la-vida.html
https://www.youtube.com/watch?v=8cb-Jy7WANs
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6447545


232 

 

Wallace, B. A. (2005). Genuine Happiness. Meditation as the Path to Fulfillment. Trade 

Paper Press. 

Wallace, B. A. (2006). The Attention Revolution. Unlock the power of the focused mind. 

Wisdom Publications.  

Wallace, B. A. (2007). Contemplative Science. Columbia University Press. 

Wallace, B. A. (2009). La ciencia de la mente. Kairós.  

Wallace, A. (2021). Mind and Life Europe. 27 octubre 2021. Contemplative and Scientific 

Ways of Knowing feat B. Alan Wallace. MLE Mind Matter. [Webinar] YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=j2Sdq4Z6Njo 

Watson, G. Claxton, & S. Batchelor (Eds.), (1999). Steps to a Science of Inter-being: 

Unfolding the Dharma Implicit in Modern Cognitive Science. En The Psychology of 

Awakening. Buddhism, Science and Our Day-to-day Lives (pp. 71-80). Rider. 

Whithing, B. B., & Whithing, J. W. (1975). Children of six cultures. A psycho-cultural 

analysis. Harvard University Press.  

Williams, C. & Mihaylo, S. (2019). How the Best Bosses Interrupt Bias on Their Teams. 

Harvard Business Review. https://hbr.org/2019/11/how-the-best-bosses-interrupt-

bias-on-their-teams 

Wolf, E. R. (2001). Figurar el poder. Ideologías de dominación y crisis. Centro de 

Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social. 

Worm, B., Sandow, M., Oschlies, A., Lotze, H. K., & Myers, R. A. (2005). Global Patterns 

of Predator Diversity in the Open Oceans. Science, 309(5739): 1365-1369. 

https://doi.org/10.1126/science.1113399 

Yehuda R, Lehrner A. (2018) Intergenerational transmission of trauma effects: putative role 

of epigenetic mechanisms. World Psychiatry, 17(3): 243-257. doi: 

10.1002/wps.20568. 

Zárate-Rico, L. (2020). Relevancia de los factores socioculturales en la instrumentación de 

un proyecto de desarrollo ecoturístico en zona de reserva de la biosfera. Tesis de 

Maestría. Universidad Autónoma de Querétaro. 

https://www.youtube.com/watch?v=j2Sdq4Z6Njo
https://doi.org/10.1126/science.1113399


233 

 

Zárate-Rico, L. (2022). ¿Somos egoístas? La mirada interdisciplinaria como meta- reflexión 

del reto de mirarnos a nosotros mismos. Revista Digital Ciencia @UAQRO.  

www.revistas.uaq.mx/index.php/ciencia/article/view/1026/837  

Zárate-Rico, L. & Masehual Siuamej Mosenyolchicauani (2025). Mujeres nahua 

autoorganizadas. A 29 años del Hotel Taselotzin. Artículos de investigación. Gaceta 

de Derechos Humanos del Estado de Puebla, 5(13): 40-44. 

https://www.cdhpuebla.org.mx/pdf/Gacetas/2025/Gaceta%20Enero%20-

%20Marzo%202025.pdf 

Zarate-Rico, L. (2024). Sujetos entrevistando sujetos. Una nueva metodología 

interdisciplinaria para investigar la experiencia humana. Polis (Santiago), 23(69): 

269-296. https://doi.org/10.32735/S0718-6568/2024-N69-3730 

Zea, L. (1952). Conciencia y posibilidad del mexicano. Porrúa. 

 

 

 

 


	PORTADA
	LICENCIA
	Untitled

	ÍNDICE …..………………………………………………………………………………....7
	Untitled
	ÍNDICE 
	RESUMEN  
	INTRODUCCIÓN                                                                                                               
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

