
 

Universidad Autónoma de Querétaro 

Facultad de Filosofía 

Licenciatura en Filosofía 
 

 

 

 

Filosofía del Té 

 

Tesis individual 

Para obtener el título de Licencatura en Filosofía 

 

 

Presenta: 

Sofía Esther Gaytan Teissier 

 

 

Dirigido por: 

Dr. Juan Granados Valdéz 

 

 

Querétaro, Qro. 

 
 



 

La presente obra está bajo la licencia:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

CC BY-NC-ND 4.0 DEED

Usted es libre de:

Compartir — copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la licencia

Bajo los siguientes términos:

—

—

—

No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas tecnológicas que 
restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia.

Avisos:

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-appropriate-credit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-indicate-changes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-commercial-purposes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-some-kinds-of-mods
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-technological-measures
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-exception-or-limitation
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-publicity-privacy-or-moral-rights


Universidad Autónoma de Querétaro 

Facultad de Filosofía 

Licenciatura en Filosofía 
 

 

 

 

Filosofía del Té 

 

Tesis individual 

 

Presenta: 

Sofía Esther Gaytan Teissier 

 

Dirigido por: 

Dr. Juan Granados Valdéz 
 
 
 
 
Dr. Juan Granados Valdéz                                                
Presidente 
                                                                                              
Dr. Juan Francisco García Aguilar                                
Secretario  
 
Mtra. Sagrario Chavéz Arreola                                        
Vocal   
 
Mtra. Rafaela Monje Torres                                          
Suplente  
 
Mtra. Mary Carmen Garduño Rodríguez                         
Suplente  
 
 
 

 
 

_____________________________ 
Firma 

 
_____________________________ 

Firma 
 

_____________________________ 
Firma 

 
_____________________________ 

Firma 
 

_____________________________ 
Firm



 

 

 
 

3 

 

RESUMEN 
 

El propósito de esta tesis de licenciatura es reconocer la filosofía del té como parte de la 

filosofía oriental, y a su vez reconocer que hay una filosofía oriental poco estudiada y, por lo 

mismo, tiene un escaso reconocimiento dentro de la tradición filosófica. Mi recorrido por la 

filosofía del té me ha llevado a ocuparme principalmente de la filosofía china y japonesa. La 

metodología que se implementó fue la descripción, comprensión e interpretación de algunos 

documentos y textos de origen chino y japonés que hablan sobre el té. Los principales 

resultados de las tesis fueron de orden comparativo entre varias corrientes del pensamiento y 

cosmovisiones que tienen en común el té. Apoyándome principalmente en los libros que 

permitieron el desarrollo de la ceremonia del té, como lo son el Clásico del té de Lu Yu y El 

Libro del té de Okakura Kakuzo. Los hallazgos fueron el desarrollo de una estética y ética 

principalmente japonesa, influenciada por las doctrinas filosóficas como lo son el taoísmo, 

confucianismo, budismo chan y zennismo, por lo tanto, se pudo corroborar que la ceremonia 

del té guarda en su origen una construcción filosófica, lo que ha permitido la supervivencia 

del ritual hasta nuestros días.  

 

 

Palabras clave: ceremonia del té, filosofía oriental, estética  



 

 

 
 

4 

DEDICATORIA 
 

Dedicado a todas las personas que vivas o muertas han inspirado durante mi travesía 

académica.   



 

 

 
 

5 

AGRADECIMIENTOS 
 

Quiero agradecer a mi director de tesis, Juan Granados Valdéz, y a mis lectores, que sin su 

guía y acompañamiento no hubiera podido concluir este trabajo de investigación. Agradezco 

a la educación pública por existir, en específico a la Universidad Autónoma de Querétaro, 

sin esta institución, mi curiosidad por aprender y saber más sobre filosofía no hubiera podido 

continuar más allá del bachillerato.  

 

Agradezco a mi familia, a mis papás y a mis hermanos, por la paciencia, por las palabras de 

aliento, comprensión y apoyo incondicional durante la escritura de este proyecto. A mis 

amigos, sobre todo a Nadia y a Carmen, por las recomendaciones de autores y preguntas 

sobre el seguimiento de la tesis, consejos y por cuatro años de pláticas filosóficas, me 

ayudaron a continuar. A Karlo, Karen, Amaury, Erika, Ruth y Rafaela por hacer la escritura 

de la tesis más divertida, con buena música y demasiado café.  

 

No fue fácil, entre la vida que parece no detenerse y las vicisitudes del día a día, cada vez 

terminar la tesis pasaba a segundo plano, pero por la insistencia de todos ustedes y el meme 

“¿y la tesis?”, que con afecto y presión me mandaba mi director de tesis, que bellos y 

angustiantes momentos, puedo decir que lo logramos.   



 

 

 
 

6 

CONTENIDO 
RESUMEN ............................................................................................................................. 3 

DEDICATORIA ..................................................................................................................... 4 

AGRADECIMIENTOS .......................................................................................................... 5 

CONTENIDO ......................................................................................................................... 6 

ÍNDICE DE IMÁGENES ....................................................................................................... 7 

PRELIMINARES DE UNA FILOSOFÍA DEL TÉ ............................................................... 8 

LA NATURALEZA EN LAS OBRAS DE ARTE ............................................................................... 10 
OLISQUEANDO PERAS .......................................................................................................... 15 
INFUSIÓN O TÉ .................................................................................................................... 21 

INTRODUCCIÓN GENERAL ............................................................................................ 25 

LA FILOSOFÍA CHINA Y EL TÉ ...................................................................................... 29 

COSMOVISIÓN, MITOLOGÍA Y EL I CHING ............................................................................. 29 
CONFUCIANISMO, TAOÍSMO Y BUDISMO CHAN ...................................................................... 35 
LU YU Y EL CHA JING (O CLÁSICO DEL TÉ) .......................................................................... 45 

LA FILOSOFÍA JAPONESA Y EL TÉ ............................................................................... 56 

COSMOVISIÓN JAPONESA: MITOLOGÍA ................................................................................. 56 
FILOSOFÍA, ZENNISMO Y SINTOÍSMO ..................................................................................... 59 
EL PRIMER MAESTRO DEL TÉ ................................................................................................ 64 
OKAKURA KAKUZO Y EL LIBRO DEL TÉ ................................................................................. 66 

COMPARACIÓN DE CONCEPCIONES ........................................................................... 82 

COMPARACIÓN ENTRE COSMOVISIONES ................................................................................ 82 
COMPARACIÓN ENTRE LAS ESCUELAS DEL PENSAMIENTO FILOSÓFICO ................................... 86 
COMPARACIÓN ENTRE LU YU Y OKAKURA KAKUZO .............................................................. 90 

CONCLUSIÓN .................................................................................................................... 93 

BIBLIOGRAFÍA .................................................................................................................. 96 



 

 

 
 

7 

ÍNDICE DE IMÁGENES 
 

Ilustración 1 Tabla de hexagramas ....................................................................................... 34 
Ilustración 2 Horno de trípode de porcelana original del período de los Estados 

Combatientes 战国 原始瓷鼎式炉 ...................................................................................... 48 

Ilustración 3 Utensilios de té con esmalte blanco Dinastía Tang唐 白釉煮茶器 ............... 51 

Ilustración 4 Cinco generaciones de plato de boca de flores de esmalte 五代 白釉花口盘 51 

Ilustración 5 Té Tang Silver 唐 银茶则 ............................................................................... 52 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 
 

8 

PRELIMINARES DE UNA FILOSOFÍA DEL TÉ 
 

Transitar entre los temas relacionados con las obras de arte y la naturaleza permitió 

profundizar en los textos sobre los sentidos, hasta llegar a la filosofía del olfato. El análisis 

personal sobre la experiencia de beber infusiones de hierbas se presenta como la oportunidad 

de conjugar la naturaleza, el arte y la estética, entendiendo estética desde su etimología, del 

griego αισθητικός, que significa susceptible a ser percibido por los sentidos. La parte que más 

me atrajo y que será el nexo de estos breves ensayos es la investigación de la sensibilidad. 

 

En el primer ensayo se aborda el dilema de si las obras de arte imitan la naturaleza. La 

imitación es la justificación que se propone para relacionar el arte y la naturaleza. El arte 

expone un sentimiento que puede estar inmerso en las experiencias estéticas relacionadas con 

la naturaleza, pero eso no quiere decir que todas las emociones se encuentren en la φύσις, ni 

que todo fenómeno estético impreso en el mundo deba estar justificado desde la naturaleza. 

Los sentimientos no pueden ser los mismos siempre, mutan porque el espectador también 

está en constante devenir. Lo que hace el artista es plasmar una emoción, pero no detiene ese 

instante. La experiencia sensorial se transforma. Cada mirada, cada sensación será distinta. 

Lo efímero del sentimiento no puede ser absorbido en su totalidad por la obra. 

 

Lo efímero de la experiencia estética me condujo a la sensibilidad olfativa. La poca 

relevancia que se le da al olfato cuando se habla de arte. En el caso de la perfumería, no se le 

considera como arte original, objetando que no hay una creatividad previa en la elaboración 

de fragancias porque estas se capturan o extraen de elementos existentes, sobre todo en la 

naturaleza. Esto se puede desmentir con la labor inventiva del perfumero. La creación de una 

fragancia es el resultado de un conocimiento e ingenio de los perfumistas, que extraen y 

mezclan los aromas, procedimiento que necesita de una preparación olfativa desarrollada. Es 

necesaria la equidad de los sentidos para el desarrollo próspero de la experiencia estética con 

ellos de una sensibilidad más extensa. 

 

Lo anterior me llevó al aroma que desprenden los brebajes que posteriormente serán 

saboreados. El posgusto es el aroma y el sabor que permanecen en la garganta y en la vía 



 

 

 
 

9 

retronasal después de tomar un sorbo de alguna bebida como el café. Esta experiencia solo 

puede ser percibida con la unión de dos sentidos. Cuando se habla de infusión de hierbas, 

tendemos a asociarla con bienestar. La invitación de beber infusiones no debería ser 

ponderada por generar un bien al evitar las dolencias o achaques que se tengan, por el 

contrario, si se quiere que alguien pruebe la infusión, se ha de seducirlo con el aroma, con 

eso bastará. No hay que vender una infusión como remedio porque se lo asociará a un mero 

fármaco, en vez de reconocerlo como una experiencia estética.  



 

 

 
 

10 

La naturaleza en las obras de arte 
 

Vienen a mi memoria los campos de lavanda, los cultivos de maíz, los sembradíos de 

manzanas, los jardines botánicos o los bosques con distintas hierbas y árboles, que crecen 

desde que eran diminutas semillas. Todo parece estar en armonía, desde la temperatura, la 

cantidad de agua y de sol. Los pequeños frutos se desarrollan lentamente y están 

acompañados de las primeras flores de verano que pronto se marchitarán y regresarán a la 

tierra. Me paso la mayor parte del día contemplando la diversidad de colores que sacan sus 

brotes, me deleito con sus fragancias, escucho cómo se desprenden las hojas de sus ramas, 

puedo reconocer las distintas texturas que se extienden en la arboleda y pruebo los duraznos 

que están a punto de caer. 

 

La naturaleza que se encuentra situada en el vergel me envuelve en un ambiente afín y hostil. 

Al mismo tiempo, la sensibilidad está a flor de piel. Los jardines permiten que el ser humano 

se sumerja en una experiencia que conjuga el olfato, el tacto, el gusto, el oído y la vista. Los 

floricultores trasplantan, ordenan, recortan, riegan y cuidan de capullos, arbustos y 

riachuelos. Los podríamos llamar escultores de plantas. El encanto que producen las hierbas 

incita a los observadores a capturar la sensación. No es suficiente con percibir el momento; 

es necesario detener el instante y preservarlo. Por este motivo, hay autores que nos cautivan 

con mitos, novelas, poesías, esculturas, pinturas, fotografías y, más recientemente, en la 

cinematografía. Sin embargo, ¿qué pasa cuando el agrado por las plantas atraviesa lo efímero 

y se coloca en creaciones? ¿se pierde la experiencia sensorial o se transforma? ¿el arte puede 

detener ese instante? En este texto pretendo exponer la relación que tenemos con la naturaleza 

desde el arte. Con arte no me refiero sólo a la pintura, sino en general a todas las formas de 

expresión que intentan inmortalizar una experiencia.  

 

La palabra con la que los griegos describían el arte era ποίησις
1  y el primero en describirla y 

estudiarla, sin duda, fue Platón. Para él hay tres tipos de ποίησις; la primera es íntegramente 

 
1    La palabra ποίησις tenía múltiples significados podía ser acción, creación, adopción, fabricación, 
composición, poesía o poema. Otra palabra que se usa para hablar de arte es τέχνη y se puede traducir 
como habilidad, arte, técnica, oficio. Platón usa la palabra poiesis y no tecné, por ese motivo no 
profundizo en este último. 



 

 

 
 

11 

imitativa, la segunda se produce a través del recital del poema cuando el poeta se encuentra 

en un estado de entusiasmo y la tercera consiste en conjugar ambos procedimientos, tanto la 

imitación como el entusiasmo (República, 1988, v. 394c). Aunque Platón propone tres vías 

para entender el arte, la mayoría de los filósofos posteriores indagarán sólo la primera. El 

filósofo completa su teoría sobre la mímesis párrafos más adelante cuando explica por medio 

de una metáfora que existen muchas ideas, pero sólo una Idea absoluta. El artesano puede 

fabricar múltiples jardines al contemplar la Idea de jardín, pero sus múltiples jardines no 

pueden ser el original. En este sentido, para Platón habría tres jardines: los que existen en la 

naturaleza y que son creados por el productor de naturalezas (φυτουγόσ), la que hace el 

artesano (δηµιουργός) y la que hace el pintor, que es el imitador. Asimismo, el pintor no lo 

imita como es, sino como le parece según de dónde lo mire. Lo mismo los poetas, son 

imitadores de imágenes de la excelencia sin acceder a la verdad (República, 1988, v. 595). 

 

El concepto de naturaleza y de creación entran en discordia, la ποίησις (arte) imita lo que se 

encuentra en la φύσις (naturaleza). No vemos el arte como una creación independiente, al 

contrario, es para nosotros una copia. Susan Sontag (2005) menciona que toda la conciencia 

y todas las reflexiones occidentales sobre el arte han permanecido en los límites trazados por 

la teoría griega del arte como mímesis o representación, el arte llega a ser problemático o 

necesitar defensa por esta teoría (p. 26). Estamos acostumbrados a explicar la naturaleza o 

darle un motivo que sólo puede ser usado si antes justificamos el porqué disponemos de ella 

en las obras de arte. Antes de la adopción y propagación de esta postura filosófica, la ποίησις 

y la φύσις convivían en los mitos y no era necesario explicar o justificar su relación. 

 

Los mitos griegos intentan explicar la relación que tienen los seres humanos con su entorno. 

Un ejemplo es el mito de Narciso, la narración describe que la vida del joven estaba repleta 

de numerosos amantes cruelmente rechazados, para ese momento no se habría enamorado 

aún. Un día, por primera vez, se miró en un espejo de agua y así quedó anclado a mirarse sin 

siquiera separarse de su reflejo, pues se sentía tercamente orgulloso de su propia belleza. No 

tardó en morir de hambre y sed. Su sangre empapó la tierra y de él nació la blanca flor del 

narciso con su corolario anaranjado (Graves, 2015, p. 323). En un primer momento, el mito 

de Narciso pretendía explicar el surgimiento de la flor. El nombre narciso deriva de la palabra 



 

 

 
 

12 

griega ναρκὰο que significa narcótico, se le llamó así por tres razones: la primera, por el olor 

penetrante y embriagante que posee la flor; la segunda, porque la planta suele encontrarse 

cerca de espejos de agua y tiene el curioso hábito de inclinar su flor hacia abajo como 

mirándose en el reflejo; la tercera, es que dentro de las propiedades de la planta se destacan 

los alcaloides de sus bulbos que paralizan y adormecen. Los griegos conocían los atributos 

de la planta, por ello, elaboraban aceite de narciso y lo utilizaban como narcótico. Después 

se olvidó esto y el relato se centró en el personaje de Narciso como un egocéntrico que no 

deja de observarse en el reflejo del río.  

 

Al resaltar ciertas partes del mito, como lo son los comportamientos, la psicología pudo 

actualizar esta narración, dejando atrás la forma clásica de su escritura y preservando sólo el 

contenido y así explicar el trastorno narcisista. Se dejó de lado la creatividad y la inspiración 

que representó la flor en los griegos y cómo esta se encontraba ligada a su origen poético. 

Me parece que siempre queremos interpretar2, comprender y hasta actualizar algo cotidiano 

como lo es la naturaleza, desde narraciones mitológicas hasta ahora con la reinterpretación 

de la naturaleza en las piezas de arte. No podemos dejarnos absorber por el mito de la flor 

del narciso, porque siempre queremos comprenderlo en su totalidad. Para poder digerir el 

mito, nos alejamos de la forma, es decir, desatendemos la estructura de su escritura, su rima, 

la emoción que evoca, entre otros aspectos, y nos enfocamos en lo que contiene, es decir, en 

el argumento. Existe un miedo a la ignorancia y a la falta de entendimiento, buscamos 

analizar, desentrañar hasta convertirlo en algo digerible.  

 

En la serie La gran batalla floral, los jueces describen las esculturas de los participantes y 

estos a su vez comparten el motivo por el cual realizaron la obra. No dejan que el televidente 

se impresione con la forma de su escultura lo atiborran de contenido, el mismo que se enfoca 

en conocer al autor junto con el proceso creativo y no la obra en sí. La obra puede dejar una 

impresión o emoción y no necesariamente se debe explicar por la razón. Lo que sucede con 

frecuencia es que el contenido no coincide con la forma, en dicho programa, la descripción 

parece extraordinaria a comparación de la experiencia que el espectador recibe. Adornar el 

 
2  Es pertinente mencionar que cuando habla de interpretar, no me refiero a la hermenéutica de 
Gadamer. 



 

 

 
 

13 

discurso que se desprende de la obra no quiere decir que la obra conmueva al espectador. 

“Pues es posible ver qué es lo dicho y permanecer impasible.” (Sontag, 2005, p. 48). En el 

episodio seis de La gran batalla floral, “Criaturas marinas”, el tema que convoca a los 

escultores es la contaminación de los océanos. Bajo esta idea todos los participantes realizan 

sus esculturas y la mayoría se centra en el contenido y descuida la forma, lo que pasa es que 

no surge ninguna emoción al verlas. 

 
El misterio que envuelve la obra en ocasiones les permite a los observadores llegar a 

sobreanalizar la obra y caer en exageraciones, pero también considero que dejar ciertos 

aspectos a interpretación del observador hace posible que este mismo se involucre con la 

obra y se la apropie. La pregunta es: ¿cómo equilibrar la forma y el contenido para que 

ninguna opaque a la otra? Sontag (2005) menciona que “Si la excesiva atención al contenido 

provoca una arrogancia de la interpretación, la descripción más extensa y concienzuda de la 

forma la silenciará” (p. 37). El contenido de la obra, aunque es importante, no debería ser el 

punto central de la experiencia, el arte no sólo requería pensarse, sino degustarse. Las 

descripciones tal cual, de los colores, de las fragancias y de las texturas no necesitan de 

meditaciones, su simple descripción evoca un sentimiento. Hemos despreciado por un largo 

tiempo todo aquello que podemos sentir, preponderando de forma arbitraria lo que podemos 

pensar. Creo que es momento de apreciar el otro camino no explorado y dejar que los sentidos 

tengan una mayor relevancia en las experiencias estéticas y, por consiguiente, en el arte. La 

manera de equilibrar la forma y el contenido sería dejar que la emoción traspase al 

entendimiento. 

 

Las obras de arte nos envuelven de tal forma que los ruidos de la mente desaparecen, nos 

quedamos sin silogismos. Podemos sentirnos perdidos en los senderos o en las selvas que 

guardan cierto misterio o en los laberintos que confunden a cualquiera que no conozca el 

camino. Observo las Amapolas de Monet y no les encuentro un motivo, pero disfruto de los 

destellos color carmín de un pincel vivaz me recuerdan la sensación del viento sobre mi 

cabello y las tardes soleadas. La alegría de ver una flor cobijada por el pasto crecido. Las 

obras plasman un fenómeno estético, desde un pequeño narciso hasta todo un paisaje. 
El mundo es un fenómeno estético. Ello equivale a decir que el mundo no 



 

 

 
 

14 

puede ser justificado. La justificación es operación de la mente que sólo 
puede realizarse considerando una parte del mundo en relación con otra, no 
cuando consideramos todo lo que es. (Sontag, 2005, p. 56). 

Las obras de arte, opuesto a lo que pensaría Platón, no imitan la naturaleza, siguiendo lo 

escrito por Sontag, la imitación es la justificación que el filósofo propone para relacionar el 

arte y la naturaleza. El arte expone un sentimiento que puede estar inmerso en las experiencias 

estéticas, pero eso no quiere decir que todas las emociones se encuentren en la φύσις, ni que 

todo fenómeno estético impreso en el mundo deba estar justificado. 

 

Los sentimientos no pueden ser los mismos siempre, mutan porque el espectador también 

está en constante devenir. Lo que hace el artista es plasmar esa emoción, la experiencia 

sensorial se transforma, pero no detiene ese instante. Cada mirada, cada sensación será 

distinta, lo efímero del sentimiento no puede ser absorbido por la obra.



 

 
15 

Olisqueando peras  
 

La filosofía no es de un solo orden, como lo podemos observar al ver las múltiples ramas que 

de ella se desprenden y que se imparten en los planes de estudio, es por eso por lo que este 

escrito tiene como tema la estética. La palabra estética proviene de la palabra griega 

αισθητικός y significa sensibilidad, o la capacidad de percibir por los sentidos, puedo emitir 

un juicio respecto a lo que siento. La filosofía plantea una gran cantidad de preguntas: ¿qué 

es más importante, la obra, el autor o el espectador? ¿cuáles son los cánones de belleza? 

Dentro de todo lo que podríamos cuestionarnos sobre la relación que tenemos con nuestros 

sentidos, está, por ejemplo, la priorización de unos sobre otros. La importancia que ha 

adquirido a través del tiempo a la vista y el oído en comparación con los otros sentidos, con 

ayuda de varios filósofos partidarios de la contemplación u observación que enaltecen la vista 

por encima de los demás sentidos. En esta ocasión me gustaría exponer un poco la filosofía 

del olfato de Chantal Jaquet y cómo afecta la poca atención que le tenemos al olfato nuestras 

experiencias estéticas.  

 

El primer obstáculo y el más evidente que descubre la filósofa para la constitución de una 

filosofía del olfato tiene sus raíces en las consideraciones de orden fisiológico y orgánico, ya 

que el aparato olfativo en los seres humanos aparentemente está poco desarrollado o 

atrofiado, en comparación con el de otros mamíferos. Por esto el olfato se ha considerado 

como un sentido débil y nos lleva a pensar que es bastante natural y perfectamente legítima 

la ausencia de una reflexión en torno a él por parte de la filosofía. Desde la antigüedad, los 

filósofos suscribían la idea de la debilidad y la inferioridad del sentido. Esto lo destacaba ya 

Aristóteles (2015) “El hombre, en efecto, capta torpemente los olores no percibe objeto 

alguno oloroso a no ser con dolor o placer, prueba de que el órgano sensorial carece de 

agudeza” (cap. ix v. 421a110-15). Y esto es cierto, no podemos comparar el olfato del ser 

humano respecto a los demás seres vivos, ya que no posee la capacidad olfativa del fino 

sabueso y no puede medirse con el olfato del oso pardo que identifica comida a kilómetros 

de distancia. También podríamos mencionar que estamos lejos de tener una nariz como la de 

los elefantes, que, aparte de ser muy precisa en la detección de aromas, les sirve para emitir 

sonidos y tomar objetos. Lo que sí podemos asegurar es que en las primeras etapas del 



 

 
16 

desarrollo los infantes son particularmente sensibles a los olores y descubren el mundo a 

través de la nariz y la boca, antes de hacer un uso preciso de la vista, pues al nacer apenas 

distinguen formas y colores. Tenemos una relación inicial o primigenia con nuestro olfato. 

¿Por qué, si llevamos más tiempo conviviendo con el sentido del olfato, no lo hemos 

agudizado al igual que la vista o el oído? El olfato tiene ocho años de ventaja con respecto a 

la vista.  

 

Dicho lo anterior, podríamos asegurar que el primer estigma que debíamos erradicar es la 

creencia de que nuestra fisonomía impide el desarrollo del olfato:  
Un perfumero entrenado puede discernir hasta 3,000 productos. Algunos 
gremios profesionales, como los cocineros, los sommeliers y los enólogos 
cuentan con una pericia olfativa que sirve de testimonio del poder de su nariz. 
La supuesta debilidad del olfato se debe menos a la configuración anatómica 
del hombre que a la falta de cultura sobre el olfato. (Jaquet, 2016, p. 30). 

La supuesta inferioridad natural de la capacidad olfativa encubre en realidad una inferioridad 

cultural. La humanidad hace juicios de valor negativos con respecto a su nariz o la nariz de 

otros, en especial en las sociedades occidentales. Se promueven ciertos prototipos de nariz 

como bellos y lo que no coincide se denomina como feo. No hay nada de malo con el órgano 

responsable de percibir los aromas, es decir, ni está atrofiado ni subdesarrollado, cumple con 

su función, una función que, si bien es estándar a toda la humanidad, puede ser agudizada 

con el incremento de la memoria olfativa o disminuida por la fatiga olfativa.  

 

Así como tenemos una mezcla de aromas todo el día sobre nuestro cuerpo, por todos los 

productos que usamos, también vamos agregando otros como el olor a carburador, gasolina, 

cigarrillo y, en fin, muchos olores que no consideramos tan desagradables porque ya estamos 

habituados a ellos. A esto se le conoce como fatiga olfativa: 
Es un proceso normal y no una enfermedad. Consiste en que, en presencia de 
un fuerte olor, la sensación se atenúa si se prolonga la exposición en el 
tiempo. En realidad se trata de un proceso fisiológico de adaptación sensorial 
en el que el sistema nervioso altera el umbral de sensibilidad a determinados 
estímulos odoríferos. (Colaboradores de Wikipedia, 2025). 

Así es como nos adaptamos a los aromas de coladera o aguas negras de la ciudad, no es que 

no sean olores fuertes, sino que se han atenuado por nuestra exposición constante a ellos. “La 

proliferación del olor se asemeja a una violación de la intimidad tanto más cruel en la medida 



 

 
17 

en que no hay forcejeo ni resistencia posible” (Jaquet, 2016, p. 44). Los cuerpos se amoldan 

a las condiciones externas para ser más tolerables ciertos olores.  

 

El mundo ingresa a través de los orificios nasales, podremos desviar la mirada, taparnos los 

oídos, evitar el contacto físico y la degustación, pero es inevitable olfatear. Por más que 

tapemos nuestra nariz, en algún momento tendremos que tomar una bocanada de aire. El 

olfato se presenta entonces como la primera forma de contacto entre las personas y su 

entorno, al ser este un sentido inevitable de percibir y, por lo tanto, de sentir. La diversidad 

de fragancias no se clasifica hasta después de haber sido olisqueadas.  

 

El segundo obstáculo está relacionado con el lenguaje, cuando se usan las palabras para narrar 

la percepción de una fragancia, hay cierta reserva, se puede describir todo lo que acompaña 

a la experiencia sensorial, pero cuando es el turno del olfato, el retrato aromático se desdibuja. 

Por ejemplo, ayer, al llegar al café, vi recargada sobre un plato una pera bosc de esas de color 

pardo que a simple vista no te reclaman ser comidas. Me encontraba saciada, por lo que no 

le puse atención, continué ignorándola hasta que, por el aburrimiento o el simple hecho de 

que estaba ahí, a mi alcance, me dio curiosidad. Lavé su superficie con agua y, por un hábito 

que adquirí, la acerqué a mi nariz, esperando que me dijera algo que yo no sabía de ella. Una 

nota afrutada surgió, le corté un pedazo, acepté su invitación a ser descubierta, la volví a oler. 

La nota afrutada de la cáscara permanecía, pero ahora se había intensificado, olía dulce, muy 

dulce, pero al mismo tiempo fresca, acuosa. Me pregunté si todas las peras olían igual, ¿por 

qué nunca antes me había detenido a oler una pera? Porque me era tan difícil describir el 

aroma que desprendía la fruta.    

 

El tercer obstáculo es que se ha relegado el olfato como un sentido que no ayuda a conocer 

mejor el mundo porque su objeto de estudio, en la mayoría de los casos, no tiene una forma 

concreta, lo que inhalamos son vapores imperceptibles para la vista. Su falta de forma 

complica su descripción, porque estamos acostumbrados a describir lo que vemos u oímos, 

incluso lo que sentimos al tacto o al gusto, pero cuando queremos describir a qué huele, nos 

encontramos confundidos o sin palabras. “El lenguaje se esfuerza por quebrantar este 

mutismo de modo que el olor sea nombrado, en la mayor parte de los casos, en función de su 



 

 
18 

causa o de sus efectos o, más exactamente, de su procedencia o de su carácter agradable o 

desagradable” (Jaquet, 2016, p. 115). Nuestro mayor esfuerzo consiste en afirmar si es 

agradable o desagradable, descripción que parece simple o poco comprendida, algunos 

aventureros asosiarán el olor con algún otro aroma parecido o cercano. La habilidad de los 

perfumistas consiste en descomponer el olor, escudriñar qué aromas se encuentran en el 

perfume. Como afirma Jaquet (2016) “Oler un perfume equivale a descifrar una lengua 

olfativa” (p. 214). Sin querer los especialistas no solo desarrollan una habilidad sensorial, 

sino también intelectiva cuando crean un nuevo lenguaje que está relacionado con nombrar 

lo que no se ve a simple vista.  

 

Si se desmienten las creencias sobre la fisonomía de la nariz y se estudia la estructura del 

olor incorporando un lenguaje que facilite la descripción sensorial, inclusive si lo que se 

percibe no tiene una forma sólida, entonces se podría desarrollar una filosofía del olfato. Esto 

nos permitiría conocer el mundo desde otra perspectiva, la relacionada con la nariz. Aunque 

no se reflexione sobre esto, sabemos que no solo conocemos el mundo por medio del olfato, 

sino que también lo codificamos, priorizamos ciertos olores sin algún motivo que el mero 

disfrute. Se busca la alegría de la nariz. Escogemos a qué oler, intentamos personalizar 

nuestro olor para que los otros nos conozcan o reconozcan. “La percepción olfativa está 

impregnada de hedonismo en el hombre y puede dar lugar a una estética de perfumes o, por 

lo menos, a la definición de un arte creativo” (Jaquet, 2016, p. 38). El olor atañe más al sujeto 

que huele que al objeto que desprende el olor. Hay una creatividad y receptividad en torno al 

olor que no ha sido explorada. Las experiencias que son construidas para el deleite sensorial 

pueden perder su encanto cuando algún agente invisible, pero perceptible por el olfato, 

destruye la atmósfera. De manera natural, esperamos que el lugar donde vamos a deleitarnos 

tenga un aroma agradable, ya sea al contemplar una pintura, escuchar una partitura o degustar 

un alimento. Sin siquiera ponerle atención al sentido del olfato, este nos acompaña y 

permanece estimulando o fastidiando la experiencia estética.  
Por poco que se eduque y cultive este sentido, dará lugar a un auténtico juicio 
del gusto. A partir de ello, un grupo de perfumistas escribió un manifiesto 
para que se reconozca la creación de fragancias como una obra de arte 
original. Los signatarios aspiran al “surgimiento de una perfumería de arte y 
de ensayo, cuya finalidad sería inventar y experimentar con nuevos conceptos 
olfativos; una perfumería modelo cuya riqueza de invenciones haría ascender 
a toda la perfumería. (Jaquet, 2016, p. 191). 



 

 
19 

El mundo se nos presenta sin quererlo y emitimos juicios respecto a él. El olfato, al ser un 

sentido del que no se puede escapar, como se expresó con anterioridad, con mayor motivo 

actúa bajo las mismas consideraciones que los otros sentidos, funciona como principio de 

identificación y de reconocimiento de las cosas y de los seres y puede ser una fuente de 

deleite o desagrado. Por tal motivo, siempre que tenemos una experiencia olfativa, la 

acompañamos de un juicio de gusto, por falta de interés o conocimiento, los juicios suelen 

ser parcos y simples, pero con el adecuado cultivo, los descriptores del gusto aumentan en la 

memoria del sujeto que los estudia, los experimenta y los disfruta. La pregunta que sugiere 

en su texto la filósofa francesa es si “¿Es posible elaborar categorías estéticas olfativas y 

sustituir la expresión “esto huele bien” con la fórmula “huele bello”?” (Jaquet, 2016, p. 191). 

¿Acaso la belleza como categoría estética es exclusiva de la vista y el oído? Normalmente 

usamos expresiones como: ¡Qué bella es la vista! o ¡Qué melodía tan bella! Sin embargo, 

cuando nos referimos al olfato, decimos ¡Huele bien! o en su etimología latina, sería bene 

que nos remite a cierta utilidad o beneficio. Sería un gran avance para la filosofía del olfato 

referirnos a lo bello y no sólo a bene. La categoría de belleza permite pensar la relación entre 

el sujeto y el objeto a través de la experiencia estética, y no solo sobre las categorías morales. 

Teniendo en cuenta a Fichler (1995), la experiencia estética precede a la experiencia moral 

(p. 89), podemos saber que un aroma es bello mucho antes de saber si es bueno, si se suele 

confundir lo bueno con lo bello, es por la ausencia de delimitaciones entre los términos. 

 

Si la premisa que impide la consideración de la perfumería como arte original es el hecho de 

que no hay una creatividad previa en la elaboración de fragancias porque estas se capturan o 

extraen de elementos existenes, esto se desmiente con la labor inventiva del perfumero.  
La química por sí misma nada tiene que ver con las preocupaciones estéticas. 
El creador de perfumes es primero un compositor que inventa nuevas 
combinaciones y que prueba su belleza. Reúne y conjuga los elementos 
olorosos para constituir una fragancia. (Jaquet, 2016, p. 195). 

 
Por consiguiente, la creación de una frangancia es el resultado de un conocimiento e ingenio 

de los perfumistas, el mismo que necesita de una preparación olfativa desarrollada. “Al igual 

que todas las ciencias, la del olfato posee sus principios y requisitos. Su principio fundador 

se basa en la proclamación de la igualdad de los sentidos” (Jaquet, 2016, p. 210). En 



 

 
20 

conclusión, es necesaria la equidad de los sentidos para el desarrollo próspero de la 

experiencia estética.   



 

 
21 

Infusión o té 
 

El té es una bebida propiamente oriental que tiene una tradición estético-ético-religioso que 

se ha consolidado durante años con la práctica de la ceremonia del té. Aunque es muy 

interesante la visión que se tiene desde las culturas orientales del té, como puede ser el 

budismo o el taoísmo, la limitación que representa para un occidental hablar sobre prácticas 

milenarias en Oriente es evidente, puesto que la idiosincrasia de cada uno es distinta, por ello 

no profundizaré en esos temas, sólo expondré su existencia sin ahondar en ello. El té es una 

bebida que es introducida a Occidente por el contacto con Oriente, aproximadamente en el 

siglo XVI. No se sabe si fueron los holandeses o los portugueses quienes introdujeron el té a 

Europa, y de esta forma se extendió hasta llegar a México con la conquista de los españoles. 

Nunca fue una bebida tan popular en España, por lo que es de suponer que tampoco lo fue en 

México y menos ahora con la propagación de las bebidas azucaradas.  

 

Nos apropiamos de la palabra té y la convertimos en algo único, incluso algunos puristas 

dirán que lo distorsionamos. Escribiré del té que no es té. Tenemos la costumbre de llamar té 

a todas las hojas que colocamos en agua caliente, coloquialmente, es un brebaje curativo, 

sobre todo difundido por las abuelitas, que lo recomiendan constantemente como remedio 

casero. En nuestro hemisferio hay una cantidad sorprendente de tipos de té, de diferentes 

plantas: té de manzanilla, té de menta, té de tila, té de limón, etc. Debo desmentirlos, el 

verdadero té proviene de un árbol que se conoce como camellia sinensis. Las infusiones que 

se llevan a cabo con otro tipo de plantas no son tés, por lo tanto, es adecuado referirse a estas 

últimas como tisanas o infusiones. Lo que hicimos con el té es una sinécdoque que consiste 

en la designación de una cosa con el nombre de otra, aplicando a un todo el nombre de una 

de sus partes, por ejemplo, cuando nos referimos a los mortales, en la mayoría de los casos 

lo usamos como sinónimo de seres humanos, pero olvidamos que mortales se refiere a todo 

aquello que esté sujeto a la muerte. El té es una parte de las infusiones, mas no todas las 

infusiones son tés. En algunos contextos, el nombre es crucial para recuperar y mantener la 

identidad y la herencia cultural, pero también el lenguaje solo cambia si los parlantes lo 

adoptan. Es una recomendación, cuando profundicemos en la tesis, podremos argumentar 

por qué es importante ser fieles a los nombres que guardan los objetos. 



 

 
22 

 

En el presente texto hablaré de mi experiencia estética de beber infusiones con la intención 

de exponer porqué no debería ser considerado únicamente como una bebida que alivia el 

malestar, sino que, por el contrario es un brebaje que, aunque puede tener efectos curativos, 

se ingiere porque se disfruta; para ello me basaré en la filosofía de Aristóteles para exponer 

la diferencia entre lo bueno y lo bello con la ayuda de la interpretación de Bayer con respecto 

al libro de la Ética y la Retórica. 

 

La elaboración de la bebida requiere tiempo, si no se deja infusionar el tiempo necesario, no 

tendrá la misma impregnación de las hierbas en el agua, lo cual impediría percibir de la 

misma forma el aroma y el sabor, y si, por el contrario, se deja infusionar por más tiempo, se 

amargará. A diferencia de las bebidas que ya venden en las tiendas, la infusión se hace en el 

momento. Fuentes (1999) menciona que “Si tiene usted prisa, almuerce en otro sitio; nuestra 

cocina reclama tiempo” (p. 5). Lo mismo pasa con la infusión, su elaboración, aunque es 

sencilla, requiere de espera, puesto que no todas las plantas tienen el mismo tiempo de 

elaboración ni la misma temperatura a la que se debe preparar. Desde la filosofía de 

Aristóteles (2015) se puede decir que se requiere de un justo medio. “Los extremos parecen 

opuestos entre sí, porque el término medio no tiene nombre”. (v. 1125b – 24). No hay nombre 

para definir cuándo está listo, sólo sabemos a los extremos que no se debe acercar para que 

su degustación sea agradable. La mesura es importante en la espera de la preparación de la 

bebida. 

 

El beber una infusión se ha vuelto un recuerdo de alivio en el sentido de que solo recordamos 

que existe cuando tenemos algún malestar; si nos duele el estómago, las recomendaciones 

populares nos aconsejarán beber infusión de manzanilla, si tienes problemas para dormir o 

quieres relajarte, deberías beber infusión de tila. Lo cual es cierto, algunas plantas tienen 

efectos en nuestro organismo que, al ser ingeridas, pueden aliviar, pero lo cierto es que los 

que beben pócima por gusto no lo hacen para prevenir algún tipo de molestia a futuro o para 

tener una alimentación más saludable, lo hacen por el gusto de disfrutar el sabor sutil que 

tiene.  Por lo cual considero pertinente la reflexión de Fuentes (1999): 



 

 
23 

La amenaza de la farmacopea3 es tan seria que hasta en países habituados 
a la buena mesa se dejaron oír recomendaciones de tal o cual platillo, fruta 
o tubérculo por las vitaminas que contiene, no obstante que cualquier 
hombre bien nacido sabe que cuando su médico le recomienda vitaminas, 
las podrá comprar en la farmacia en forma de comprimidos, e 
ingerirlas…Los seres realmente humanos se sientan a la mesa a gozar, no 
a prevenir dolencias. (p. 12). 

El gusto por cierta comida o bebida no debería estar limitado a qué tantas propiedades tienen 

o qué tan bueno es para la salud. Difícilmente pensamos en la tabla nutricional de los 

alimentos, por lo menos en la mayoría de los casos a los que tengo conocimiento, le damos 

aún más relevancia a los sentidos que a un discurso lógico del porqué debería comer o beber 

cierto alimento. Es curioso saber que quien se dedica a cuidar de tal forma su alimentación 

se pierde la parte estética del comer por remplazarla por la parte útil que el alimento 

representa. No digo que hay que despreciar aquellos alimentos que son buenos, por el 

contrario, considero que es el factor menos relevante a la hora de degustar el alimento o la 

bebida. Bayer (1980) menciona que: 
El valor consiste en la intensidad con la que cada ente realiza su fin propio. 
De este modo, el bien puede ser doble: puede ser deseado por sí mismo, en 
sí, sin interés, o para alguna otra cosa. El primero tiene mayor valor; el 
segundo equivale a lo útil. (p. 47). 

El cuidado de lo que ingerimos es por un bien mayor, lo que reduce el comer a un medio para 

llegar al fin, que en este caso es la salud. A lo que Aristóteles (2015) escribió en su Ética que 

“Lo más hermoso es lo más justo: lo mejor, la salud; pero lo más agradable es lograr lo que 

uno ama4” (v. 1099a -27). El té podrá tener dentro de sus cualidades el aliviar el malestar, 

pero desde una postura aristotélica ese no debería ser el motivo por el cual la infusión es 

agradable. 

 

Si no es posible decir que la infusión es rica porque es buena, en el sentido de que es 

saludable, se puede decir que lo bueno es distinto a lo bello, ¿cuál es la diferencia entonces 

entre lo bueno y lo bello?  “La acción es bella cuando su desinterés se presenta a todas luces, 

fuera de la dirección y meta de la acción”. (Bayer, 1980, p. 48). El té es agradable en sí 

 
3  Farmacopea: se refiere a libros recopilatorios de recetas de productos con propiedades 
medicinales reales o supuestas. 
4  “Es una inscripción que se encontraba en los propileos del templo de Leto en Delos..” 
(Aristóteles, 2015, p. 33) (trad. y nota al pie de Calvo, T. y Pallí, J.) 

 



 

 
24 

mismo, no porque tenga un fin útil, simplemente porque es delicioso. “El bien y lo bello se 

diferencian por la contemplación. Aristóteles sobrentiende que lo bello se contempla y el 

bien se hace”. (Bayer, 1980, p. 48). Entendiendo contemplación no sólo en la manera de 

observar, sino en el percibir, es decir, en el conjunto de todos los sentidos. Yo no percibo o 

contemplo de forma inmediata el bien que puede ocasionar el brebaje, pero sí puedo 

deleitarme, apreciar lo bello, es una experiencia que se vive en el momento.  

 

La ética y la estética del filósofo macedonio tienen rasgos particulares que las unen, en el 

caso específico de la infusión, es buena y bella a la vez y por ello estas dos disciplinas se 

encuentran en un punto, pero no en todos los casos es así. Por eso Bayer menciona que “Sin 

embargo, nos encontramos con la belleza aun en lugares en que no hay finalidad, o bien, si 

en la concepción teleológica del universo nos enfrentamos a la belleza, la finalidad viene a 

ser mero accesorio”. (Bayer, 1980, p. 48). Una no depende de la otra, que se den al mismo 

tiempo es casualidad. 

 

Durante todo el texto di por supuesto que el pseudo té es bello, pero nunca expliqué por qué 

lo doy por hecho. Mi agrado por él, retomando lo que se ha dicho, no es porque sea bueno, 

sino porque despierta en mí sensaciones de disfrute. La sutileza con la que rodea mi paladar 

en esos momentos en lo que podría ser agua natural, pero no lo es porque tiene un aroma 

peculiar, en ocasiones fresco y suave como a flores y otras veces punzante y acerbo como la 

canela. Se piensa que es el aspecto lo que te invita a probar algo, en cambio, considero que 

lo que te invita a probar algo es su aroma “La olfacción de los alimentos excita las secreciones 

salivales y gástricas que abren el apetito y favorecen la digestión”. (Fuentes, 1999, p. 20). La 

infusión puede oler de cierta forma que cambia cuando le das el primer sorbo. Puede 

desprender una fragancia ligera que en realidad tenga un cuerpo firme, como la jamaica, o al 

revés, como la albahaca. La experiencia en conjunto del té es lo que me invita a probarlo. 

 

En conclusión, la invitación de beber infusiones no debería ser ponderada por generar un bien 

al evitar las dolencias o achaques que tengas, por el contrario, si quieres que alguien pruebe 

la infusión, has de seducirlo con el aroma, con eso bastará. No se lo vendas como remedio, a 

lo que lo asociará será un mero fármaco en vez de reconocerlo como una experiencia estética.  



 

 
25 

INTRODUCCIÓN GENERAL  
 

Esta introducción general es el puente entre los preliminares y la tesis, aunque la tesis tiene 

objetivos claros sobre las pretensiones y alcances de la investigación, que a continuación 

expondré, mis preocupaciones originales que se describieron en los preliminares siguen 

latentes y fueron una motivación importante para querer ahondar en la filosofía del té. Bajo 

la interrogante de si podemos o no pensar lo que ingerimos, retomo la frase de Racionero 

(2019):  
Me gusta considerar los sentidos como medios de poner el mundo exterior 
dentro de nosotros; la vista tiene el mayor alcance porque distingue lo lejano; 
el oído le sigue más despacio, como el trueno al rayo; luego el olfato, que 
capta a unas docenas de metros; el tacto, que necesita la proximidad del 
contacto, y finalmente el más íntimo de todos los sentidos, el gusto, que 
ingiere aquello que desea conocer y lo hace carne de su carne en un 
canibalismo amoroso. (p. 111). 
 

Ingerimos lo que queremos conocer, es la forma en que podemos descubrir la textura, la 

temperatura, el sabor y el beneficio o maleficio de sus componentes a nuestra salud. Lo 

atrapamos en una cueva llamada boca para hacerlo parte de nosotros, y lo que sabremos 

después de degustarlo es algo que no podemos olvidar aunque así lo deseáramos, cada bocado 

nos hace más sabios. La relación del conocimiento con el sentido del gusto es tan antigua 

como el origen de la palabra. En la etimología latina, la palabra sabor y saber provienen de 

la misma raíz, sapere, que significa tener inteligencia, el saborear, al final, es conocer. No 

me gustaría que este cuestionamiento se perdiera de vista durante el desarrollo de la tesis, 

porque, sin importar cuándo sepamos, hay cosas que solo podemos entender al probarlas. 

 

El ensayo sobre la infusión es un preámbulo que sirve principalmente para distinguir las 

tisanas o infusiones del té, gracias a esta aclaración sabemos cuál es la diferencia y estamos 

preparados para abordar la filosofía del té. Antes de preguntarnos si es posible hablar de una 

filosofía del té, es importante esclarecer que hay una filosofía oriental que permite el 

desarrollo y la transformación de la ceremonia del té. Un dilema que ha acompañado a la 

historia de la filosofía es que no se puede hablar de filosofía oriental. Este problema 

permanece por el supuesto de que todo lo que se hace en ubicaciones ajenas a Occidente es 

considerado historia del pensamiento y no filosofía. No podemos estar menos ensimismados 



 

 
26 

al considerar que solo una parte del planeta puede hacer filosofía. Parte del trabajo que se 

realizará en este texto es desliar esta conjetura con ejemplos de las sentencias de las filosofías 

china y japonesa y su respectiva profundización en sus explicaciones.   

 

El conocimiento que tenemos sobre Oriente es limitado, esto se debe principalmente a las 

barreras del idioma. En la cultura popular, sabemos cosas genéricas sobre Asia Oriental, 

como sus proverbios cortos, la influencia de la meditación, el minimalismo, las artes 

marciales, la caligrafía, el uso de los palillos en su gastronomía, la tecnología y, por supuesto, 

el té. Reconocemos e implementamos la práctica de beber té, pero desconocemos el sustento 

conceptual que guarda la ceremonia del té. El problema general o a grandes rasgos que 

pretende exponer esta tesis es que no se han estudiado las semejanzas y diferencias sobre la 

posición filosófica que ocupa el té en las filosofías china y en la filosofía japonesa. Los 

problemas específicos son el desconocimiento de la filosofía china en sus hitos históricos y 

el sitio filosófico que ocupa el té en ella, de la misma manera el desconocimiento de la 

filosofía japonesa en sus hitos históricos y la posición filosófica que ocupa el té. Por tal 

motivo, la pregunta principal es qué diferencias y semejanzas hay respecto a la concepción 

del té en la filosofía japonesa y china. Para eso nos apoyaremos en dos textos que funcionan 

como pilar de la tradición del té de cada cultura, como lo es el Clásico del té de Lu Yu y el 

Libro del té de Okakura Kakuzo. 

 

Por ende, es necesario contestar a las preguntas específicas de cuáles son los hitos de la 

filosofía china en su historia y qué puesto tiene el té en ella a partir del texto de Lu Yu. Esta 

pregunta se desglosa en el primer capítulo. En ese apartado se expondrá la cosmovisión china 

resaltando la mitología, se describirán dos mitos, uno sobre Shennong y el fortuito 

descubrimiento del té, y el segundo mito es sobre la creación de la humanidad por medio de 

las hojas de té. También se hablará del I Ching o libro de los cambios como texto de consulta 

de los sabios. Las filosofías que se describirán son el confucianismo con los valores éticos 

que propone, como la benevolencia, el principio de zhong shu y la correspondencia de los 

nombres. El taoísmo con los conceptos de cambio y permanencia, la ley de los opuestos 

complementarios, el wuwei y la naturaleza como fuente de conocimiento. Finalmente, el 

budismo chan, con el concepto de silencio, el de vacío y la meditación como nociones 



 

 
27 

esenciales para la comprensión del texto de Lu Yu. Se abordará la vida del maestro chino del 

té y su libro El clásico del té, se reconocerá su aportación a la ceremonia del té con la 

presentación de la figura del maestro del té. Lu Yu preparará las bases para el 

perfeccionamiento de la ceremonia del té, incorporó los valores de las doctrinas filosóficas, 

resaltando la armonía de los taoístas, el amor al orden del confucianismo y la contemplación 

del budismo chan, describió la primera receta de té y los valores a los que remite el consumo 

de té. 

 

El segundo capítulo trata sobre la cosmovisión japonesa, resaltando la mitología, el 

descubrimiento del té por el monje budista Durama y la relación que guarda el té con el 

budismo chan, la meditación, los samuráis, el jardín, y con esto los valores de servicio, 

enseñanza e iluminación búdica, pasando por las doctrinas filosóficas que permitieron el 

desarrollo del texto de Okakura Kakuzo, como lo son el zennismo, el shintoísmo, los valores 

estéticos como el wabi, yugen, la sencillez y la belleza. En este apartado se pretende contestar 

a la pregunta específica: ¿cuáles son los hitos de la filosofía japonesa en su historia y qué 

puesto tiene el té en ella a partir de Okakura Kakuzo? Esto es fundamental para sentar las 

bases de una filosofía del té. A diferencia de sus antepasados, Okakura hace una recopilación 

de los principales exponentes de la ceremonia del té, ayuda a dar a conocer la importancia 

del primer maestro de té de origen japonés, Sen No Rikyu, logra desglosar la ceremonia de 

té por medio de conceptos como el vacío y la sombra como puente para reflexionar, la 

repetición de la preparación como vía del perfeccionamiento estético, lo incompleto y la 

simpleza como sinónimo de belleza.  

 

Estas preguntas sentarán la base para el desarrollo del tercer capítulo de la investigación que 

pretende analizar qué semejanzas y diferencias hay respecto al puesto que ocupa el té en las 

filosofías china y japonesa. El tercer capítulo consiste en hacer un análisis comparativo entre 

los dos textos, resaltando la relación entre ambos. El objetivo específico del primer apartado 

es reconocer los hitos de la filosofía china en su historia para comprender el puesto filosófico 

del té en ella (filosofía china) a partir del libro Cha Jing de Lu Yu.  El objetivo específico del 

segundo apartado es reconocer los hitos de la filosofía japonesa en su historia para 

comprender el puesto filosófico del té en ella (filosofía japonesa) a partir del libro El libro 



 

 
28 

del té de Okakura Kakuzo. Estos dos apartados previos son necesarios para poder realizar el 

último apartado, el objetivo general es comparar los textos del té de ambas culturas, 

destacando las semejanzas y diferencias. Resaltando el sitio filosófico del té en las filosofías 

china y japonesa a partir de la revisión de sus hitos históricos y el análisis de un caso: Lu Yu 

y Okakura Kakuzo.  

 

La hipótesis o supuesto que guía esta investigación es que hay semejanzas y diferencias 

respecto al espacio que ocupa el té en las filosofías china y japonesa en orden a las formas 

de preparación, el sentido ético y estético que tiene para quien lo prepara, la ornamentación 

de la casa de té y sobre todo los conceptos que sustentan la ceremonia de té y permiten que 

se le considere como una filosofía del té. Suponemos que es necesario estudiar ambas 

corrientes de pensamiento en conjunto porque una no podría comprenderse sin la otra, tienen 

una gran influencia cultural y comercial. El beneficio de llevar a cabo este estudio 

comparativo es identificar los hitos de las filosofías china y japonesa en su historia y ubicar 

la función filosófica del té en su estructura del pensamiento, que servirá para ampliar nuestro 

conocimiento sobre la filosofía china y japonesa. Comparar dichas filosofías tiene también 

como beneficio el que podamos reconocer si hay o no una influencia de ambas culturas en el 

pensamiento occidental. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
29 

LA FILOSOFÍA CHINA Y EL TÉ 
 

Cosmovisión, Mitología y el I Ching 
 

Si nos diéramos a la tarea de definir qué es la cosmovisión, podríamos recurrir a su 

etimología. Es una palabra compuesta por dos étimos: κόσμος que significa mundo, y visio, 

visión. Estriba en la contemplación u observación del universo. Se construye una 

cosmovisión cuando tratamos de dilucidar los sucesos que captamos, es la forma en la que 

entendemos el mundo. Cada cultura genera historias, relatos, ritos e incluso comportamientos 

para explicar el porqué y el para qué de los fenómenos que nos rodean. Estas explicaciones 

no siempre son lógicas. Sin embargo, ayudan a formar la identidad de un pueblo y a esbozar 

las nociones prefilosóficas. De tal forma que es relevante contextualizar al lector sobre las 

cosmovisiones chinas. En específico, los relatos que guardan relación con el té. 

 

Para poder hablar del té y su aparición en China, es necesario hacer referencia a un elemento 

dentro de su cosmovisión, como lo es su mitología, en específico al mito del té. Podríamos 

evitar mencionarlo, pero considero que sería un error no rastrear e investigar los conceptos 

fundamentales de la filosofía del té que se encuentran en sus relatos primigenios. Los mitos 

fungían como narraciones que moldeaban a la sociedad, explicaban sucesos o 

acontecimientos, concedían un sentido a la existencia humana y proporcionaban valor a 

expresiones propias de la cultura. En el caso específico del té, es un respaldo prosístico de 

las creencias o prácticas que hasta el día de hoy se conservan en el ritual. En los siguientes 

párrafos, expondré dos mitos sobre el té para desglosar los elementos que traspasaron el 

tiempo y se colocaron en su filosofía. 

 

Un día, el Emperador Yan, o también conocido como Shennong, recargó su espalda en el 

tronco de un árbol, permitiendo que la sombra de este lo cubriera, mientras sostenía un tazón 

de agua caliente. El movimiento del viento facilitó que las hojas del pequeño árbol se 

desprendieran y sobrevolaran hasta llegar a posarse sobre la taza que el emperador sostenía. 

Después de unos minutos, el aroma que liberaban los aceites esenciales de las pequeñas 

láminas verdes cautivó al soberano. En ese tiempo, toda agua que fuera a ser ingerida debía 



 

 
30 

ser previamente hervida por motivos de sanidad, para evitar dolencias estomacales. Este 

hábito se ha conservado como parte primordial para la elaboración del té. 

 

Shennong se divide en dos sinogramas, el primero, sheng, significa dios y nong significa 

agricultor; normalmente se traduce como labrador divino. Aquel que hace brotar vida de la 

tierra. Existen otras divinidades relacionadas con la agricultura, pero sin duda este es el más 

conocido y difundido por su tradición oral. Su madre era una mortal y su padre un dragón, 

por eso se representa con cabeza de dragón y cuerpo de humano. Después de tres días de su 

nacimiento ya podía hablar, a los cinco días podía caminar y a los siete días ya sabía todo 

sobre la siembra. Diferenció el tipo de tierra según su calidad: seca o húmeda, fértil o infértil 

y baja o alta. Desde su origen, la agricultura es un aspecto fundamental en la constitución de 

China.5 Él fue el encargado de entregar a los humanos los cinco granos esenciales para su 

alimentación: el arroz, el frijol, el trigo y dos tipos de mijo. 

 

Otra versión del mito del té tiene pequeñas variantes, que se relacionan con la función 

medicinal del té. Antes, los hombres sufrían de envenenamientos y enfermedades, porque su 

dieta se basaba en el consumo de insectos como las avispas o gusanos, como fuente de 

proteína, y de la ingesta de frutos. Shennong se dio a la tarea de ayudar a la humanidad, 

probando todas las plantas que hallaba a su paso y catalogándolas entre comestibles y 

venenosas. 

 
Shennong was very uncommon because he had a crystal stomach, and he 
could see clearly everything and every change in his internal organs. The first 
plant he tasted was a piece of green leaf. After he ate it, he found that it 
cleaned everything up and down in his stomach. Since it went up and down 
in his internal organs like it was going on a tour of inspection, Shennong 
named it cha (literally meaning “inspection”). People later incorrectly called 
it cha (meaning “tea”; the same phonetic sound, in this case cha, but with a 
different character). (Yang et al., 2005, p. 195). 

 
Shennong era atípico porque tenía un estómago de cristal, y podía ver 
claramente cada cambio en sus órganos internos. La primera planta que probó 
fue un pedazo de hoja verde. Después de comerlo, descubrió que limpiaba 
todo su estómago. Como subía y bajaba en sus órganos como si fuera un 

 
5 Actualmente, este país ocupa el primer lugar en produción agrícola en el mundo. 



 

 
31 

recorrido de inspección, Shennong lo llamó cha (literalmente "inspección"). 
La gente lo llamó incorrectamente cha (que significa "té"; el mismo sonido 
fonético, en este caso cha, pero con un carácter diferente). (traducción). 

 

Los brotes del té en la gastronomía china, a diferencia de lo que se menciona en la cita, no se 

mastican ni se devoran, sólo se beben. Incluso en la actualidad, con el avance en la creatividad 

culinaria y la globalización de la agricultura, los cultivos de té no se mascan, sólo se toman. 

Cuidan que la planta no sea desvirtuada por los dientes con el choque constante de las muelas. 

Incluso se cuida que la planta sea recolectada a mano para evitar el corte de la hoja.  

 

Conforme al relato, el té limpia el estómago, evitando la intoxicación del cuerpo por el 

contacto con las hierbas. Actúa como una especie de purificador de toxinas, en oposición al 

veneno, es el antídoto. Culturalmente, el té es curativo; hay pocas investigaciones al respecto, 

pero es una creencia propagada que se remite a su mitología. Sin embargo, me interesa 

rescatar la noción de inspection. ¿Por qué los ancestros insinúan que el cha tiene la capacidad 

de inspeccionar? ¿A qué se refería Shennong cuando lo nombró (jiǎnchá)? La inspección 

consiste en examinar o detectar el error o defecto. Una planta por sí sola es claro que no 

puede distinguir entre lo que envenena y lo que cura; ¿puede ayudar al humano a llevar a 

cabo una auditoría? ¿Se bebe para obtener claridad? ¿Está relacionado con reconocer lo malo 

de lo bueno?  

 

El arquetipo de una dinastía perfecta tomó fuerza en la civilización china con la figura del 

Emperador Yan, al ser considerado como un soberano amable que atendía las solicitudes de 

su pueblo y priorizaba el bienestar de la humanidad. Se ocupó de proporcionarles todos los 

elementos necesarios para ser autosuficientes, como herramientas de cultivo y riego, así 

como transmitirles los conocimientos sobre herbolaria. En un pasaje del libro, Yang 

menciona que: 
Shennong’s time” even became a symbol of the ideal dynasty and golden era 
in mythical ancient Chinese history. This era was thought to be happy, 
peaceful, stable, and self-sufficient. According to Zhuangzi, the Shennong 
era was so fantastic that when people slept, they were very quiet; when they 
were awake, they were happy. (Yang et al., 2005, p. 194). 
 
El tiempo de Shennong incluso se convirtió en un símbolo de la dinastía ideal 
y la era dorada en la antigua historia china. Se pensaba que este período se 
caracterizaba por ser feliz, pacífico, estable y autosuficiente. Según 



 

 
32 

Zhuangzi, la era de Shennong fue tan fantástica que cuando la gente dormía 
estaba muy tranquila; cuando despertaba, estaba feliz. (traducción). 

 

El estado idílico por excelencia, en China, es el periodo de los tres augustos y los cinco 

emperadores. Es la época perfecta para vivir. Los ciudadanos eran felices; nada los 

atormentaba; disfrutaban de una vida calmada, tranquila, dichosa. Incluso se percibe cierta 

añoranza a un momento primigenio. Como si lo mejor ya hubiera sucedido y sólo quedara el 

recuerdo y las ganas de regresar a ese momento. Este pasaje refleja cómo dentro de la 

cosmovisión china asocian la felicidad con la quietud y la tranquilidad. 

  

La mitología china es extensamente rica, esto se debe a que posee alrededor de cincuenta y 

seis grupos étnicos. No hay un mito de creación unitario; al contrario, cada región tiene su 

propia cosmogonía. Otro mito poco difundido en los textos sobre mitología china sobre el té 

es el relatado por los De’ang, grupo étnico originario del suroeste de China:  
Humans were transformed from plants. A creation myth of the De’ang ethnic 
people in Yunnan Province describes that 102 tea leaves went around and 
around in the air for 30,000 years and then metamorphosed into fifty-one 
young men and fifty-one girls. (Yang et al., 2005, p. 21). 
 
Los humanos fueron transformados desde las plantas. Un mito de la creación 
del pueblo étnico De'ang en la provincia de Yunnan describe que 102 hojas 
de té se movieron dando vueltas y vueltas en el aire durante 30.000 años y 
luego se transmutaron en cincuenta y un hombres jóvenes y cincuenta y una 
mujeres. (traducción).  

 

El origen de la humanidad para esta etnia descansa en la preparación de una bebida. Al igual 

que el mito de Shennong, el viento es fundamental para descubrir el té, y de la mano se 

encuentra el olfato. Aunque no lo escriben textualmente, sin el olfato los hombres no 

hubieran descubierto las propiedades de esta planta. Antes de probarla, la percibieron por su 

fragancia. Las hojas se dividen en partes proporcionales entre hombres y mujeres; esto es 

relevante porque más adelante esta dualidad complementaria que mantiene el equilibrio 

configurará toda la cosmovisión china expresada en la unión del yin y el yang.  

 

El yin-yang es un concepto que reúne la fuerza masculina y femenina, lo claro y lo oscuro, 

el cielo y la tierra. Algunos autores escriben que es un concepto de base taoísta, pero hay 



 

 
33 

libros más antiguos que el Tao Te Ching que ya lo utilizan, como lo es el Libro de las 

mutaciones.  

 

El I Ching6 es uno de los libros más antiguos de la humanidad, conforma parte esencial de la 

cosmovisión china. Pertenece al compendio de los seis libros clásicos en la literatura 

ancestral china. Se desconoce el autor y el año en el que se escribió, pero se especula que 

sufrió correcciones al pasar por las escuelas, principalmente por el confucianismo y el 

taoísmo. “Además, es un libro acogido, venerado y empleado por todas las escuelas clásicas 

de pensamiento” (García-Noblejas, 2017, p. 87). La finalidad del Libro de las mutaciones 

era reflejar cómo suceden los cambios en el universo, para orientar a la persona que lo 

consultará, y así esta tomará la decisión más apropiada. 
En la China antigua, uno se acercaba al Libro de los cambios porque tenía una 
inquietud concreta; por ejemplo, cuando le inquietaba saber cómo sería la cosecha, 
cómo le iría en la cacería del día siguiente o cómo le iría si construía un puente. Y el 
Libro de los cambios le contestaba. (García-Noblejas, 2017, p. 10). 

 

Se utilizó principalmente como oráculo. Se acudía para saber el destino de seres queridos o 

el sino del imperio. Su forma de interpretarlo cambió conforme al paso del tiempo; la forma 

más austera de interpretarlo consistía en abrir una página y leer lo que el libro estuviera 

dispuesto a decir. El Libro de los cambios originalmente constaba de 8 trigramas, la 

ilustración de abajo muestra los 8 trigramas originales, las líneas truncas que simbolizan el 

yin y las completas que representan el yang, superpuestas unas con otras hasta formar tres 

líneas. La combinación de los 8 hexagramas dio origen a los 64 hexagramas, cada hexagrama, 

desde el 1 hasta el 64, tiene un pasaje poético estilizado similar a un adagio. Los pasajes del 

I Ching no ofrecen una respuesta directa a la pregunta, sirven de punto de concentración hasta 

que el curso del pensamiento y la contemplación resulte claro. Es decir, que el lector debe 

interpretar lo que el adagio dice. El Libro de los cambios fue estudiado y consultado por 

pensadores posteriores, como examinaremos en el apartado de Lu Yu.  

 

 
6 I Ching es también conocido como: El Yijing, Libro de los cambios o el Libro de las mutaciones	 



 

 
34 

 
Ilustración 1 Tabla de hexagramas 

Nota: Título: Tabla de hexagramas Año:2017 Autor: Gabriel García-Noblejas p. 17  



 

 
35 

Confucianismo, taoísmo y budismo chan  
 

A la pregunta de si se puede hablar de filosofía china y a la problemática que esta suscita, 

entre aquellos que consideran que la filosofía es propiamente de Occidente y el conocimiento 

que surge en otras latitudes no es filosofía, si acaso un tipo de sabiduría ancestral. Youlan 

escribe que: 
En cuanto a mí, llamo ‘filosofía’ al pensamiento sistemático y reflexivo sobre 
la vida. Toda persona está inmersa en la vida. Pero no son muchos los 
individuos que piensan reflexivamente sobre la vida, y son menos los que 
reflexionan sistemáticamente. Un filósofo tiene que filosofar; es decir, tiene 
que pensar reflexivamente sobre la vida, y luego expresar sus ideas en formas 
sistemáticas. (Youlan, 1989, p. 16). 

  
Siguiendo la definición de Youlan sobre filosofía, concuerdo con que la filosofía debe ser 

reflexiva. Por pensamiento reflexivo entendemos que es la acción de cavilar nuestras ideas, 

resaltando que es un ejercicio que regresa sobre uno mismo y engloba todos los ámbitos que 

intervienen con la existencia.  

 

Los términos filosofía y religión pueden tener significados diferentes dependiendo del 

pensador al cual se consulte. Youlan considera que la filosofía se caracteriza por ser un 

pensamiento sistemático y reflexivo sobre la vida, como se expuso en la cita anterior. Por 

otro lado, la religión, aunque también tiene que ver con la existencia, se caracteriza por tener 

supersticiones, dogmas e instituciones. Esto no quiere decir que las religiones no puedan 

tener principios o fundamentos filosóficos. Una diferencia entre religión y filosofía se da, por 

ejemplo, en el taoísmo. Youlan (1989) menciona que “El taoísmo como filosofía enseña la 

doctrina de seguir a la naturaleza, mientras que el taoísmo como religión enseña la doctrina 

de trabajar contra la naturaleza” (p. 17). Los escritos de religión taoísta hablan sobre la 

conquista de la naturaleza; en cambio, los textos de filosofía taoísta hablan del curso de la 

naturaleza y cómo seguir o dejarse guiar por ella. En el caso del budismo sucede algo similar, 

incluso los nombres que reciben son distintos, el budismo como filosofía se llama fo xue y la 

religión fo jiao. Por eso es necesario no confundir las doctrinas filosóficas con los postulados 

religiosos. Aunque estos tengan el mismo nombre, su enfoque puede ser totalmente opuesto. 

 



 

 
36 

Aclarando lo anterior, podemos dar comienzo a la exposición de las doctrinas filosóficas 

principales de la filosofía china. Los historiadores han recopilado y clasificado a los 

pensadores y sus seguidores, obteniendo un total de cien escuelas, para los propósitos de este 

trabajo, sólo haré referencia al confucianismo, taoísmo y budismo. La palabra jia es traducida 

por escuela en este caso, pero tiene otros significados dentro del uso cotidiano del término. 

“La palabra “escuela” en este capítulo es una traducción de la palabra china jia, que al mismo 

tiempo es usada para denotar “familia” o “casa”. Por tanto, sugiere algo personal o privado” 

(Youlan, 1989, p. 56). La primera escuela, por cronología, es yin yang jia o escuela yin yang, 

que recibe su nombre del yin, que es el principio femenino, y el yang, que es el principio 

masculino. Es una escuela de cosmólogos que creían que la combinación de estos dos 

producía todos los acontecimientos del universo. 

 

La segunda escuela lleva por nombre ru jia o escuela de los literatos, conocida como la 

escuela confuciana. Se conoce por este nombre gracias a su mayor exponente, Confucio. Este 

es su nombre latinizado. En China lo conocen como Kong Zi. Nació en el reino Lu alrededor 

del año 551 a. C., sus antepasados habían sido miembros del imperio Song. Debido a algunas 

dificultades políticas, su familia perdió el título de nobleza y emigraron a la provincia de Lu. 

Durante su juventud fue pobre, gracias a su esfuerzo logró ser un funcionario de alto rango 

del gobierno de su provincia. Después fue exiliado, y finalmente pudo regresar tres años antes 

de su muerte en el 479 a.C.  

 

Kong Zi fue el primer maestro del que se tiene registro dentro de la cultura china. Tenía 

varios discípulos a los cuales instruía durante sus viajes. Algunos les adjudican la escritura 

de seis obras clásicas, entre ellas los Anales de primavera y otoño, pero realmente no se puede 

comprobar. Sin embargo, la recopilación de datos que hicieron sus discípulos sobre su vida 

sugiere que no escribió. “Confucio no tuvo nunca la intención de escribir personalmente algo 

para las generaciones futuras” (Youlan, 1989, p. 60). Las seis obras clásicas existían antes de 

Confucio. Estas obras fueron la base de la educación aristocrática durante la dinastía Zhou. 

Recordemos que los ancestros del maestro Kong eran parte de la nobleza, por eso sabía o 

conocía estos libros. Cuando enseñaba las obras, daba su propia interpretación, por lo que no 

sólo es un precursor de las obras ancestrales, sino un intérprete y pensador.  



 

 
37 

 

Para los confucianos es importante la exactitud de los nombres (zheng ming), es decir, lograr 

que los objetos tengan concordancia con el significado de sus nominativos. Cada nombre 

debe corresponder con la realidad, el gobernador debe comportarse como gobernador, de lo 

contrario, no estaría honrando su nombre, y sucesivamente el padre o el hijo. “Cada nombre 

tiene ciertos significados que constituyen la esencia de la clase de cosas a la que ese nombre 

se aplica. Tales cosas, por consiguiente, deben concordar con su esencia ideal” (Youlan, 

1989, p. 62). Las palabras guardan una esencia, esencia que debe respetarse, si, por el 

contrario, no se actúa en conformidad, no debe llamarse de tal modo. Confucio es estricto en 

esta postura, sobre todo porque los apelativos denotan relaciones que guardan deberes 

sociales. El confucianismo se esforzó por explicar la importancia de los nexos sociales padre-

hijo, gobernante-ciudadano, maestro-discípulo, como pilar del orden social. Incluso el orden 

social influía en la jerarquía de valores. Bauer (2009) escribe que: “El amor a la verdad tenía 

que retroceder, por tanto, frente a otros valores, como el amor a los padres” (p. 68). Para 

ellos, la familia debe vivir junta; esto refuerza la economía y la unión entre ellos. Por la 

misma razón se estableció el culto a los antepasados.  

 

Dentro de las virtudes que orientan el actuar de los individuos, Confucio pondera la 

benevolencia (ren) y la justicia (yi). “La justicia es el ‘deber ser’ de una situación…Cada uno 

en la sociedad tiene ciertas cosas que debe hacer y que deben ser hechas por ellas mismas 

porque es moralmente correcto realizarlas” (Youlan, 1989, p. 63). El autor define la justicia 

como la obligación de cada integrante de la estructura social a conducirse según los preceptos 

morales. Si las acciones son guiadas en beneficio individual, entonces se considera que se 

hace por provecho (li). El concepto ji y ren están relacionados porque cuando un padre actúa 

como debe, es decir, actúa con justicia, también actúa con benevolencia.  
La esencia formal de los deberes del hombre en la sociedad es su ‘deber ser’, 
porque todos estos deberes son los que se deben cumplir. Pero la esencia 
material de estos deberes es ‘amar a otros’, o sea, ren o benevolencia. 
(Youlan, 1989, p. 63). 

La benevolencia puede ser entendida como la propensión afectiva para con otros, en la cita 

anterior explícitamente se expresa como amar a otros, una acción humanitaria. Los que se 

esfuerzan por cumplir sus responsabilidades lo hacen por dos motivos; el primero es que es 

su labor existencial y el segundo es que aman a sus conciudadanos. Cuando Confucio exhorta 



 

 
38 

a sus oyentes a ser hombres de ren, se refiere a que sean hombres de virtud porque la 

benevolencia es la conjunción de todos los valores. Siempre en miras de obrar con simpatía. 

 

La práctica ren tiene su fundamento en el principio zhong y shu,este principio se divide en 

dos partes, una positiva y otra negativa, zhong, que significa equidad, y shu, que significa 

altruismo. La equidad corresponde a comportarse con otros como te gustaría que se 

comportaran contigo. El altruismo, que sería la parte negativa, estipula que no hagas con los 

demás lo que no quieras que te hagan. Los confucianos posteriores se refieren a este principio 

como principio de mediación o de justo medio, a grandes rasgos, consiste en regular la 

conducta de uno mismo teniendo en consideración a los demás. “En cada caso, el cuadro de 

mediación para determinar la conducta está en uno mismo y no en otras cosas” (Youlan, 

1989, p. 65). La exigencia que se proyecta a los demás está determinada por la exigencia de 

lo que uno mismo está dispuesto a dar. 

 

Siguiendo el orden cronológico de la exposición, la sexta escuela es tao de jia o escuela de 

la vía, popularmente llamada escuela taoísta. Se piensa que los primeros taoístas fueron 

ermitaños, hombres que vivían alejados de las grandes urbes y que pasaban largas temporadas 

sumergidos en la naturaleza. Su mayor representante es Lao Tse, conocido también como 

Lao Zi. Sobre la vida de Lao Tse se sabe poco o casi nada. Algunos autores lo consideran 

contemporáneo de Confucio, otros aseguran que es posterior. Su obra principal, el Tao Teh 

Ching, consta de 81 capítulos breves y es considerada una de las primeras obras filosóficas 

de China. Por lo pequeño y misterioso de los pasajes, las traducciones han generado diversos 

comentarios.  

 

Acerca de la permanencia y el cambio, o también nombrados los conceptos de ser o no ser, 

son introducidos por primera vez por los taoístas, ellos aceptan ambas vías. “La palabra 

invariable es una traducción del carácter chang, que también puede ser traducido como eterno 

o duradero” (Youlan, 1989, p. 131). Las cosas cambian, pero la ley que rige este cambio es 

invariable. Es decir, la pluralidad de elementos que se encuentran en el mundo son volátiles, 

mientras que el Tao es inamovible. Lo único certero es que nada dentro de la naturaleza 

permanece igual por la eternidad. Una regla que rige este movimiento es la reversión, que 



 

 
39 

consiste en que si se llega al extremo de un movimiento, inevitablemente se revertirá hasta 

convertirse en su contrario. Los taoístas estiman que para comprender el cosmos primero se 

debe indagar la relación de opuestos. Los contrarios se explican en complicidad, por ejemplo, 

ser flexible o maleable es la forma de permanecer fuerte. Bauer (2009) establece una relación 

entre la escuela del yin yang y la escuela taoísta cuando afirma que: “En Laozi se halla 

también una influencia más profunda de la filosofía dualista del yin y el yang y con ello, 

desde un primer momento, un fundamento teórico más claro” (p. 102). Cuando Bauer 

menciona la influencia de la escuela yin yang, se refiere a que Lao Tse recupera la dualidad 

para explicar el movimiento del tao.  

 

La figura del ciudadano ideal, que ya estaba preconfigurada desde la filosofía confuciana, 

toma otra interpretación en la filosofía taoísta. Bauer (2009) escribe que el “Ser humano 

verdadero zhenren… hacía referencia al ser humano natural, originario, no instruido, en el 

que nada está hecho precisamente porque él rinde homenaje al no obrar wu wei, al obrar 

inconscientemente y carente de objetivo” (p. 98). Para los taoístas, la naturaleza genera su 

propio conocimiento y el ser humano forma parte de la naturaleza, por tal motivo, no es 

necesario que se esfuerce en exceso por instruirse porque ya cuenta con el conocimiento de 

la naturaleza, simplemente debe dejarse guiar.  

 

El principio del wuwei estriba en no actuar a capricho o de forma arbitraria. En ocasiones se 

traduce como no hacer nada, pero realmente es hacer menos o hacer lo justo. “Si se hace más 

de lo necesario, se tendrá algo excesivamente trabajado, lo que podría ser peor que no hacer 

nada en absoluto” (Youlan, 1989, p. 135). El taoísmo busca la naturalidad del quehacer 

humano, se opone a la artificialidad. Encuentra en el esfuerzo desmedido un signo de ir en 

contra de las condiciones naturales, es como intentar controlar el clima, incluso el deseo de 

que pare la lluvia representa un capricho. “La gente ha perdido su original de porque tiene 

demasiado deseo y demasiados conocimientos. Al satisfacer sus deseos, la gente está 

buscando felicidad. Pero cuando trata de satisfacer demasiados deseos, obtiene un resultado 

contrario” (Youlan, 1989, p. 135). Cuando el autor escribe de hace referencia a un concepto 

dentro del taoísmo que expresa el motivo o razón de ser de las cosas, o virtud. Por lo que la 

cita a grandes rasgos explica que los hombres han perdido su razón de ser por sus deseos, 



 

 
40 

incluso el conocimiento es un deseo que no se sacia. Los taoístas poetizaron la sencillez de 

la sociedad antigua, la inocencia infantil y la admiración del agricultor por el cultivo. Para 

ellos, la fuente de la felicidad humana se encuentra en la vida campirana. El propósito de los 

hombres sabios es llegar a una identificación de sí mismos con la totalidad del universo.  

 

Una diferencia entre ambas doctrinas es que los taoístas enseñaban el principio de wuwei o 

hacer menos, mientras que los confucianos el principio de no hacer por nada. Los confucianos 

piensan que el no hacer no es factible porque todos los hombres tienen algo que deben hacer. 

Sin embargo, lo hace por nada porque no actúa para obtener algún resultado. “Conocer el 

ming significa reconocer la inevitabilidad del mundo como existe y, por lo tanto, hacer caso 

omiso del éxito o fracaso externos” (Youlan, 1989, p. 67). Conocer el ming destino consiste 

en aceptar el rumbo o camino sin tener miedo a la derrota o ansias de fortuna. Sólo se hace 

lo que se debe hacer sin esperar algo a cambio, por lo tanto, se hace por nada.  

 

Otro aspecto en el que difieren es el referente a los nombres. Para los confucianos, todo tiene 

un nombre que lo liga con la esencia o su sentido de ser, mientras que los taoístas consideran 

que el tao no puede ser nombrado, incluso cuando se le denomina o traduce como camino. 

Debemos evitar adjudicarle atributos por medio de nombres. El tao viene siendo un 

nominativo para no nombrar. Pero la diferencia principal se encuentra en las virtudes. “Lao 

Zi… despreció las virtudes confucianas de la benevolencia y la justicia, porque según él, 

estas virtudes representan una degeneración desde el tao y el de” (Youlan, 1989, p. 136). 

Cuando se comprende el tao, no se requiere adoptar principios de conducta como los que 

resalta Confucio, el tao es suficiente.  

 

Un concepto que comparten ambas posturas filosóficas es el de jamás excederse. Este aparece 

tanto en las Analectas como en el Tao Te Ching. Parten de la observación del equilibrio en 

la naturaleza, cuando sale el sol, sabemos que pronto llegará la noche. Son opuestos que se 

complementan. Este fenómeno trasladado a su reflexión consiste en que cuando se llega al 

extremo de un lado, necesariamente se dará el movimiento que vaya en sentido opuesto. Lo 

único que puede o debe hacerse es respetar esa armonía, no excederse. 
Nunca demasiado ha sido la máxima de ambas escuelas. Pues, de acuerdo 
con ellos, es mejor errar teniendo poco que teniendo demasiado; y es mejor 



 

 
41 

errar dejando de hacer que excediéndose en la acción. Y esto es así porque, 
teniendo demasiado y excediéndose, uno corre el riesgo de obtener lo 
contrario de lo que quiere. (Youlan, 1989, p. 37). 

La apropiación de este pensamiento en su cultura permitió que sobrevivieran a varias guerras. 

Su voluntad de creer que pronto se restituiría la paz hizo que soportaran el desequilibrio. Es 

un pensamiento de confianza, incluso de esperanza.  

 

Por último, el budismo, a diferencia del taoísmo y el confucianismo, no surgió en China, al 

contrario, es una incorporación lenta y progresiva de origen hindú. No se sabe exactamente 

en qué momento de la historia el budismo llegó y se propagó por el país de Asia oriental. Lo 

que sí se sabe es que los escritos budistas eran interpretados desde ideas taoístas. Por lo tanto, 

fue más fácil la aceptación de preceptos del budismo que incurrían en deducciones 

precipitadas o incluso erróneas. Entre las teorías que circularon al taoísmo y su relación con 

el budismo, se creía que: “Buda no era otro que Laozi, quien, tras la despedida de China 

descrita en su legendaria biografía para partir de viaje hacia el oeste a través de las 

montañas… empezó a ejercer influencia en India como redentor” (Bauer, 2009, p. 185). No 

se puede confirmar ni negar si Buda y Laozi eran la misma persona porque no existen datos 

concluyentes, pero sí se puede reconocer su vínculo.   

 

No me sumergiré en el budismo hindú, ya que el objetivo es resaltar las doctrinas del budismo 

chino y su influencia en la cosmovisión de Lu Yu. Pero sí explicaré a grandes rasgos los 

conceptos principales del budismo. Para Bauer (2009), tres ideas llegaron a China junto con 

el budismo. “La primera de ellas consiste en la idea de la reencarnación en forma de 

transmigración de las almas, según la cual un alma indestructible debía recorrer un sinnúmero 

de existencias en los planos más diversos” (p. 195). Vinculado a ella estaba el concepto del 

karma, este término pasó al lenguaje chino como ye. “El karma es la causa y la retribución 

es el efecto. El ser de un individuo está hecho de una cadena de causas y efectos” (Youlan, 

1989, p. 311). Karma es las acciones que realizaste y las retribuciones que esas acciones 

generaron, es un concepto similar al destino y está condicionado por la ley de causa y efecto 

de las encarnaciones precedentes. La idea permite una explicación esperanzadora de toda 

condición de vida que resulta injusta. El budismo se centra en esta rueda de motivos y 

retribuciones, a este ciclo infinito de vida y muerte le llaman Samsara. La muerte para los 



 

 
42 

budistas no es el fin, solo un paso dentro del ciclo, y cada vida está relacionada con la vida 

pasada.  

 

La segunda noción “Es la de la fuerza eterna, absoluta e inmutable, subyacente a todo ser, y 

el objetivo es la unificación de esa fuerza con el yo, una reunificación o redención” (Bauer, 

2009, p. 195). El deseo es la motivación o la causa que permite la generación de karma y el 

desconocimiento del ciclo vital es lo que impide que los hombres puedan liberarse del círculo 

vicioso. “Esta ignorancia se llama avidya, que en chino es traducido como wuming, es decir, 

no iluminación” (Youlan, 1989, p. 311). La única forma de no repetir el ciclo es por medio 

de la iluminación, o en sánscrito bodhi, con el objetivo de alcanzar el nirvana o la unión del 

individuo con la mente universal. El cuerpo en cada transmigración se pierde y lo único que 

pasa a la vida siguiente es el alma, por tal motivo, sólo el alma guarda karma. “La tercera es 

la noción de alma, que es la portadora del karma” (Bauer, 2009, p. 195). La doctrina de la 

negación del alma, del No-yo o anatman, es, de hecho, el centro de la filosofía budista que 

está relacionada con el dharma (camino de la liberación del sufrimiento). Esta doctrina 

consiste en negar la existencia de un alma permanente o un yo individual eterno e inmutable. 

El alma cambia gracias a cinco elementos: la forma física, la sensación, la percepción, los 

pensamientos y la conciencia. El apego a las cosas que cambian genera sufrimiento, 

comprender el No-yo ayuda a liberarse del dolor y alcanzar la reunificación con la fuerza 

eterna. 

 

Después de haber descrito los conceptos generales, podemos pasar a las diferencias 

específicas del budismo hindú y el budismo chino, para ello ahondaré en la filosofía del 

silencio, conocida como chanismo. Esta escuela fue fundada por Bodhidharma, monje 

budista extranjero, y recoge su nombre por el ideograma chan. “El término chino chan (zen, 

en japonés) o channa es una versión fonética del sánscrito dhyana, que suele ser traducido 

como meditación” (Youlan, 1989, p. 324). El chanismo se fortaleció con Huineng, que 

corresponde al sexto patriarca de la filosofía del silencio. El postulado principal de esta 

corriente es que el origen o el germen de la existencia es inexpresable. “El primer principio 

es inexpresable, porque lo que se llama wu no es algo de lo que pueda hablarse. Al llamarle 

“mente” o darle cualquier otro nombre, uno ya está dándole una definición e imponiéndole 



 

 
43 

así un límite” (Youlan, 1989, p. 327). “De lo que no se puede hablar hay que callar” 

(Wittgenstein, 2009, p. 137), por eso algunos maestros chan recurrían al mutismo para 

explicar el wu.  

 

La disciplina que seguían los chanistas era permanecer en la no acción, el wuwei, a diferencia 

de otras escuelas budistas que practican la meditación, ellos no la priorizaron. “…el mejor 

método de cultivación para lograr la conversión en Buda es no practicar ninguna cultivación. 

Cultivarse es ejercer esfuerzo deliberado, lo que es youwei (tener acción). Este youwei, desde 

luego, producirá algún buen efecto, que, sin embargo, no será duradero” (Youlan, 1989, p. 

329). Hacer cualquier tipo de práctica para llegar a la iluminación búdica, sería un desgaste 

innecesario. Incluso si se alcanzará cierta sabiduría perdería su fuerza cayendo nuevamente 

en la ignorancia. Sin embargo, no es adecuado dejar de hacer lo que se debe hacer. “El mejor 

método de cultivación espiritual es hacer las tareas de uno sin esfuerzo deliberado, sin una 

mente con propósito” (Youlan, 1989, p. 329). Un principio del budismo chan es practicar el 

wuwei (no acción) y el wuxin (no mente). El wuxin no se refiere a que no se haga uso de la 

razón, sino por el contrario, que uso del intelecto no contenga una intención o motivo. Es 

obrar de tal forma que el resultado de las acciones no produzca recompensa o castigo. El 

objetivo es realizar la causa sin conseguir el efecto, de esta manera “Cuando todas las 

acciones de uno no producen efecto alguno, y cuando los efectos del karma anteriormente 

acumulado se han agotado, se logra la emancipación de “la Rueda del Nacimiento y la 

Muerte” y se llega al nirvana” (Youlan, 1989, p. 330). Se consigue más al no obrar que 

actuando de forma contraria para restar el karma. Los ritos a Buda, las oraciones o alabanzas 

no marcan ninguna diferencia, solo desgastan a los hombres que las practican.  

 

Otro precepto del chanismo contrario al budismo propiamente hindú es que no se puede 

buscar fuera de este mundo que conocemos y en el cual vivimos el estado de nirvana. Hacen 

una crítica a aquellos que desperdician su tiempo buscando un estado ilusorio que solo existe 

en su mente. Si se alcanza la iluminación, para los chanistas, el sabio no se puede quedar ahí, 

debe regresar y vivir como todos los demás. “Aunque el sabio continúa viviendo en este lado, 

su comprensión del otro lado no es en vano. Aunque sólo hace lo mismo que otros hombres, 



 

 
44 

ello tiene un significado diferente para él” (Youlan, 1989, p. 335). El hombre iluminado sigue 

siendo el mismo, solo que ahora su actuar tiene otro sentido.  

 

En el budismo Chan se reinterpretó y restructuró la práctica de la mediatación heredada por 

el budismo clásico. En el chanismo el sabio meditaba para vaciar el pensamiento y llegar al 

wuxin. “Su objetivo no era… la tranquilizadora concentranción de pensamientos y 

sentimientos que había de conducir al conocimiento, sino la cesación, la aniquilación de todo 

pensamiento y de todo sentimiento” (Bauer, 2009, p. 248). El budismo chan se desprendió 

de varias nociones y costumbres del budismo original, lo que permtió la absorción y la 

producción de un singular conocimiento, que mutaría a otras costumbres, uno de ellos, el 

ritual del té.   



 

 
45 

Lu Yu y el Cha Jing (o Clásico del té) 
 

Durante la dinastía Tang, que abarca del año 618 al 907 d. C., el beber té se popularizó hasta 

convertirse en una costumbre nacional, gracias a la aparición del libro Cha Jing alrededor del 

año 760 y 780 d. C., que se traduce como el Clásico del té, escrito por Lu Yu. En la obra se 

perciben las ideas fundamentales del budismo, taoísmo y confucianismo, que consta de tres 

apartados; el primero trata sobre el árbol, la cosecha y los utensilios de recolección, el 

segundo sobre los utensilios de la preparación y la tercera parte sobre la preparación, la 

degustación y la historia del té. Lu Yu (2022) considera que todo lo que rodea al té es una 

parte importante del cosmos y la preparación del té es una representación del orden y la 

armonía del hombre con el universo (p. 7). Todos los detalles deben cuidarse y se busca la 

belleza y la tranquilidad. La preparación del té es una de las actividades más importantes en 

China. Al leer el texto, da la impresión de que es un manual minucioso sobre el té, pasando 

por la botánica de la planta hasta la degustación de la bebida, pero también hace alusión a los 

conceptos filosóficos que contiene el ritual. 

 

Sobre el autor podemos decir que es conocido como el virtuoso chino del té. Sobre su vida 

se sabe relativamente poco. “Quedó huérfano a temprana edad y fue adoptado por un monje 

budista del monasterio de la Nube del Dragón” (Lu Yu, 2022, p. 8). Es relevante resaltar que 

el budismo que se practicaba durante la dinastía Tang es el budismo chan, por lo que es muy 

probable que el budismo que se ejercía en el cenobio donde creció fuera de corte chanista. 

Al crecer, Lu Yu (2022) se negó a ser monje, por lo que se le obligó a realizar trabajos dentro 

del monasterio, al no ser de su agrado, escapó, pero durante su estancia aprendió a preparar 

té (p. 8). Lu Yu fue formado por la doctrina que prioriza la contemplación y el quehacer 

cotidiano, influencia que se ve reflejada en su obra cuando antepone la narración meticulosa 

de la elaboración y degustación antes que la meditación. “This Lu Yu, born into such an age, 

found and helped others to find an apprehension of the universal through the particular of 

tea” (Carpenter, 1974, p. 55). Así Lu Yu, que, nacido en una época, encontró y ayudó a otros 

a encontrar una aprehensión de lo universal a través de lo particular del té. (traducción). 

Carpenter (1974) afirma que: “His name is an interesting one, for it is closely bound to that 

most venerated of China's early classics, the Book of Changes known also as the I Ching” (p. 



 

 
46 

50-51) Su nombre es interesante, porque está estrechamente ligado al Libro de los Cambios, 

conocido también como el I Ching, uno de los libros clásicos más venerados de China. 

(traducción). Su nombre nace después de que Lu Yu consultara el I Ching y obtuviera el 

hexagrama cuarenta y cuatro7. 

 

En los párrafos siguientes, tomando como referencia y guía la exposición que hace Lu Yu en 

el Cha Jing, describiré los tipos de cuidados que requiere la planta de té para su adecuado 

crecimiento, la cosecha, la cocción, la deshidratación y los utensilios de que se ocupa durante 

la ceremonia. Con la intención de enfatizar la labor metódica y detallada del autor en su 

escritura y mostrar las influencias del taoísmo, confucianismo y budismo chan. Al no tener 

una representación visual igual o afín de los instrumentos en nuestra cultura, mostraré 

imágenes de algunos utensilios, pertenecientes a la dinastía Tang, que ayuden a concebir la 

forma y proporción de estos. No todos los utensilios narrados por el sabio del té fueron 

conservados al pasar de los años, esto depende de las condiciones ambientales y los 

materiales utilizados para su elaboración.  

 

El té, a diferencia de lo que se cree, es un árbol que crece en las provincias del sur de China. 

Es recortado por los horticultores, confeccionando una apariencia de arbusto para facilitar su 

cultivo. Lu Yu (2022) hace una serie de recomendaciones para la plantación y el cultivo del 

cha  en sus primeros capítulos, acentúa la importancia del tiempo y los ciclos para que la hoja 

madure y sea recolectada. “La cosecha de té se lleva a cabo durante la segunda, tercera y 

cuarta luna” (p. 29). Al mencionar las lunas, hace referencia a los meses de febrero, marzo y 

abril. Estos meses se diferencian de otros porque corresponden a la primavera, época donde 

la humedad y el sol no estresan a la planta. El cha no se cultiva todo el año, sino en periodos 

específicos.  
Natural movement had several implications for the early Chinese, none of 
which denied the fact of change. One such implication was that standstill and 
rest are a part of change. Central to the Chinese concept of change is the idea 
of return. (Carpenter, 1974, p. 8).  

 

 
7 Al observar la Ilustración 1 de la página 32 de este texto, podemos observar el hexagrama que 
corresponde al número cuarenta y cuatro. 



 

 
47 

El movimiento natural tuvo varias implicaciones para los primeros chinos, 
pero ninguno de ellos negó el hecho del cambio. Una de estas implicaciones 
es que el estancamiento y el descanso son parte del cambio. La idea de 
retorno es central para el concepto chino del cambio. (traducción). 

 

Retomando lo explicado en el apartado de las escuelas, el taoísmo se caracteriza por aseverar 

que nada permanece igual siempre, todo movimiento genera un desplazamiento reversivo, en 

el caso del cultivo del té, se aprecia por medio de las estaciones. Al suceder la primavera, se 

prevé el movimiento complementario. El esfuerzo y agotamiento que ocasiona la recolección 

manual de cada hoja de té gesta un estado opuesto como es el reposo. Aunque Lu Yu no lo 

dice de forma tácita, es notorio que el ciclo del Tao está presente en su obra.  

 

Conforme la redacción avanza hasta llegar al proceso de la cocción, el sabio del té adquiere 

un lenguaje más técnico y riguroso, sobre todo con el nombre que recibe cada uno de los 

utensilios. El apelativo de los objetos y su pronunciación eran muy importantes para expresar 

sus características. Podemos identificar un pequeño guiño a la importancia que le dan a los 

apelativos en la doctrina confuciana. “El nombre de las cosas y su pronunciación era muy 

relevante para transmitir sus características. Los nombres se recogían en ideogramas que 

denotaban cierto estado de cosas y que ayudaban al inconsciente a recordar algunas de las 

características de lo representado” (Lu Yu, 2022, p. 27). Los caracteres chinos contienen una 

esencia, por eso no hay sinónimos dentro de los instrumentos. Incluso cuando cumplen 

funciones idénticas, pero tienen una forma diferente, reciben cada uno un nombre distinto. 

“El cesto para recolección es cuadrado y de bambú (ying): también se conoce como cesta o 

canasta (ian), otro nombre es el de jaula cesto (long) y otro si es una cesta redonda de bambú 

(ju)” (Lu Yu, 2022, p. 23). Al ser de bambú, estos objetos para recolectar las hojas de té no 

perduraron, pero por la descripción que hace Lu Yu sabemos que tenían diferentes formas y 

tamaños y que cada uno gozaba de un apelativo.  

 



 

 
48 

 

Ilustración 2 Horno de trípode de porcelana original del período de los Estados Combatientes 战国 
原始瓷鼎式炉 

Nota: Horno de trípode de porcelana original del período de los Estados Combatientes 战国 原始瓷
鼎式 (fotografía), Autor: Desconocido Año: s/a. Esta pieza se encuentra en exibición en el Museo 

Nacional del Té de China (https://www.teamuseum.cn/news/holding-detail.htm?id=467) 
 

Entre los utensilios que se utilizan para cocinar el té, se encuentra el fenlu figura 2, el horno 

de viento. El que se muestra en la fotografía es de porcelana de color café, con dos orejas 

pequeñas en la parte superior y consta de tres patas o también llamados trípodes, parcialmente 

desgastadas por el uso. Lu Yu (2022) relata que:  
Los tres pies tienen grabados veintiún caracteres en grafía antigua. En el 
primero podemos leer: “En lo alto Kan, debajo Xun, en el medio Li”. En el 
segundo pie podemos leer: “Que puedan los cinco elementos circular por el 
cuerpo y expulsar la enfermedad”. En el tercero: “Moldeado en el año 
siguiente al de la exterminación de los bárbaros por los santos Tang”. (p. 37). 

En la figura 2, correspondiente al horno de viento, no se puede observar si posee remanentes 

de la descripción que hace el sabio del té, por las limitantes de no tener el objeto de manera 

tangible, pero podemos pensar que en un primer momento sí contaba con esas inscripciones. 

La cita anterior será crucial porque refleja la relación del Libro clásico del té con el I Ching. 

https://www.teamuseum.cn/news/holding-detail.htm?id=467


 

 
49 

En el primer soporte están grabados tres hexagramas: Kan, Xun y Li, estos a su vez se extraen 

del Libro de las mutaciones: 
Kan, es el exagrama número 29 del I Ching, denominado “El abismo” La 
imagen representa: El agua fluye sin parar y llega al final. El hombre noble 
mantiene su virtud y sigue enseñando a los demás. Xun o Sun es el exagrama 
número 57 del I Ching, denominado “El viento, lo suave” Lo suave, éxito en 
lo pequeño. Li es el exagrama número 30 del I Ching, denominado "Lo 
adherente” Li: El fuego, lo adherente. Lo adherente. Es propicia la 
perseverancia en el buen camino. La imagen representa: El fuego repetido, la 
claridad y la belleza. El hombre noble ilumina y perpetúa la verdad hacia los 
cuatro costados. (Lu Yu, 2022, p. 38-39) 

 

La representación física de los hexagramas corresponde a tres elementos indispensables para 

la elaboración del té: el agua, el viento y el fuego. No es casualidad que estén inscritos en el 

horno, ya que son los componentes principales para la cocción de la hoja del té. “El Viento 

estimula el Fuego y el Fuego hace hervir el Agua” (Lu Yu, 2022, p. 40). Cada trigrama tiene, 

aparte de un elemento, una frase que contiene una concepción o enseñanza sobre la vida, por 

ejemplo, algunos de los temas son la relación con los demás, la importancia en el detalle que 

se explica con el éxito en lo pequeño, la perseverancia que está ligada al trabajo, la claridad 

y la belleza que se entienden gracias a la contemplación, estos valores se pretenden ejercitar 

durante el ritual del té.  

 

En el segundo trípode del feng lu se lee: “Que puedan los cinco elementos circular por el 

cuerpo y expulsar la enfermedad” (Lu Yu, 2022, p. 38). Desde su origen mitológico, el árbol 

de té se ha considerado benéfico para la salud, la tradición china ha preservado la creencia 

de que el beber cha es curativo. Algunos pensadores posteriores conservaron esta idea, y 

otros la negaron, hay cierta polarización sobre si el té es provechoso o no. 
We disregard it at society's peril, and Lu Yu understood that. Hence, tea was 
not just a medicine to banish drowsiness (although he frequently praises it 
for that virtue). It was a means of helping man return to his starting point — 
that hour in the rhythm of the day when the prince and the peasant shared 
thoughts and a common. (Carpenter, 1974, p. 9).  

 
Ignoramos si es un riesgo para la sociedad, y Lu Yu lo entendió. Por lo tanto, 
el té no era solo una medicina para alejar la somnolencia (aunque él con 
frecuencia lo elogia por esa virtud). Era un medio de ayudar al hombre a 
regresar a su punto de partida - esa hora en el ritmo del día cuando el príncipe 
y el campesino compartieron pensamientos y un común. (traducción). 

 



 

 
50 

El té no se debe entender solo como una medicina o como estimulante que combate el sueño, 

porque quitándole esta propiedad que no está demostrada, se quedaría sin un cimiento. Hay 

otros valores que, a mi consideración, tienen mayor fuerza en el ritual del té que sólo el uso 

de cha como farmacopea.  

 

La cantidad de utensilios que describe Lu Yu es muy extensa, no es azar que se dé a la tarea 

de escribir y describir cada utensilio en cada apartado y explicar el funcionamiento de cada 

uno. “There are nine stages through which tea must pass during manufacture and seven 

during brewing. There are twenty-four implements and each must be used each time” 

(Carpenter, 1974, p. 7). Hay nueve etapas por las que debe pasar el té durante la fabricación 

y siete durante la elaboración. Hay veinticuatro instrumentos y cada uno debe ser utilizado 

cada vez (traducción). Cada uno tiene su posición en el ritual del té, por la extensión del 

escrito, sólo mencionaré algunos. El criterio que se utilizó para descartar los otros fue que no 

de todos los utensilios se tiene referencia pictórica. La imagen de los utensilios permite la 

comprensión del texto, la descripción que hace Lu Yu se puede constatar por medio del 

aspecto de las figuras, permitiendo que su libro sea fidedigno.  

 

 



 

 
51 

Ilustración 3 Utensilios de té con esmalte blanco Dinastía Tang唐 白釉煮茶器 

Nota: Utensilios de té con esmalte blanco Dinastía Tang  唐 白釉煮茶器 (fotografía), Autor: 
Desconocido Año: s/a Esta pieza se encuentra en exibición en el Museo Nacional del Té de China 

(https://www.teamuseum.cn/news/holding-detail.htm?id=526) 
 

En la figura 3 se puede ver un juego de té de esmalte blanco que contiene cuatro elementos, 

empezando de izquierda a derecha, se encuentra primero el molino de té, de base rectangular 

con una ranura donde está recargada una rueda en forma de dona. Después se encuentra la 

tetera con su soporte y, por último, dos cuencos para beber té. Lu Yu (2022) describe el 

molino nian del siguiente modo: “La madera del mandarino es la que más se usa para la 

fabricación de la piedra de molino (nian). El exterior es cuadrado y el interior redondo, por 

dentro es redonda para poder moverse y por fuera cuadrada para evitar que se caiga. Entre el 

interior y el exterior no hay espacio. El interior es una especie de rueda, como la de un carro, 

pero que, en lugar de piezas de madera, sus radios tienen un eje...” (p. 43-44).  Las hojas del 

cha se colocaban sobre la ranura y una vara se insertaba sobre la dona para hacerla girar, la 

fricción de la dona con soporte daba como resultado el té triturado y listo para la cocción.    

 

 

Ilustración 4 Cinco generaciones de plato de boca de flores de esmalte 五代 白釉花口盘 

https://www.teamuseum.cn/news/holding-detail.htm?id=526


 

 
52 

Nota: Cinco generaciones de plato de boca de flores de esmalte blanco 五代 白釉花口盘 
(fotografía), Autor: Desconocido Año: s/a Esta pieza se encuentra en exibición en el Museo 

Nacional del Té de China (https://www.teamuseum.cn/news/holding-detail.htm?id=473) 
 

El artefacto de la figura 4 es un tazón utilizado para beber té, su forma simula una flor, se 

puede ver en la forma de cada borde que imita un pétalo. No es muy profundo, se podría decir 

que se encuentra en un punto intermedio entre la forma de un plato y un bol. La descripción 

que hace Lu Yu de los cuencos (wu) es la siguiente: “…sus labios son abiertos y el cuenco 

es poco hondo, su capacidad no excede el medio litro” (p. 47). El color que tiene la porcelana 

de los cuencos es intencional, el degustador o anfitrión escoge la vajilla dependiendo del 

color que se desee contemplar y compartir con los invitados. “Cuando la porcelana del wu es 

azul, el color del té queda rosa, en la porcelana blanca se vuelve rojo, en la amarilla se vuelve 

rojo rosáceo, en la porcelana café oscura se vuelve negro” (Lu Yu, 2022, p. 47). La elección 

de color no tiene una función más allá de la belleza.   

 

 

Ilustración 5 Té Tang Silver 唐 银茶则 



 

 
53 

Nota: Té tang silver 唐 银茶则 (fotografía,  Autor: Desconocido Año: s/a Esta pieza se encuentra 
en exibición en el Museo Nacional del Té de China (https://www.teamuseum.cn/news/holding-

detail.htm?id=509) 
 

El artefacto de la figura 5 es una cuchara que sirve para medir la cantidad de té. Esta es una 

de las herramientas que no han sufrido grandes modificaciones a través del tiempo. Lu Yu 

(2022) la describe como: “La cuchara para el polvo (ze) está hecha de conchas marinas, o 

incluso bronce, hierro o bambú. Sirve para dosificar y medir” (p. 44). La medición es un 

proceso relevante dentro de la ceremonia, por dos motivos: el primero sirve para regular el 

sabor y controlar el resultado final del brebaje; la segunda es que, como vimos en el apartado 

de las escuelas, la cantidad exacta representa el punto medio, el equilibrio entre dos extremos. 

El exceso de té o la falta de té simboliza de igual forma un defecto. Una bebida equilibrada 

es lo óptimo, lo agradable. “In a real sense then, moderation is simply another dimension of 

the love of order in which the passions are restrained, the ‘middle way” achieved, and the 

beauty of the resultant harmony revealed” (Carpenter, 1974, p. 8). En un sentido real, 

entonces, la moderación es simplemente otra dimensión del amor al orden en el que las 

pasiones se limitan, el camino medio alcanzado y la belleza de la armonía resultante revelada. 

(traducción). Es preferible la falta de té que el exceso de este, siempre podrás acostumbrar tu 

paladar al sabor sutil, pero el exceso te irritará rápidamente.  

 

El rito se puede reducir a dos grandes momentos: la preparación y la degustación. En cuanto 

a la preparación, es indispensable escoger el líquido correcto. La base del té es principalmente 

agua, la composición de este fluido interfiere directamente con el sabor final. El agua de las 

montañas en primavera es la mejor, en especial la que escurre de las estalactitas; por el 

contrario, el agua de los ríos que corren con violencia no debe ser bebida. (Lu Yu, 2022, p. 

52). El sabio del té sólo enfatiza dentro de la preparación, la correcta selección de la base del 

brebaje, omite recetas o pasos a seguir para la elaboración. De igual manera, se detiene y 

describe los tipos de ebullición. “El primer hervor es cuando el agua hace unas burbujas, 

como los ojos de un pez, y produce un ligero sonido. El segundo hervor es cuando el agua 

forma perlas amontonadas junto al borde de la cacerola. El tercer hervor es cuando el agua 

se queda picada. Si se continúa calentando el agua, deja de ser buena para el consumo” (Lu 

Yu, 2022, p. 53). El agua, contrario a lo que se cree, se puede quemar si se lleva al límite de 



 

 
54 

cocción. La peculiaridad con la que retrata las pompas de agua me parece poética, al igual 

que ilustrativa. ¿Por qué detenerse en algo que puede pasar desapercibido?  

 

Bueno, es estilo del escritor para recordarnos que en la ceremonia del té: 
Impera la idea de que todos los detalles de la vida deben cuidarse y 
celebrarse, que se debe tratar de encontrar la belleza en todo y buscar la 
tranquilidad y la armonía en la vida, empezando por el momento de la 
preparación y de beber el té. (Yu, 2022, p. 7). 

 

La ceremonia del té es la consumación de todos los elementos previos, se incorpora la 

implementación de los utensilios y la adecuada preparación de la bebida como tópicos 

indispensables. La tranquilidad está asociada a la falta de ruido, retomando uno de los 

principios del chanismo. El mutismo es la manera de enseñar el wu por medio del silencio, 

podemos entender porqué durante la ceremonia del té se establecen vacíos prolongados, 

ausentes de palabras. Así, lo que se quiere expresar es plasmado o inscrito en cada 

instrumento, rodeado de símbolos que hacen referencia a una cosmovisión que engloba 

diferentes escuelas filosóficas chinas como el taoísmo, el confucianismo y el budismo chan. 

No es necesario hablar cuando los utensilios en sí ya lo expresan. El sosiego externo o físico 

es la demostración de una paz previamente alcanzada internamente.  
To the Chinese, particularly to the Confucianist, ritual was essential to the 
good life. It was not an end in itself, but it was — again — an outward form 
or a behavioral expression of an inward ethic. It was to some extent a 
reflection of the Chinese belief in the natural order of things. (Carpenter, 
1974, p. 6). 
 
Para los chinos, particularmente para el confucianismo, el ritual era esencial 
para la buena vida. No era un fin en sí mismo, sino que era una expresión por 
medio de la conducta de una ética interna. En cierta medida, era una reflexión 
propiamente china de la creencia en el orden natural de las cosas" 
(traducción). 

 

La ceremonia es, como se lee en la cita anterior, un medio de expresión de los valores de la 

cultura china, la cual no tendría razón de ser sin la reflexión de la persona que lo lleva a cabo. 

La forma de pensar y de actuar se manifiesta y se comparte con los invitados. “Los ritos son 

utilizados no solo para fines «reguladores», sino también para «controlarse», «mantener el 

orden» y «cultivar la armonía», etc. «La práctica de los ritos tiene por objeto priorizar la 

armonía” (Confucio, 2020, p. 15).  El ritual del té y todos los procesos que lo acompañan son 



 

 
55 

parte de un microcosmos, son la imagen a escala de una peculiar cosmovisión. El rito es la 

unión armoniosa entre lo práctico y lo teórico, la reflexión y el acto. En la ceremonia, el uno 

no podría existir sin el otro. Es la recreación de los valores propios de su pensamiento 

filosófico en la elaboración de la receta del té.  

 

 

 

 

  



 

 
56 

LA FILOSOFÍA JAPONESA Y EL TÉ 
 

Cosmovisión japonesa: Mitología  
 

Siguiendo el orden metodológico del primer capítulo, recordemos que la cosmovisión se 

construye cuando tratamos de entender y explicar los fenómenos que suceden en el universo, 

por medio de historias, relatos, ritos e incluso comportamientos para aclarar el porqué y el 

para qué de los sucesos que nos rodean. Estas explicaciones no siempre son lógicas. Sin 

embargo, ayudan a formar la identidad de un pueblo y a esbozar las nociones prefilosóficas. 

De tal forma que es relevante contextualizar al lector sobre las cosmovisiones japonesas, 

haciendo hincapié en los relatos que guardan relación con el té.  

 

En la cultura japonesa existen diferentes mitos que hablan, por ejemplo, del árbol de camelia, 

los monjes budistas, los samuráis y el jardín. Se hizo una pequeña recopilación de los relatos 

más importantes que serán expuestos a continuación y posteriormente se comentará el 

vínculo que tienen estos elementos con la ceremonia del té. Los japoneses no conservaron el 

mito de origen de la cultura china sobre el té; al contrario, crearon su propio relato como una 

forma de marcar la distinción entre ambos. El mito ayuda a entender la importancia que va a 

adquirir la bebida en Japón, incluso más relevante que la que tuvo en China.  
As a result, he spent nine years meditating facing a wall, in which time his 
legs withered to stumps. Finally, falling asleep just before reaching 
enlightenment, he ripped off his eye- lids in a rage and threw them away. 
Where they landed grew a magical bush, whose leaves could be brewed into 
a liquid that would banish sleepiness. This bush became known as cha (tea) 
and is drunk to this day as a refreshing antidote to sleep. (Ashkenazi, 2003, 
p. 134). 

 
Durama…pasó nueve años meditando frente a una pared, tiempo en el que 
sus piernas se secaron hasta convertirse en troncos. Finalmente, al caer 
dormido justo antes de alcanzar la iluminación, se arrancó los párpados en 
un ataque de rabia y los tiró. Donde aterrizaron creció un arbusto mágico, 
cuyas hojas podrían ser fermentadas en un líquido que desterraría la 
somnolencia. Este arbusto se conoció como cha (té) y se bebe hasta el día de 
hoy como un refrescante antídoto para dormir. (traducción). 
 

El relato hace cierta alusión a la cultura china, cuando nombran al monje que meditaba. 

Durama es el nombre que le asignaron a Bodhidharma, el creador de la escuela de budismo 



 

 
57 

chan. Desde su ingreso en Japón, el cha estuvo relacionado con la meditación y la escuela 

budista del silencio. El té comenzó como un remedio al cansancio y al sueño. Incluso se 

menciona como un método para alcanzar la iluminación, estar siempre en vigilia. “A Durama 

se le suele representar sin piernas, ya que según una versión de la leyenda que acabamos de 

relatar, perdió sus extremidades como consecuencia de la meditación de nueve años” 

(Merendiz, 2023, p. 256). Su compromiso con la meditación tuvo estragos físicos, los cuales, 

por lo menos en lo que respecta al mito, no fueron un inconveniente para el monje. La pérdida 

de sus párpados y piernas es un sacrificio menor comparado con el aspecto espiritual que 

alcanza aquel que se entrega a la contemplación profunda. 

 

El arbusto que se menciona en el relato de Bodhidharma se conoce científicamente como 

camellia sinesis y es de donde se extraen las hojas de té. Es un árbol que se asocia con cosas 

benéficas o sagradas. La especulación alrededor de la planta es que fortalece el espíritu al no 

dejar que los monjes caigan en el sueño, esto es gracias a la teína. La teína, “químicamente 

hablando, es la misma molécula que la cafeína” (Punto de té, s.f.)  pero esta se encuentra en la 

camellia.  
Los efectos de la cafeína o teína estimulan el sistema nervioso central, 
generando un mayor estado de alerta y concentración que puede ayudar al 
aprendizaje. Otra de las consecuencias de la cafeína y sus derivados es que 
reduce la sensación de cansancio. (Punto de té, s.f.) 

Son pocas las narraciones que describen esta planta como mala o maléfica, pero en la cultura 

japonesa existe una; es la que voy a escribir a continuación.  
El árbol de la camelia no siempre es benéfico. Se cuenta la leyenda de un 
árbol de esta especie que paseaba de noche por el jardín de un samurái en 
Matsue. Su extraño e inquieto deambular se hizo tan frecuente que finalmente 
el árbol fue cortado, y se dice que cuando fue golpeado lanzó un chorro de 
sangre. (Merendiz, 2023, p. 146). 
 

En este relato se le adjudican propiedades de movilidad y vitalidad a un espécimen que 

realmente no posee las características de movimiento, en una realidad tangible, al estar 

plantado, está anclado a un espacio. Los japoneses admiran las plantas y los árboles, por ese 

motivo, les adjudican propiedades especiales. El árbol de camellia consiguió perturbar la 

tranquilidad del samurái, así se transformó en algo no deseable y terminó por ser cortado. En 

el mito se dice que lanzó un chorro de sangre al ser golpeado, con el objetivo de hacer 



 

 
58 

hincapié en que es un ser vivo. Los jardines en la cosmovisión japonesa son importantes 

porque son una forma de expresión de la existencia de aquellos que los cuidan. 
El propietario de un jardín se enamora de una vista determinada. Le 
obsesiona y despierta en él sentimientos primitivos de placer que no pueden 
analizarse…Su jardín se convierte así en un lugar de feliz memoria, y no en 
una parcela decorada con flores llamativas y terrazas que no pueden tener 
ningún significado, ninguna poesía para su mente. (Merendiz, 2023, p. 131).  
 

Los jardines simbolizan la naturaleza y los valores que esta despierta en los jardineros, la 

diferencia no es esencial, sino de proporción. Los jardines son poesías del hombre que las 

crea, que son reproducidas en espacios pequeños o, por lo menos, más reducidos que su 

inspiración. Para los japoneses es indispensable la figura del que practica y enseña a los 

demás su oficio, desde el floricultor hasta el maestro del té.  

 

En el primer relato se establece la relación de los monjes, la meditación y la bebida, estos 

tres elementos constituyen la iluminación entendida como contemplación profunda. En este 

segundo mito se introduce la noción del samurái, el jardín y la camelia. Los samuráis son 

guerreros del antiguo Japón conocidos por sus valores éticos como el honor y la lealtad, 

elementos que tienen sentido cuando se busca su etimología, la palabra samurái proviene de 

saburau, que significa servir. El vínculo que une al samurái y al jardín con el té es el servicio 

y la enseñanza. Preparar y ofrecer té es un gesto de hospitalidad, respeto y una forma de dar 

la bienvenida a los visitantes o invitados. Durante la ceremonia del té se enseña la unión que 

existe con la naturaleza, la armonía y la pureza.   



 

 
59 

Filosofía, zennismo y sintoísmo 
 

Después de mencionar algunos de los elementos que se encuentran dentro de la ceremonia 

del té desde sus inicios mitológicos, nos abocaremos a describir el concepto de filosofía y 

cómo es que los japoneses adoptaron e incorporaron la noción de filosofía. Para este segundo 

capítulo se sigue la línea de la definición de filosofía de Youlan que se expuso en el primer 

capítulo. La filosofía es el pensamiento reflexivo, por pensamiento reflexivo entendemos que 

es la acción de cavilar las ideas o nociones, resaltando que es un ejercicio que regresa sobre 

uno mismo y engloba todos los ámbitos que intervienen con la existencia. 

 

A diferencia de China, en Japón ha habido un interés más exhaustivo por comprender e 

incluso cuestionar la filosofía occidental. Esto se comprueba con la incorporación del 

lenguaje especializado que se desarrolló en el periodo Meiji. La palabra japonesa que se 

utiliza para hablar de filosofía es tetsugaku y fue Nishi Amane quien introdujo el término en 

1870. Es un neologismo compuesto de dos sinogramas: tetsujin, que significa sabio, y tetsuri, 

que significa filosofía de vida.  
Aunque en un principio se definía como el estudio de la filosofía occidental, 
tetsugaku adquirió sus propias connotaciones tan pronto como los filósofos 
japoneses empezaron a divergir de los sistemas occidentales para forjar sus 
propias posiciones filosóficas, que a menudo eran críticas directas del 
pensamiento occidental. (Hesig, 2020, p. 38).  

 

Nishi sencillamente pudo dejar la palabra filosofía sin traducir, en cambio, rastreó en los 

caracteres antiguos nociones que se acercaran a la definición griega de filosofía y modificó 

el lenguaje para nombrarla. Esto requirió de la apertura y el esfuerzo por entender una cultura 

que es diferente a la suya. “La forma de entender la filosofía de Nishi fue desarrollándose a 

través del estudio de su historia en Occidente” (Hesig, 2020, p. 581). Se preparó estudiando 

años y años de tradición filosófica y este entusiasmo por incorporar la filosofía a Japón pasó 

a otros pensadores como Nishimura Shigeki. “Nishimura usa la palabra clásica kokoro para 

enlazar Oriente y Occidente y dar a entender de manera ambigua tanto la gama clásica de 

conceptos sino-japoneses a los que kokoro hace referencia como categorías occidentales 

como mente, alma y espíritu” (Hesig, 2020, p.584). Inclusive se dio a la tarea de dar una 

definición más extensa de filosofía, con miras a que encontraría una simbiosis entre el 



 

 
60 

pensamiento occidental y el oriental. Por último, Kato Hiroyuki introdujo la filosofía como 

disciplina en las universidades en 1877, trayendo así a profesores extranjeros, impulsando el 

aprendizaje de otros idiomas y la lectura de pensadores occidentales.  

 

Dicho lo anterior, expondremos los conceptos que se desarrollaron en torno a la ceremonia 

del té y las escuelas de pensamiento más relevantes. Como se comentó brevemente en el 

primer capítulo, el budismo chan se convertirá en el budismo zen para los japoneses. El 

budismo que se practicaba en Japón se separó por completo de la influencia del budismo 

chan hasta el periodo medieval, dando lugar al zennismo. Las tres escuelas tradicionales de 

Zen en Japón son la escuela de Soto, la escuela Rinzai y la escuela Obaku. De estas tres, la 

escuela de Soto fue la más influyente. Uno de sus mayores exponentes fue Dogen, 

considerado el maestro fundador del budismo de la escuela de Soto. Acerca de su vida, 

sabemos que creció en el seno de una familia aristocrática durante sus primeros doce años de 

vida, posteriormente quedó huérfano, lo que lo condujo a incorporarse a una comunidad 

monástica, similar a la vida de Lu Yu. Pasó por varias escuelas de budismo buscando al 

maestro ideal, hasta que se hizo discípulo del maestro de nacionalidad china Caodong, 

conocido como Rujing. Después de su realización espiritual, regresó a Japón en 1227 y 

comenzó a compartir su conocimiento.  

 

Una de las actividades que realizan los monjes del zennismo de Soto es la meditación, esto 

se debe a que “La carrera religiosa de Dogen en el suelo nipón se centró en promover la 

meditación sentada (zazen), entendida como la práctica ortodoxa esencial que abarca la 

totalidad del budismo” (Hesig, 2020, p. 167). Lo que se pretende con la meditación zazen es 

desprenderse del cuerpo y de la mente. Se sientan con las piernas cruzadas y la espalda 

enderezada, en un lugar de silencio, y se suspenden los pensamientos de los asuntos que 

ocupan la mente. Dogen explica que la iluminación no es la finalidad de la meditación, sino 

un modo de practicarla, se concentra en la realización continua de la meditación más que en 

el posible resultado de esta. "La insistencia de Dogen en una dedicación disciplinada y 

cabalmente atenta como medio para transformar la espiritualidad de las actividades ordinarias 

de la vida cotidiana constituye su contribución más destacada a la religiosidad del pueblo 

japonés” (Hesig, 2020, p. 167). La constancia y la dedicación que se fomenta en la meditación 



 

 
61 

zazen se relacionan con la plena conciencia del presente, realizar una tarea cotidiana conlleva 

un presenciar, poner cuerpo y mente en sintonía con la acción que se realiza. 

 

Dogen utiliza el término uji para referirse al momento existencial, este concepto está 

compuesto por los caracteres: el primero es el de ser o tener y el segundo carácter es el de 

tiempo. Uji es el vínculo entre la meditación sentada y el presenciar. Cada momento en sí 

mismo es una existencia y todas las existencias son momentáneas. Desde esta perspectiva, se 

medita siempre en el presente, y cada meditación pertenece a un momento existencial 

distinto. “En resumen, la totalidad de las existencias en la totalidad del mundo son momentos 

concretos que se suceden uno tras otro. Debido a que son momentos existenciales, también 

son momentos de mi existencia” (Hesig, 2020, p. 175). Para el pensamiento del maestro de 

la escuela de Soto, es importante percibir la interdependencia de la existencia, ya que este es 

el inicio de la práctica espiritual. Existen centenares de existencias en la totalidad del espacio, 

así como la totalidad del espacio se encuentra en una pequeña existencia. 

 

Sobre la intimidad y la relación del discípulo y el maestro zen, Dogen menciona que ambos 

se encuentran implicados en el katto. “La indagación común y personal de maestro y 

discípulo es el entrelazamiento ancestral (katto)” (Hesig, 2020, p. 188). Esto significa que se 

encuentran entrelazados, son, al mismo tiempo, parte de los enredos que puedan suscitar sus 

dudas e inquietudes, en complicidad buscan atravesar el nudo. Plantean cuestionamientos, 

exponen sus dudas y preguntas. La filosofía del maestro Dogen “Precisaba un proyecto 

filosófico complejo que acompañara al análisis de la experiencia, del lenguaje, del 

pensamiento y de la realidad” (Hesig, 2020, p. 163), cosa que se ve reflejada cuando modifica 

el lenguaje para exponer su visión de filosofía zen. Es de experiencia porque promueve la 

meditación sentada por encima de cualquier otra actividad, y es de pensamiento y realidad 

porque busca indagar, es decir, se cuestiona.  

 

Otra de las corrientes de pensamiento que se desarrolló en el territorio japonés es el 

sintoísmo, que consiste en la veneración de los kami, “es decir, la reverencia mostrada a 

determinados loci que inspiran temor religioso por una presencia espiritual, bien se trate de 

deidades celestiales, de fenómenos naturales, de espectros o espíritus, o incluso artefactos” 



 

 
62 

(Hesig, 2020, p.481). Dentro de los elementos que recupera del sintoísmo está la relevancia 

de la lengua japonesa antigua conocida como waka, que se relaciona directamente con la 

poesía. “Se creía que en el sonido de las palabras japonesas antiguas reside un poder espiritual 

o estético que fusiona la mente o corazón (kokoro) del poeta tanto con el mundo como con 

su público” (Hesig, 2020, p. 481). Los pensadores medievales se sirvieron del waka para 

argumentar que la tierra, al igual que la lengua, era sagrada, notable diferencia en 

comparación con otras naciones, de igual forma, la filosofía shinto considera que Japón es la 

base u origen del pensamiento. Siguiendo esta premisa, el confucianismo, el taoísmo y el 

budismo se desprenden del sintoísmo y los kami (creadores) son los responsables de que 

existan las tres naciones, China, India y Japón. Los kamis son las salvaguardas de los 

dharmas. Esta noción le resta importancia a la tradición de pensamiento budista hindú que 

heredó Japón por medio de su contacto con China. La creencia de que el conocimiento surge 

en Japón, contrario a lo que dice la historia, es una muestra del nacionalismo que imperará 

en el periodo Edo. 

 

El concepto wabi, que significa a grandes rasgos en la actualidad sencillez y simplicidad, 

tiene su origen en la estética medieval japonesa. Antes de ser una idea relacionada con el 

servicio del té, la palabra wabi se usaba en la poesía, en específico en los haikus. Gracias a 

este concepto, la ceremonia del té y la poesía están minuciosamente relacionadas. Wabi se 

empleaba en la lengua antigua waka y denotaba varios sentidos dependiendo su uso. “Se 

utilizaba a menudo para describir o expresar un estado de destitución, de privación, 

desposeimiento, abandono, desolación, aflicción, desfallecimiento, etc.” (Hesig, 2020, p. 

189). Como se menciona en la cita, en sus inicios servía para demostrar sensaciones asociadas 

a la congoja, emociones que pueden ser más complejas que la definición moderna. Lo que se 

aprecia es que la palabra sigue asociada a la sensibilidad. El lenguaje, al ser vivo, es decir, 

que cambia con la usanza de los hablantes, se instaló por completo con el tiempo en el arte. 
 En la vía del té wabi dejó de ser una simple idea indicadora de ascetismo 
estético. A cambio, y como corolario de su evolución, llegó a constituir el 
valor ético-estético supremo, sirviendo, además, de sólido fondo metafísico 
a dicha vía. (Hesig, 2020, p. 1238).  

Wabi se volvió el sinónimo de austeridad y sobriedad, el servicio del té está acotado por 

ciertos lineamientos del gusto donde cada elemento muestra la sencillez. Wabi, en este 



 

 
63 

sentido, se contrapone al concepto suki, que estaba relacionado con la indulgencia y la 

permisividad de la decoración.  

 

Con respecto a la vía del té, Hesig (2020) escribe que “Su esencia tiene que entenderse como 

un saber vital, un saber en acción, este saber en acción y el sujeto en acción deben ser vistos 

como unidad” (p. 1208). El conocimiento se revela en la realización de la acción y, por las 

características de la ceremonia, el maestro que realiza el ritual asimila y cultiva el saber. “El 

sujeto no es algo que siga ciegamente una ley heterónoma, sino que es el resultado natural de 

las reglas” (Hesig, 2020, p. 1209). Es decir que el maestro actúa de forma libre, pero con su 

actuar construye las reglas de la vía del té. “El fin último de la práctica y de la disciplina no 

es conformarse a las reglas, sino interiorizar las reglas particulares y adquirir la libertad 

subjetiva de crear reglas uno mismo” (Hesig, 2020, p. 1209).  

 

Otro concepto es yugen, que es el “ideal estético que sugiere que algunas palabras, emociones 

o cosas están dotadas de una sutileza grácil y una profundidad misteriosa que supera la 

capacidad de comprensión humana” (Hesig, 2020, p. 1278). El concepto de yugen contiene 

varios elementos para entender su utilización. Tiene una parte oculta desde su sinograma que 

impide la explicación completa del concepto. Llama la atención su contención, su misterio, 

a diferencia de los términos expuestos o definidos contundentemente. Es tenue, no sólido e 

inaprensible como la neblina. Yugen se acompaña de la quietud y la profundidad, pero esta 

profundidad que es distante, como la profundidad del corazón. Por último, también se 

relaciona con lo místico.  



 

 
64 

El primer maestro del té  
 

Uno de los grandes maestros del té fue Sen no Rikyū durante el gobierno de Toyotomi 

Hideyoshi. Toyotomi Hideyoshi fue un soberano recordado por lograr la unificación 

japonesa. Estuvo interesado en la poesía y la ceremonia del té, esto lo condujo a tener una 

relación cercana con el maestro del té. El relato sobre Rikyu, el gran maestro del té en Japón, 

también está marcado por el sacrificio y el aplomo de los maestros practicantes del budismo 

chan.  
Rikiu fue uno de los mejores maestros del té y durante mucho tiempo fue 
amigo de Taiko-Hideyoshi, pero la época en la que vivió estuvo llena de 
traiciones. Había muchos celosos de Rikiu, muchos que buscaban su muerte. 
Los enemigos del gran maestro del té aprovecharon esta ruptura de amistad 
para difundir la noticia de que Rikiu pretendía añadir veneno a una taza de té 
y regalársela a su distinguido patrón. Hideyoshi no tardó en enterarse del 
rumor y, sin molestarse en examinar el asunto, condenó a Rikiu a morir por 
su propia mano. (Merendiz, 2023, p. 254). 

 

La desconfianza del emperador lo llevó a obligar a que Rikyu se quitara la vida, y este, 

respetando los valores de obediencia, aceptó la decisión del soberano, dando su última 

ceremonia de té para terminar con su deceso. La figura de Rikyu transformará el ritual del té 

en la cultura japonesa, aunque no se tiene un registro escrito de su pensamiento con respecto 

al té. Rikyu ayudó a consolidar esta práctica, gracias a él, los periodos posteriores 

conservaron la ceremonia.  

 

El periodo en el que vivió el maestro del té, Rikyu, es el periodo Edo, que abarca del año 

1568 al 1801. También conocido como shogunato o gobierno militar. El contexto político de 

este periodo es la unificación de Japón. No fue una transición fácil porque estuvo dominada 

los primeros años por la guerra y el intento de expansión durante el mandato de Hideyoshi. 

Un elemento importante es que el armamento de Japón cambió con la llegada de los 

portugueses en 1543, dejaron las espadas por los cañones. Los gobernantes de estos periodos 

fueron Oda Nobunaga, después el general Toyotomi Hideyoshi y al final Leyasu Tokugawa. 

Este último fue un daimyo, un señor feudal, que tenía tierras en Edo, ahora conocido como 

la ciudad de Tokio. El propósito principal del gobierno de Tokugawa era la pacificación del 

país, lo que permitió el desarrollo del arte en sus diferentes representaciones.   

 



 

 
65 

La sociedad se dividió en cuatro esferas: la primera era la de los samuráis, la segunda la de 

los campesinos, la tercera la de los artesanos y la última la de los comerciantes. Los samuráis 

eran los más valorados por la sociedad, pero durante el periodo de pacificación, sus 

habilidades no eran solicitadas, por lo que no tenían poder adquisitivo. Los campesinos 

estaban por debajo de los samuráis, pero tampoco tenían riqueza, ya que las tierras que 

trabajaban pertenecían a los daimyos. Los comerciantes estaban en la esfera más baja de la 

jerarquía social, eran las personas con mejor economía, eran los que tenían mayor contacto 

con el exterior. Al tratar con los comerciantes extranjeros en los puertos, se les consideraba 

con poca cultura. La desigualdad y la falta de propósito de los samuráis inspiraron el mundo 

flotante, es un estilo de vida influenciado por el budismo. Fue una era melancólica, se 

desentendió lo material y lo sensorial por lo ascético y espiritual.  



 

 
66 

Okakura Kakuzo y El libro del té 
 

El libro del té se publicó en lengua inglesa en 1906 por primera vez. La obra se divide en 

siete apartados que describen varios elementos simbólicos y teóricos que componen la 

ceremonia del té, recopila datos históricos del ritual, al igual que conceptos éticos y estéticos 

y posturas filosóficas, incluso se permite exponer las diferencias entre Occidente y Oriente. 

No era el objetivo del autor, en su primer momento, publicar el texto. Surge como una charla 

entre amigos, colegas y personas interesadas por el pensamiento oriental.  
Okakura wrote The Book of Tea soon after his arrival in America, and before 
publication he read it aloud in the artistic gatherings that centered around 
Mrs. Gardner, the "Queen of Boston," who ruled over an aesthetic kingdom 
in her palatial home at Fenway Court. (Okakura, 1956, p. xiv).  

 

Okakura escribió El libro del té poco después de su llegada a América, y 
antes de la publicación lo leyó en voz alta en las reuniones artísticas que se 
centraban en torno a la Sra. Gardner, la "Reina de Boston", quien gobernó 
sobre un reino estético en su casa y palacio en Fenway Court. (traducción). 
 

Se conoce como la reina de Boston a Isabella Stewart Gardner, una coleccionista de arte y 

filántropa americana, que a pronta edad y en compañía de su esposo viajó por Oriente 

próximo, Europa Central y París, lo que incentivó su curiosidad por el arte y lo desconocido. 

Gardner ayudó a Okakuza a incorporarse en el mundo de los coleccionistas, artistas y 

mecenas.  

 

Sobre el autor sabemos relativamente poco, sus obras no son del género autobiográfico. 

Gracias a los esfuerzos de los comentaristas de sus obras, conocemos ciertos rasgos de su 

vida, por ejemplo, que nació: “ON DECEMBER 26, 1862, a second son was born to Okakura 

Kanemon, in a merchant family of Yokohama, and named Kakuzo” (Okakura, 1956, p. 119).  

EL 26 DE DICIEMBRE DE 1862, nació un segundo hijo de Okakura Kanemon, en una 

familia de comerciantes de Yokohama, y lo llamó Kakuzo. (traducción). La ciudad de 

Yokohama es una ciudad portuaria que estuvo influenciada por la cultura occidental. Fue la 

primera ciudad japonesa en desarrollar artículos occidentales, lo que contribuyó al desarrollo 

industrial de Japón. De igual forma, se produjo un desdén por lo anterior para dar paso a lo 

novedoso. 



 

 
67 

The new political structure of Japan attempted a separation of church and 
state and severed the Buddhist temples and Shinto shrines from state 
protection. Numerous monasteries and religious institutions, financially hard 
pressed, threw open their ancient treasuries and tried to dispose of their 
paintings and sculpture. (Okakura, 1956, p. 121).  
 
La nueva estructura política del Japón intentó separar a la iglesia y al estado, 
separando los templos budistas y los santuarios sintoístas de la protección 
estatal. Numerosos monasterios e instituciones religiosas, con dificultades 
financieras, abrieron sus antiguos tesoros y trataron de deshacerse de sus 
pinturas y esculturas. (traducción). 

 

La apertura de Japón a Occidente produjo cambios en toda su estructura, tanto social, 

económica, política como cultural. Con el propósito de contextualizar al lector, el periodo 

Meiji abarca de 1868 a 1912, coincide casi con exactitud con el tiempo de vida de Okakura. 

Antes de la era Meiji se encuentra el periodo Edo, del cual ya se ha hablado con anterioridad. 

Al pensador japonés le tocó la transición entre estos dos periodos que tenían ideales opuestos. 

Durante el periodo Meiji, “Para muchos intelectuales se hizo evidente que la modernización 

traía consigo ideas sobre el yo, la sociedad, el conocimiento, la educación y la ética que eran 

contrarias a muchos valores budistas, confucianos y sintoístas” (Hesig, 2020, p. 39) 

 

El creciente aumento de la modernización permitió que Okakura aprendiera inglés y con ello 

estudiara filosofía y literatura inglesa. Fue alumno de Ernest Fenollosa, conocido historiador 

del arte y japonólogo defensor de la conservación del arte japonés. Ideología a la que se 

sumará Okakuzo y adquirirá su propia posición sobre el arte y la conservación de los valores 

propios de su cultura. “In 1890 Fenollosa returned to America, while Okakura was elevated 

to the position of principal of the newly established national art school. He was then only 

twenty-nine years of age” (Okakura, 1956, p. 123).  En 1890, Fenollosa regresó a Estados 

Unidos, mientras que Okakura fue elevado al puesto de director de la recién creada escuela 

nacional de arte. Tenía entonces sólo veintinueve años de edad. (traducción). Pronto fue un 

referente del arte en su país que impulsó la preservación de piezas y obras asiáticas, no sólo 

en Japón, sino incluso en el Museo de Bellas Artes de Boston, del cual fue director. 

 

Okakura venía de un linaje de samuráis y conservaba la vestimenta tradicional para respetar 

su postura con respecto a las tradiciones. En las fotografías que se conservan de él se puede 

ver que portaba kimonos samuráis. “As one talks with those who remember him it becomes 



 

 
68 

clear that his striking appearance and dramatic personality could not possibly be forgotten by 

anyone who came into contact with him” (Okakura, 1956, p. xi). Cuando uno habla con 

quienes lo recuerdan, queda claro que nadie que haya estado en contacto con él podría olvidar 

su apariencia llamativa y su personalidad dramática. (traducción). Murió joven, con solo 

treinta y seis años, pero sus alumnos y conocidos no lo olvidaron tan fácil. La obra que ha 

tenido mayor impacto a través de los años fue sin duda El libro del té.   

 

Al tener una contextualización histórica, procederé a la descripción detallada del libro del 

cual me basaré para desmenuzar los valores del ritual y su relación con la estética japonesa. 

Seguiré la capitulación del libro para respetar la relatoría original del autor. El primer capítulo 

lleva por título La copa de la humanidad, en este explica la importancia que tiene el té para 

los japoneses y remarca la idea de que no sólo es una bebida. “En el siglo XV el Japón lo 

ennoblece y hace de él una religión estética: el teísmo. El teísmo es un culto basado en la 

adoración de lo bello sobre todas las vulgaridades de la existencia cotidiana” (Okakura, 2021, 

p. 7). El brebaje es una expresión de lo bello, el maestro del té tiene la plena conciencia de 

comunicar ese valor a los participantes de la ceremonia. La preparación de la ceremonia es 

antes, durante y después del ritual. “La filosofía del té… nos ayuda a experimentar, 

juntamente con la ética y con la religión, nuestro concepto integral del hombre y de la 

naturaleza” (Okakura, 2021, p. 7). Uno de los valores que se resaltan durante la ceremonia 

es la naturaleza y la importancia en la formación de la humanidad. 

 

El segundo capítulo del libro de Okakuzo habla sobre las escuelas del té. La tradición del té 

se puede dividir en tres periodos distintos dependiendo de la forma de preparación que se le 

dé a la bebida. “El té, como el arte, tiene sus escuelas y sus periodos. Su evolución puede 

dividirse en sus tres etapas principales: la del té hervido, la del té batido y la de la infusión 

de té” (Okakura, 2021, p. 20). El té hervido es el modo de preparación que describe Lu Yu 

en su libro el “Cha Jing”, y consiste a grosso modo en elaborar galletas de té que 

posteriormente se hierven. El té batido requiere que el té esté finamente molido y se prepara 

con un batidor de bambú. Por último, para la infusión de té, se dejan reposar las hojas de té 

en agua caliente y después se retiran. Estas formas de preparación coinciden con las dinastías 

chinas Tang, Song y Ming. Okakuro considera la forma en la que bebían té en la época previa 



 

 
69 

a Lu Yu extremadamente primitiva, por eso solo considera como escuelas las tres 

preparaciones antes expuestas. 

 

Con respecto a Lu Yu y la primera escuela, el esteta del té dice que “…la predilección de 

Luwuh por el simbolismo taoísta en este orden de cosas, porque tiene verdadero interés la 

influencia del té sobre la cerámica china” (Okakura, 2021, p. 23). Se fija en los elementos 

estéticos que empieza a utilizar el maestro del té chino, como la predilección del color ideal 

de los cuencos de té, para identificar una secuencia y distinción entre las escuelas. La segunda 

escuela, la del té batido, es la que más nos interesa por su similitud con la forma de 

preparación que se conserva en Japón. La forma de preparar el té durante la época Song es la 

siguiente: 
Se reducía las hojas a polvo en un molinillo de piedra y se batía la preparación 
en el agua caliente con una espátula de caña hendida. Este nuevo método 
introdujo algunas modificaciones en el servicio de té de Luwuh y en la 
elección de las hojas. (Okakura, 2021, p. 25).   

 

El entusiasmo por el té fue en aumento, cada vez se buscaba descubrir más tipos de té y 

mejorar los métodos de elaboración. Todas las variedades de té provienen del mismo árbol, 

lo que hace que existan diferentes variedades es el momento en el que se recolecta el té y el 

tipo de fijación u oxidación de las hojas. Explicaré algunas diferencias de los tipos de té para 

contextualizar al lector. El té blanco proviene de los brotes más tiernos y las hojas más 

jóvenes de la planta, se cosechan sólo durante unos pocos días de primavera.  
Los brotes más tiernos y las hojas más jóvenes de la planta … se cosechan 
sólo durante unos pocos días en primavera … . Los brotes son cubiertos de 
un fino vello blanco-plateado que les protege del sol y de los insectos. Este 
vello blanco le da a este té el nombre de té blanco. El té verde es el único que 
no ha sufrido oxidación ni marchitado. (Mytea, el Arte del Té, s.f.) 

Para evitar su oxidación, pasan por un  
proceso de fijación mediante la aplicación de calor sobre las hojas unos (70 
ºC y durante 30 segundos a 2 minutos). ... El té amarillo es un té de 
producción muy limitada y con un proceso de fabricación muy riguroso. … 
La primera etapa de su elaboración es muy similar a la del té verde, excepto 
que la fijación se hace envolviendo las hojas en alfombras de paja. (Mytea, 
el Arte del Té, s.f.) 

Se produce de esa forma una leve fermentación, es decir, las moléculas iniciales sufren una 

modificación, esto se hace para mejorar el sabor. 



 

 
70 

Para la elaboración de los oolongs no hay que recolectar las hojas demasiado 
pronto y la elaboración debe tener lugar inmediatamente después de la 
recolección. Primero se marchitan lentamente a la luz directa del sol durante 
unas horas, luego en el interior en un lugar caliente y húmedo. Después se 
realiza el cuarteado, que consiste en agitar las hojas en cestas o tambores de 
bambú … [para] romper …  los bordes de las hojas y provocar una leve 
oxidación parcial. … Los Pu erh son los únicos tés que son postfermentados 
y mejoran con el tiempo…. La producción de estos tés se hace a partir de las 
hojas grandes, de la variedad assámica. (Mytea, el Arte del Té, s.f.) 

Por último, para elaborar té negro, “las hojas frescas pasan por un proceso de oxidación 

completa que transforma el color verde original de las hojas en un marrón oscuro” (Mytea, 

el Arte del Té, s.f.) 

 

Okakura menciona que “El té Song nos llegó en 1191, al retorno de Yeisaizenji, que había 

ido a estudiar en la escuela meridional de Zen” (Okakura, 2021, p. 28). Con el gusto por 

beber té llegaron las escuelas del budismo chan, el taoísmo y el confucianismo, así como los 

conceptos que en estas doctrinas se enseñaban. Okakura (2021) llega a afirmar que “El teísmo 

era el taoísmo disfrazado” (p. 29). En Japón, la tradición que más se desarrolló fue el té batido 

o matcha, por el contrario, en China se mantuvo la infusión de té como la predilecta. “Las 

ceremonias del té», escribe el profesor B. H. Chamberlain, «han sufrido tres transformaciones 

durante sus seiscientos o setecientos años de existencia. Han pasado por una etapa médico-

religiosa, una etapa lujosa y, por último, una etapa estética” (Merendiz, 2023, p. 252). 

Siguiendo la aseveración anterior, la etapa médico-religiosa se observa en sus mitos de 

fundación, el té surge como remedio del cansancio y como enlace con la iluminación búdica. 

El periodo de lujo se manifestó durante el periodo Edo con la figura de Rikyu y de Toyotomi 

Hideyoshi, mostrando el refinamiento del imperio. Finalmente, el periodo estético lo 

estableció sin duda Okakura Kakuzo.  

 

El tercer capítulo del libro trata sobre el taoísmo y el zennismo, porque para el autor la 

ceremonia del té es un despliegue del zennismo, sus ideas principales de la vida y el arte se 

plasmaron en la práctica del ritual. Un rasgo característico de los escritos del Lao Tse, en 

especial en el Tao Te Ching, es que su estilo de escritura son los aforismos y las metáforas. 

“Los sabios antiguos…hablaban por paradojas, porque temían entregar a la circulación 

medias verdades” (Okakura, 2021, p. 32). Bordean sus premisas con ejemplos que se acercan 

sin llegar a ser afirmaciones cerradas o contundentes, al dejar espacios, se permite la reflexión 



 

 
71 

de los que escuchan. La palabra que rige la doctrina taoísta es el tao o dao, que significa 

camino o sendero, y esta palabra no pretende tener una definición absoluta, porque una de 

las tesis que defiende esta corriente del pensamiento es la tramutación, el eterno cambio que 

vuelve sobre sí mismo y crea nuevas formas, no está del todo formado o acabado. 

 

El taoísmo, al igual que su sucesor más próximo, el zennismo, funciona como oposición al 

confucianismo. La dualidad está presente en todos los niveles de la reflexión oriental, como 

una unidad inseparable, y así lo afirma Okakura (2021) “Sin embargo, no se puede conocer 

bien el taoísmo sin tener algún conocimiento del confucianismo y recíprocamente” (p. 34). 

Por esta afirmación sabemos que el ritual del té contiene los principios de ambas escuelas y 

que estas a su vez no son del todo contrarias, sino complementarias. Sin duda, la reflexión y 

el pensamiento japonés tienen una fuerte influencia de las doctrinas chinas. “En el dominio 

de la estética es en donde ha sido más fuerte la acción del taoísmo sobre la vida asiática” 

(Okakura, 2021, p. 37). Uno de los elementos que traspasaron el contenido teórico y se 

materializaron en experiencia estética y ética es el vacío.  
La utilidad de un cántaro para el agua reside en el vacío en el que se puede 
colocar el agua y no en la forma del cántaro, ni en la materia de que está 
hecho. El vacío es todopoderoso, puesto que puede contenerlo todo. En el 
vacío solamente es posible el movimiento. El que pueda hacer de sí mismo 
un vacío en el que los demás puedan penetrar libremente, llegará a ser dueño 
de todas las situaciones. (Okakura, 2021, p. 39). 

 

El vacío se observa en la ceremonia del té en los cuencos y vasijas, los cuencos nunca se 

llenan de té hasta el borde, se respeta cierta proporción para que el que bebe complete con 

kokoro el espacio del cuenco. “Hay un vacío que nosotros podemos penetrar y que nosotros 

podemos llenar cumplidamente con nuestra emoción artística” (Okakura, 2021, p. 39). Al 

final, quien disfruta de la taza de té y atesora los detalles termina de completar con su sentir 

la vivencia. El té no tendría motivo de existir sin la persona que puede preparar, saborear, 

oler, observar, escuchar y consumar la ceremonia con su emoción. 

 

Uno de los hábitos que se mantuvieron y que es una característica del pensamiento de los 

países orientales es la meditación. Esta práctica fortaleció la incorporación de la tradición 

taoísta en el pensamiento japonés por medio de los maestros zen. “El Tao-teiking contiene 



 

 
72 

alusiones a la importancia de la concentración en sí mismo y a la necesidad de regular 

convenientemente la respiración, puntos esenciales en la práctica de la meditación Zen” 

(Okakura, 2021, p. 41). La meditación del budismo clásico propio de la India se practica de 

forma diferente al budismo chan originario de China y este a su vez difiere en algunos puntos 

de la meditación zen. La meditación zen de la escuela de Soto es la meditación zazen que se 

practica sentado. 
El zen aportó, por último, al pensamiento oriental la noción de que la 
importancia de lo temporal es lo mismo que la de lo espiritual y, en las 
relaciones superiores de las cosas, no hay diferencia entre las pequeñas y las 
grandes: un átomo está dotado de posibilidades iguales a las del universo. 
(Okakura, 2021, p. 43). 

Era necesario que incluso la actividad menos relevante se hiciera con absoluta perfección, 

así de importante era lavar la loza como cuidar el jardín o servir el té. El zennismo esbozó la 

noción de tiempo en el sentido espiritual, apoyándose en los quehaceres habituales, es decir, 

el presenciar. “Los historiadores chinos siempre han considerado al taoísmo <<como el arte 

de estar en el mundo>> porque ha perfilado el presente, esto es, a nosotros mismos” (Okakura, 

2021, p. 37). Toda actividad, por pequeña que sea, se debe realizar con la plena conciencia 

de las personas que la están haciendo, porque su hacer está vinculado a su propio ser.  

 

La diferencia entre estas doctrinas es que el taoísmo ayuda a construir los conceptos y 

nociones que sustenta la ceremonia del té, pero el zennismo perfecciona el servicio del té, es 

decir, la creación y recreación del ritual.  
El ideal completo del teísmo es la total realización de las concepciones 
zenistas en lo tocante a la grandeza que acompaña a los más pequeños 
incidentes de la vida. El taoísmo ha suministrado la base de los ideales 
estéticos; el zennismo los ha hecho prácticos. (Okakura, 2021, p. 44). 

Recuperando al pensador de la escuela de Soto, lo importante es la realización metódica y 

minuciosa de la ceremonia, más que el resultado, es el ejercicio continuo y consciente lo que 

motiva su práctica y no una promesa de algún tipo de iluminación. “La concepción taoísta y 

zen eran, sin embargo, diferentes con respecto a la perfección. La naturaleza dinámica de su 

filosofía adjudica mayor importancia a la manera de buscar la perfección que a la perfección 

misma” (Okakura, 2021, p. 58). Con cada ejercicio de preparar y recrear la ceremonia, se 

perfecciona la forma de presenciarla, pero no se queda estática, cada representación impulsa 



 

 
73 

la creatividad de los invitados y del anfitrión. La perfección no es un absoluto inmóvil, es, 

por el contrario, movimiento e invención.  

 

El cuarto capítulo trata sobre la cámara del té. También llamada sala o casa de té, este espacio 

normalmente está formado por ventanas y puertas corredizas de madera cubiertas por papel 

translúcido y las paredes se encuentran desnudas de ornamentaciones. “La Cámara del té (el 

Sukiya) no pretende ser otra cosa sino la sencilla casa de un campesino; una cabaña de paja, 

como nosotros decimos. Los caracteres ideográficos originarios del Sukiya significan la 

<<casa de la Fantasía>>” (Okakura, 2021, p. 44). La forma de la casa de té puede tener algunas 

variaciones dependiendo de las decisiones del anfitrión, pero todas deben guardar en 

principio la sencillez. Se le conoce como casa de la fantasía o casa del vacío porque está 

desprovista de adornos, lo que permite que la atención se centre en la vivencia y la 

imaginación. La recreación de la ceremonia del té es una experiencia efímera que permite la 

incorporación de elementos que sean del gusto del maestro de té, a manera de caprichos 

estéticos. El vacío, aparte de ser un concepto que conecta el zennismo con el taoísmo, permite 

el cambio constante de la decoración de la casa del té. “En realidad, la belleza de una 

habitación japonesa, producida únicamente por un juego sobre el grado de opacidad de la 

sombra, no necesita ningún accesorio” (Tanizaki, 2002, p. 45). El invitado no sólo es un 

espectador, también completa con su viveza la sala del té. Todos los involucrados juegan con 

el vacío, con la sombra, son modeladores de lo que no se ve.  
Así, en la Cámara del té, la fugacidad de las cosas se encuentra sugerida por 
el techo de caña, su fragilidad por los pilares calados; su ligereza por los 
cuartones de bambú y su aparente despreocupación por el empleo de 
materiales ordinarios. (Okakura, 2021, p. 55). 

Todos los materiales tienen un propósito teórico y funcional, que les da un sentido más 

profundo o reflexivo. Hay una congruencia entre el concepto y su representación sustancial. 

La fugacidad de la sala del té parte del principio de movimiento y de cambio dentro de la 

doctrina taoísta y del zennismo. Para el lector puede parecer que lo metódico de la ceremonia 

con respecto a los utensilios es contradictorio con la premisa del capricho estético, pero esto 

no es así, el que la ceremonia mantenga una estructura no significa que cada representación 

del ritual no contenga la intención particular del maestro del té. Como puede suceder con las 

puestas en escena del ballet, por ejemplo, El ballet de Giselle mantiene su historia, personajes 



 

 
74 

e incluso pasos emblemáticos, pero los bailarines y el director cambian cada presentación y 

la impregnan de su gusto estético. No es lo mismo ver bailar la Giselle de Anna Pávlova a la 

Giselle de Natalia Ósipova, aunque los pasos, la música y la historia sean los mismos.  

Okakura (2021) describe las áreas que componen la cámara de té de la siguiente manera.    
Luego se añade una antecámara, Midsuya, en donde se lavan y se preparan 
los utensilios necesarios para el servicio del té antes de llevarlo a la Cámara. 
Luego un pórtico (machiai) en donde los convidados esperan a que se les 
invite a penetrar en la Cámara del té, y un pasillo (roji) que une ésta con el 
pórtico. (p. 47). 

El salón de té ha sufrido modificaciones durante los diferentes periodos, una de las más 

relevantes es la separación del salón de té de la casa principal.  
La creación de la primera Cámara del té aislada, se debe a Senno-Soyeki, 
generalmente conocido por Rikiu, que era su último nombre y fue uno de los 
más grandes maestros de té. Él fue quien en el siglo xvi bajo el patronato de 
Taiko-Hideyoshi instituyó las formalidades de la ceremonia del té y las elevó 
al más alto grado de perfección. (Okakura, 2021, p. 46).  

El hecho de que el sukiya se encuentre solo al pasar el vergel permite el desprendimiento de 

lo externo, es decir, de los pensamientos que se pueden tener del pasado y futuro. “Incluso el 

camino del jardín que conducía al salón de té tenía un significado simbólico, ya que significa 

la primera etapa de la autoiluminación” (Merendiz, 2023, p. 253). El jardín funge como un 

tipo de limpieza o depuración, es el sendero de frescura que prepara al invitado para 

conducirlo a la casa del té. “El roji, pasillo que atraviesa el jardín y conduce desde el pórtico 

a la Cámara del té, significa el primer grado de la meditación” (Okakura, 2021, p. 50). Tanto 

Merendiz como Okakura coinciden en que el jardín es el primer estadio del ritual de té, es la 

estancia que conecta al hombre con la naturaleza. 

 

Como lo vimos con el texto de Lu Yu, los utensilios de té no son creados y dispuestos al azar, 

por el contrario, representan una parte esencial de la ceremonia. “La cámara del té y todos 

los objetos necesarios para la ceremonia del té son como el reflejo de las doctrinas Zen” 

(Okakura, 2021, p. 50). Lo que no se dice por medio de palabras se expresa por medio de los 

utensilios, aquellos que son observadores podrán entender la relación que guarda el objeto 

con la doctrina zen. Un caso de la relación del objeto con la filosofía zen se observa en la 

marmita, este utensilio que tiene la forma de caldero con tapa que impide que el vapor de 

agua se escape, lo que permite calentar el agua más rápido y que no se pierda parte del fluido. 



 

 
75 

Se aprecia el silencio en la ceremonia de té de igual forma que se valora en el budismo chan, 

el antecesor del zennismo. Son pocos los sonidos que se escogen para ser emitidos durante 

la ceremonia, como el siguiente.  
…delicioso silencio en el que sólo se oía la música del agua que hervía en la 
marmita de hierro. La marmita canta bien porque se ha tenido cuidado de 
colocar en su fondo trozos de metal que produzcan esa armonía. (Okakura, 
2021, p. 52). 

Se comienza con un silencio que poco a poco será interrumpido por el sonido de las perlas 

de metal que aguardan pacientemente el calor del fuego para cantar armoniosamente.  
Se dice que los amantes del té, al oír el ruido del agua hirviendo, que a ellos 
les evoca el viento en los pinos, experimentan un arrebato parecido tal vez al 
que yo siento. Se ha dicho que la cocina japonesa no se come, sino que se 
mira; en un caso así me atrevería a añadir: se mira, ¡pero además se piensa! 
(Tanizaki, 2002, p. 38).  

La reflexión de lo que se ingiere va más allá de los sentidos y el disfrute, se posiciona en el 

pensamiento y se entrelazan. El gusto por lo simple traspasa la idea y se encuentra en los 

platillos y bebidas de la cocina japonesa, por eso Tanizaki afirma que la comida nipona no 

sólo se contempla, sino que se piensa.  

 

La sobriedad de los tonos que se utilizan representa la modestia. “Todo, desde el techo al 

pavimento, es de tonalidades sobrias; los invitados han elegido también vestidos de colores 

discretos” (Okakura, 2021, p. 52). Es pronto para decirlo, pero incluso los sabores suaves y 

poco saturados son los preciados.  
La pátina del tiempo se muestra en todos los objetos, porque allí nada se 
admite de lo que pueda revelar adquisición reciente, excepto el largo 
cucharón de bambú y el mantel de tela, que deben ser de una blancura 
inmaculada y nuevos. Por mucho que se haya usado la Cámara del té y los 
utensilios del té, debe resaltar en ellos una limpieza absoluta. (Okakura, 2021, 
p. 52-53).  

El mantel y el cucharón de bambú para Okakura son las únicas herramientas que deben ser 

nuevas, eso tiene una razón de ser, el bambú es un material orgánico que le otorga cierto 

sabor al té. El uso constante del mismo cucharón eventualmente guardará partículas del té 

anterior, lo que sin duda puede modificar la pureza y el sabor de la bebida. El mantel es la 

pieza sobre la que se pondrán todos los demás objetos, es una forma de guardar respeto a lo 

que se pondrá encima del mantel. Los detalles sobre las pátinas de los objetos también lo 



 

 
76 

afirma Tanazaki8 (2002) en su libro El elogio a la sombra: “Nosotros también utilizamos 

hervidores, copas, frascos de plata, pero no se nos ocurre pulirlos como hacen ellos. Al 

contrario, nos gusta ver cómo se va oscureciendo su superficie y cómo, con el tiempo, se 

ennegrecen del todo” (p. 28). Hay una diferencia entre la limpieza y la conservación de la 

pátina, lo que se pretende al conservar la pátina es mantener la sencillez en contra de la 

opulencia. La estética japonesa no es partidaria de la opulencia y la brillantez de los 

utensilios, prefieren los objetos que tienen cierta opacidad o sombra. Los trastos se lavan 

meticulosamente, pero no se pulen. Dejar que el tiempo pase por ellos y los modifique es 

parte del cambio constante, sería contradictorio si quisieran que todos los materiales se 

mantuvieran iguales.   

 

La historia del maestro del té Rikyu, en especial los actos que realizó poco antes de su muerte, 

permite demostrar algunas de las creencias y prácticas que conservan los japoneses gracias 

al shintoísmo. Rikyu dio una ceremonia antes de morir y se dispuso a romper el cuenco en el 

que bebió su última taza de té, argumentando que así nadie más utilizaría ese cuenco y, por 

lo tanto, su desgracia moriría con él. No se acostumbra pasar de generación a generación los 

mismos cuencos porque son propiedad intransferible de las personas que lo utilizaron y 

disfrutaron.  
La idea de que cada uno debe tener su propia casa está basada en una de las 
costumbres más antiguas de la raza japonesa; la superstición Shinto ordena, 
en efecto, que toda habitación sea evacuada a la muerte de su principal 
ocupante. (Okakura, 2021, p. 54).  

Podríamos pensar que una taza se puede lavar y seguir usando porque no pierde su función 

de recipiente, pero el vínculo que guardan los japoneses con sus objetos más personales, 

como lo es la taza donde posan sus labios para beber té o el cuarto donde disponían su cuerpo 

en reposo, son intransmisibles, están destinados a desaparecer junto con ellos. “El zennismo, 

de acuerdo con la teoría budista del anonamiento y en sus esfuerzos para establecer la 

dominación del espíritu sobre la materia, sólo consideró la casa como un refugio temporal 

del cuerpo” (Okakura, 2021, p. 55). Al igual que la entidad que desocupa el cuerpo y no se 

 
8 Escritor japonés del s. xx contemporáneo a Kawabata Yasunari.  



 

 
77 

puede volver a ocupar por otro, la casa que es el refugio del cuerpo no puede ser ocupada por 

otra persona. 

 

La ceremonia del té es bella desde el postulado zen de lo incompleto, no confundamos lo 

incompleto con lo vacuo o hueco. Por el contrario, entendamos incompleto en el sentido de 

cavidad o nicho. “La verdadera belleza sólo puede descubrirla quien mentalmente haya 

completado lo incompleto” (Okakura, 2021, p. 58). Para el desarrollo de la belleza desde una 

concepción japonesa, es indispensable el vacío, en el ritual se desea que los convidados 

habiten el nicho, el espacio y lo completen con su presencia. En la taza de té se vierte cierta 

cantidad de la bebida como si fueran los cimientos, la base que guía, pero al final cada 

degustador completa la experiencia. Tanizaki (2002) considera lo siguiente: “Creo que lo 

bello no es una sustancia en sí, sino tan sólo un dibujo de sombras, un juego de claroscuros 

producido por la yuxtaposición de diferentes sustancias” (p. 69). Lo interesante de las 

sombras es que no muestran todo, la nitidez está sobrevaluada. Es en lo claroscuro y en lo 

vago que la reflexión se produce, en los elementos completos no hay nada que pensar, están 

completamente redondeados. 
Desde que llegó el Zennismo a ser la moda en la manera de pensar, el arte 
del Extremo-Oriente, de un modo deliberado evita la simetría puesto que no 
sólo expresa la idea de lo completo, sino, además, la idea de la repetición. 
(Okakura, 2021, p. 58).  

La repetición se puede dar de diferentes maneras, no solo en la calca exacta de una obra de 

arte, sino también en la imitación de formas en una vajilla, la insistencia de color en la 

decoración o la reiteración de proporciones en los utensilios. El hecho de que todo se parezca 

entre sí le resta importancia a los elementos, reduciéndolos a réplicas.  
Los diferentes objetos que participan en la decoración de una pieza deben ser 
escogidos de forma que ningún color ni ningún dibujo se repita. Si colocáis 
en ella una flor viva, todo cuadro de flores de la misma factura queda 
prohibido. (Okakura, 2021, p. 58). 

La asimetría es una anomalía que mantiene el interés por lo genuino, lo singular. La función 

de la ceremonia es la recreación y no la repetición o la reproducción, en su estructura 

mantiene la metodología del ritual, pero en los detalles cada una es completamente diferente. 

“Amemos sobre todo a los antiguos; pero copiemos de ellos lo menos posible. Se dice que 

los griegos fueron grandes porque nada tomaron de sus antepasados” (Okakura, 2021, p. 56). 

No pretendamos ser copia del original, porque esto eventualmente desgastaría la originalidad 



 

 
78 

y la innovación hasta perder el sentido de la ceremonia inicial. El componente del cambio, 

de la fluidez, es lo que ha mantenido con vida la ceremonia del té.  

 

El quinto capítulo del Libro del té habla sobre el sentido del arte. El autor se esfuerza en 

recordarnos que “La obra maestra está en nosotros, y nosotros estamos en la obra maestra” 

(Okakura, 2021, p. 63). El artista debe saber cómo transmitir el mensaje y el espectador debe 

cultivar sus facultades para recibirlo. Sin la comunión del maestro e invitado, la demostración 

del arte no existiría por sí sola, por eso es que la obra está en nosotros, le insuflamos 

movimiento. “Nuestro espíritu es la tela sobre la que el artista coloca sus colores; los matices 

son nuestras emociones y el claro-oscuro está hecho con la luz de nuestras tristezas” 

(Okakura, 2021, p. 63). La existencia, es decir, la vida en general, es la que alimenta y nutre 

el arte, como crítico de arte, Okakura concibe el servicio del té como una expresión artística 

dedicada al disfrute. 
Esta bebida se constituyó en un motivo para el culto de la pureza y del 
refinamiento, en una función sagrada en la que el huésped y su invitado se 
unen para realizar en esta ocasión la más alta placidez de la vida mundana. 
(Okakura, 2021, p. 29).  

Se ha dilucidado el alcance de los involucrados en la ceremonia, pero es momento de acentuar 

la importancia del convidado y el convidador. Convidar en la acepción de invitar, ofrecer o 

compartir algún alimento o bebida con la intención de extender el gozo, reunirse para 

disfrutar. “Debemos buscar el medio de obtener del presente el mayor goce posible” 

(Okakura, 2021, p. 55). Presenciar la ceremonia del té con los invitados permite expandir 

nuestros pensamientos respecto de lo bueno y sobre todo de lo bello. “Cada día vamos siendo 

más capaces de gozar nuevas expresiones de belleza para las que ayer nos creímos todavía 

insensibles” (Okakura, 2021, p. 68). La consideración de nuevas formas de belleza solo es 

posible gracias a la cavilación, este cavilar solo se nutre en compañía de otros. Finalmente, 

Okakura (2021) escribe que: “No olvidemos, sin embargo, que el arte sólo tiene valor en la 

medida en que habla a nuestro corazón” (p. 67). Retomando el término kokoro, el cual hacen 

uso los japoneses para referirse a la mente y al corazón. 

 

El sexto capítulo habla sobre las flores. Para Okakura, su atractivo permite la abstracción y 

la introspección por medio de la contemplación de lo bello. “Al ofrecer a su amada la primera 



 

 
79 

guirnalda, el hombre primitivo se eleva por encima del bruto; se eleva por encima de las 

necesidades groseras de la naturaleza; asciende a ser humano” (Okakura, 2021, p. 73). La 

diferencia entre el bruto y el ser humano surge del reconocimiento de la belleza que inspira 

y alimenta el espíritu, aunque no tenga una aplicación en el sentido moderno del lucro. La 

humanidad: “Al percibir la utilidad sutil de lo inútil, hace su entrada en el reino del arte” 

(Okakura, 2021, p. 73). Las flores poseen un efecto tranquilizador, nos recuerdan la conexión 

con la naturaleza, su valor no se puede medir en sentido estricto, por eso entra en otra esfera 

que se inscribe con lo sensible.  

 

Como sabemos, los maestros del té surgieron en el s. XV con Rikyu como su primer 

exponente, este ayudó en la formación de otra clase de maestros que se especializaron en las 

flores, dando origen al ikebana y al kado en el s.XVII. Las flores ya eran implementadas en 

la ceremonia del té antes de separarse y adquirir un trato individual. No tenían el papel 

principal dentro de la ceremonia, pero sí uno significativo. “Cuando un maestro del té haya 

arreglado una flor a su gusto, la colocará sobre el tokoma, que es el sitio de honor de todo 

interior japonés” (Okakura, 2021, p. 81). No se permitía tener algún otro adorno que hiciera 

alusión a las flores porque eso significaría quitarle el protagonismo. “El maestro del té estima 

que su deber se limita a la elección de las flores, y deja que ellas cuenten su propia historia” 

(Okakura, 2021, p. 85).  El trato que el maestro del té le da a las flores es de absoluto respeto, 

no se cortan las flores de forma arbitraria y con holgura. Por el contrario, solo se recolectan 

aquellas que son propias de la temporada y será una o dos, no más, jamás se verá un jarrón 

repleto de flores exuberantes. “Cuando la flor se marchita, el maestro la confina tiernamente 

en la ribera y allí piadosamente se la entierra en la arena” (Okakura, 2021, p. 82). Agradece 

la belleza que mostró en la ceremonia y le da sepultura con el propósito de honrarla después 

de marchita.  

 

El cortar una flor, sacarla de su hábitat en una especie de rapto, moldearla a placer forzando 

sus ramas y torciendo su forma, prolongar su vida sin tierra a cuentagotas, retirarla de la luz 

solar, por no decir torturarla para decorar el tokonoma, sólo estará justificado por el trato 

respetuoso que el maestro del té le dé a la flor. 
Concretémonos a imponer el que a nuestro sacrificio se une la belleza. Sólo 
rescataremos nuestras acciones consagrándonos a la pureza y a la sencillez. 



 

 
80 

Quién conozca la manera de ser de nuestros maestros del té y de las flores, 
no habrá dejado de admirar con qué veneración religiosa tratan las flores. 
Jamás las cogen al azar, sino escogiendo cuidadosamente las ramas y hasta 
las briznas, sin perder de vista la composición estética que en su espíritu 
llevan. (Okakura, 2021, p. 81). 

El sacrificio a favor de la belleza, que inició el maestro del té y posteriormente perfeccionó 

el maestro de las flores con los arreglos florales, se puede admitir y no va en contra de sus 

ideales gracias a que conserva la pureza, la sencillez, la mesura y la admiración por la 

naturaleza. 

 

El séptimo capítulo habla del maestro del té, como lo demuestra el autor en el capítulo de las 

flores: “Es imposible, a la verdad, encontrar una rama del arte en donde los maestros del té 

no hayan dejado la huella de su genio” (Okakura, 2021, p. 90). La estética japonesa está 

empapada del rocío que dejó a su paso la ceremonia del té. Los maestros del té: “Han hecho 

más enérgico nuestro amor natural a la sencillez y nos han revelado la belleza de la humildad” 

(Okakura, 2021, p. 91). La sensibilidad con respecto a la belleza y la sencillez se incorporó 

con el tiempo en la forma de pensar y de vivir a tal grado que inclusive en la actualidad son 

inseparables de su identidad. Es asombrosamente rico cómo una doctrina del pensamiento 

puede modificar, enriquecer, cultivar la existencia. Okakura (2021) afirma que “Los 

Maestros del té sostenían que el verdadero sentido del arte sólo es posible para los que hacen 

del arte una influencia viva” (p. 89). Esta sentencia es congruente con su forma de vivir, su 

manera de comunicarse por medio de sus prendas y su gusto por el arte permitieron el 

conocimiento de su cultura y con ello sus ideales éticos y estéticos. 
El corte y el color de los vestidos, el equilibrio del cuerpo, la manera de 
andar; todo ello podía servir para la manifestación de una personalidad 
estética. Objeto serio, ciertamente, pues quien no sabe cultivar la belleza en 
sí mismo no tiene el derecho de apreciarla en los demás. Así el Maestro del 
té se esforzaba por ser algo más que un artista; por ser el arte mismo. 
(Okakura, 2021, p. 89). 

Aquellos que lo conocieron recuerdan su particular aspecto, su propuesta, aparte de agradar 

a la vista por medio del equilibrio del color y la fluidez de las prendas, modificó su andar, un 

caminar silencioso, donde los pies no tienen la primicia, provocando la sensación de que 

flotan, se deslizan por el espacio, propio del zennismo. ¿Cuántos somos capaces de reflejar 

nuestra comprensión del mundo en nuestro andar? 

 



 

 
81 

El propósito del maestro del té como huésped y como guía es transmitir en acciones el 

concepto, encarnar en el sentido de apropiarse de la idea y representarla, ser fiel a lo que se 

piensa. “Una de las primeras cualidades del maestro del té es la de saber barrer, fregar y 

limpiar, puesto que hay verdadero arte en estas operaciones” (Okakura, 2021, p. 53). Puede 

no ser claro el propósito de saber barrer, fregar y limpiar, pero si lo que se busca es la 

pulcritud, la pureza, la simplicidad, el saber limpiar y hacerlo a conciencia es esencial. “Lo 

que Rikiu exigía no era solamente la limpieza, sino, además, la belleza y la naturalidad”. 

(Okakura, 2021, p. 54). Un roji donde no hay ni una hoja sobre el herbaje se convierte en un 

jardín artificial, sin movimiento, que en vez de representar el fluir del tao, se convierte en 

una copia ficticia de lo que representa la naturaleza.  

 

Todo tiene una razón por la cual se presenta de ese modo, no es fortuito, de manera opuesta, 

es meticulosamente pensado y planeado.   
La ceremonia del té, en su forma más duradera y característica, estaba 
destinada a abandonar toda exhibición vulgar, a abarcar una cierta cantidad 
de religión y filosofía y, sobre todo, a proporcionar un medio para estudiar el 
arte y la belleza de la naturaleza. (Merendiz, 2023, p. 253). 

La ceremonia del té tiene una estructura a manera de puesta en escena, con ello una 

improvisación y un análisis de experiencia donde la filosofía está presente y que poco se ha 

estudiado.  

 

 

 

  



 

 
82 

COMPARACIÓN DE CONCEPCIONES 
 

Comparación entre cosmovisiones  
 

En este último apartado se compararán ambas líneas del pensamiento, tanto la china como la 

japonesa, con respecto al té, y se especificarán las distinciones que se descubrieron durante 

la recopilación y análisis de la información. En ambos capítulos se siguió la misma definición 

de cosmovisión, que consiste en la contemplación u observación del universo. Se forma una 

cosmovisión cuando tratamos de explicar los sucesos que captamos, es la manera en la que 

ambas culturas asimilan el mundo. Generaron relatos y ritos para explicar el porqué y el para 

qué de los fenómenos que les circundan. Estas explicaciones ayudan a formar la identidad de 

un pueblo y a trazar las nociones prefilosóficas que son fundamentales para entender su 

filosofía actual. Se partió de los relatos que guardan relación con el té en las respectivas 

cosmovisiones, principalmente sus mitos. Los mitos son un respaldo prosístico de las 

creencias o prácticas de la antigüedad que hasta el día de hoy tuvieron influencia en el ritual. 

Para no caer en repeticiones, sólo mencionaré las piezas relevantes dentro de la relatoría, 

haciendo hincapié en aquellas que traspasaron el tiempo. 

 

En el mito de Shennong, el movimiento del viento facilitó que las hojas del pequeño árbol se 

desprendieran y sobrevolaran hasta llegar a posarse sobre la taza que el emperador sostenía. 

El aroma que liberaban los aceites esenciales de las pequeñas láminas verdes cautivó al 

soberano, el hábito de oler el té antes de probarlo se ha conservado como parte primordial 

para la preparación y degustación del té. En el mito del té relatado por los De’ang, al igual 

que en el mito de Shennong, el viento es fundamental para descubrir el té, y de la mano se 

encuentra el olfato. Aunque no lo escriben textualmente, sin el olfato los hombres no 

hubieran descubierto las propiedades de esta planta. Antes de probarla, la percibieron por su 

fragancia. 

 



 

 
83 

Shennong se dio a la tarea de ayudar a la humanidad, probando todas las plantas que hallaba 

a su paso y catalogándolas entre comestibles y venenosas. El primer catador9 de la mitología 

china es Shennong. Todas las plantas que paladeó las catalogó por sabor como ácidas, dulces 

y amargas. Los brotes del té en la gastronomía china, a diferencia de lo que se menciona en 

los relatos, no se mastican ni se devoran, sólo se beben. Incluso en la actualidad, con el avance 

en la creatividad culinaria y la globalización de la agricultura, los cultivos de té no se mascan, 

sólo se toman. Cuidan que la planta no sea desvirtuada por los dientes con el choque constante 

de las muelas. En la cosecha se procura que la planta sea recolectada a mano aunque esto 

signifique horas de trabajo y fatiga con el proposito de evitar el corte de la hoja y su pronta 

oxidación.  

 

Nuevamete en el mito de Shennong el té limpia el estómago, evitando la intoxicación del 

cuerpo por el contacto con las diversas hierbas. Actúa como una especie de purificador de 

toxinas, en oposición al veneno, es el antídoto. La noción que viculan con la planta es la de 

inspection, que consiste en examinar o detectar el error o defecto. Una planta por sí sola es 

claro que no puede distinguir entre lo que envenena y lo que cura; pero, ¿puede ayudar al 

humano a llevar a cabo una auditoría? ¿se bebe para obtener claridad? Bueno, no podemos 

defender o argumentar a favor de esta idea, pero es claro que sigue vigente en el pensamiento 

de ambas culturas, ya que la ceremonia del té sigue ligada a la búsqueda de la claridad y la 

introspección. 

 

En el mito relatado por los De’ang, las hojas del té se dividen en partes proporcionales entre 

hombres y mujeres; esto es relevante porque más adelante esta dualidad complementaria que 

mantiene el equilibrio configurará toda la cosmovisión china expresada en la unión del yin y 

el yang. El yin-yang es un concepto que reúne la fuerza masculina y femenina, lo claro y lo 

oscuro, el cielo y la tierra y permite la armonía y el equilibrio mismos, valores que siguen 

presentes en la ceremonia del té y que se representan incluso en su estética. 

 

 
9 Cuando hago uso de la palabra catador, me refiero a la persona que aprecia la calidad de una bebida 
o de un alimento mediante el gusto, para establecer las características gustativas deseables.  



 

 
84 

En oposición a la cultura japonesa, existen diferentes mitos que hablan, por ejemplo, del árbol 

de camelia, los monjes budistas, los samuráis y el jardín. Los japoneses no conservaron el 

mito de origen de la cultura china sobre el té; al contrario, crearon su propio relato como una 

forma de marcar la distinción entre ambos. El mito ayuda a entender la importancia que va a 

adquirir la bebida en Japón, incluso más relevante que la que tuvo en China. El relato hace 

cierta alusión a la cultura china cuando nombran a Durama, el creador de la escuela de 

budismo chan. Desde su ingreso en Japón, el cha estuvo relacionado con la meditación y la 

escuela budista del silencio. El té comenzó como un remedio al cansancio y al sueño. Se hace 

alusión como un método para alcanzar la iluminación, estar siempre en vigilia. A Durama se 

le suele representar sin piernas, ya que perdió sus extremidades como consecuencia de la 

meditación de nueve años. Su compromiso con la meditación tuvo estragos físicos, los cuales, 

por lo menos en lo que respecta al mito, no fueron un inconveniente para el monje. La pérdida 

de sus párpados y piernas es un sacrificio menor comparado con el aspecto espiritual que 

alcanza aquel que se entrega a la contemplación profunda. La repetición del ejercicio, en este 

caso la meditación, y la concentración del monje en el mismo, se siguen en la ceremonia del 

té.   

 

El arbusto que se menciona en el relato de Durama es de donde se extraen las hojas de té. Es 

un árbol que se asocia con cosas benéficas o sagradas, aspecto que también se observa en el 

mito chino, esta es una característica que van a conservar ambas culturas. La especulación 

alrededor de la planta es que fortalece el espíritu al no dejar que los monjes caigan en el 

sueño. Son pocas las narraciones que describen esta planta como mala o maléfica, pero en la 

cultura japonesa existe una. En este relato se le adjudican propiedades de movilidad y 

vitalidad a un espécimen que realmente no posee las características de movimiento, en una 

realidad tangible, al estar plantado, está anclado a un espacio. Los japoneses admiran las 

plantas y los árboles, por ese motivo, les adjudican propiedades especiales.  

 

Los jardines en la cosmovisión japonesa son importantes porque son una forma de expresión 

de la existencia de aquellos que los cuidan. Los jardines simbolizan la naturaleza y los valores 

que esta despierta en los jardineros, la diferencia no es esencial, sino de proporción. Los 

jardines son poesías del hombre que las crea, que son reproducidas en espacios pequeños o, 



 

 
85 

por lo menos, menos extensos que su inspiración. Para los japoneses es indispensable la 

figura del que practica y enseña a los demás su oficio, desde el floricultor hasta el maestro 

del té.  

 

En el primer mito japonés se establece la relación de los monjes, la meditación y la bebida, 

estos tres elementos constituyen la iluminación entendida como contemplación profunda y 

está íntimamente ligada al budismo chan. En el segundo mito se introduce la noción del 

samurái, el jardín y el arbusto del té. Los samuráis son guerreros del antiguo Japón conocidos 

por sus valores éticos como el honor o la lealtad, elementos que tienen sentido cuando se 

busca su etimología, la palabra samurái proviene de saburau, que significa servir. El vínculo 

que une al samurái y al jardín con el té es el servicio y la enseñanza. La mitología japonesa, 

a diferencia de la china, incorporó elementos particulares de su cultura, como lo son el jardín 

y el samurái enriqueciendo los relatos con respecto al té y apropiándosela.  



 

 
86 

Comparación entre las escuelas del pensamiento filosófico 
 

En el primer capítulo, en el apartado sobre las doctrinas filosóficas chinas, se expuso la 

definición de Youlan sobre filosofía. Se sostuvo que la filosofía debe ser principalmente 

reflexiva, por pensamiento reflexivo entendemos que es la acción de cavilar nuestras ideas, 

resaltando que es un ejercicio que regresa sobre uno mismo y engloba todos los ámbitos que 

intervienen con la existencia. Esta definición se defendió a lo largo de la tesis con los 

ejemplos de los filósofos mencionados, tanto chinos como japoneses, y en este apartado se 

pretende sintetizar el pensamiento de estos filósofos y destacar su aportación a la filosofía 

del té. 

 

Desde el confucianismo hasta el zennismo se formaron teorías para explicar la relación con 

el mundo y la forma adecuada de conducirse. La escuela confuciana, por ejemplo, defiende 

la exactitud de los nombres (zheng ming), es decir, conseguir que los objetos tengan una 

correspondencia con el significado de sus nombres. Cada apelativo debe corresponder con la 

realidad, el maestro del té debe comportarse como maestro del té, de lo contrario, no estaría 

honrando su nombre, y así con todos los nombres que hacen referencia a una posición 

específica. Las palabras guardan una esencia que debe honrarse; si, por el contrario, no se 

actúa en conformidad, no debe llamarse de tal modo, los nombres suscriben un deber. Su 

filosofía está ligada a la vida en comunidad, por eso pondera el valor de la benevolencia. Se 

actúa por un sentido de deber existencial y por amor a sus conciudadanos. Cuando Confucio 

exhorta a sus oyentes a ser hombres de ren, se refiere a que sean hombres de virtud porque 

la benevolencia es la conjunción de todos los valores. Siempre en miras de obrar con 

simpatía. Se regula la conducta de uno mismo teniendo en consideración a los demás. La 

exigencia que se proyecta a los demás está determinada por la autoexigencia de cada uno. La 

benevolencia y la importancia de la vida en comunidad se conserva en el ritual del té.  

 

Por su parte, la escuela taoísta introdujo el concepto de permanencia y el de cambio, las cosas 

cambian, pero la ley que rige este cambio es inalterable. La multiplicidad de componentes 

que se encuentran en el mundo son mutables, mientras que el Tao es eterno. Lo único que se 

mantiene es la idea de que nada dentro de lo conocido permanece igual por la eternidad. Si 



 

 
87 

el movimiento, por su naturalidad de constante cambio, llega al extremo opuesto, 

inevitablemente se revertirá ese movimiento hasta convertirse en su contrario, al igual que el 

yin-yang, los opuestos están en lucha en pro del equilibrio. Los taoístas creen que para 

entender el universo primero se debe indagar la relación de opuestos. Los contrarios son 

inseparables, se entienden gracias a su convivencia, por ejemplo, el cambio es relevante en 

el ritual del té porque la estructura de la casa del té se conserva, pero la decoración cambia 

constantemente.  

 

La naturaleza, en la doctrina taoísta, genera su propio saber y el ser humano forma parte de 

esta, por tal motivo, el ser humano ya cuenta en sí mismo con el conocimiento de la 

naturaleza, simplemente debe dejarse guiar y aprender a escuchar. El principio del wuwei es 

un pilar para explicar que debemos hacer menos o hacer lo justo, es indispensable seguir la 

naturalidad del movimiento, esto incluye el trabajo o la actividad de la humanidad. El 

esfuerzo desproporcionado es una señal de que se actúa en contra de las circunstancias 

naturales, es como intentar controlar el tiempo, incluso el deseo de que transcurra más rápido 

o lento es absurdo, desearlo o pensarlo es un desgaste innecesario. Los hombres han perdido 

su razón de ser por sus deseos insensatos y el mal del deseo que no termina de saciarse. La 

respuesta de los taoístas al exceso de hacer es la sencillez, la finalidad de los hombres sabios 

es llegar a una identificación de sí mismos con la totalidad del universo. El principio de wuwei 

se conserva en el ritual del té, se conserva esta relación con la naturaleza y se reconoce la 

relevancia de la sencillez.  

 

La filosofía del silencio o chanismo postula que el comienzo del mundo no se puede explicar, 

si se le intenta nombrar, automáticamente se le impone un límite, por eso algunos maestros 

chan se mantienen en silencios prolongados. La disciplina que seguían los chanistas era 

permanecer en la no acción, el wuwei, al igual que los taoístas, pero lo llevan un paso más 

allá, realizan las tareas cotidianas sin una intención calculada. Es conducirse o trabajar de tal 

forma que el resultado de las acciones no produzca recompensa o castigo con miras a no 

producir karma o dharma, se busca mantener el equilibrio, no generar más desbalance. Otro 

giro fundamental en el pensamiento que proporcionaron los maestros chan y que es 

indispensable para entender la ceremonia del té es que no se puede buscar fuera de este 



 

 
88 

mundo que conocemos y en el cual vivimos el estado de nirvana. Si el hombre alcanza la 

iluminación, no se puede quedar en ese estado, debe regresar y vivir como todos los demás. 

La comprensión del sabio le permitirá hacer lo mismo que los otros hombres, como cultivar 

el campo, respetar las leyes, o preparar el té, pero con un sentido espiritual. En el chanismo, 

el sabio meditaba para vaciar su mente, la eliminación de todo pensamiento y de todo 

sentimiento que lo aleje del momento en el que se encuentra. El budismo chan se desprendió 

de varias nociones y costumbres del budismo original, lo que permitió la absorción y la 

producción de un singular conocimiento, que mutaría a otras costumbres, uno de ellos, el 

ritual del té, pero también es un punto medio entre las doctrinas de Confucio y Lao Tse, es la 

conjunción de lo estructurado y el devenir. Considero que sin el budismo chan, la ceremonia 

del té no tendría tan inculcado el sentido del silencio, el equilibrio y el vacío.  

 

Ahora pasemos a la aportación de las doctrinas japonesas a la ceremonia del té, comenzando 

por que el budismo chan se convertirá en el budismo zen para los japoneses. Una de las 

actividades que realizan los monjes del zennismo de Soto es la meditación sentada zazen. Lo 

que se pretende con la meditación zazen es desprenderse del cuerpo y de la mente. La 

sabiduría búdica no es la finalidad de la meditación, sino un modo de practicarla, el que 

medita centra su esfuerzo en la realización continua de la meditación más que en el posible 

resultado de esta. La insistencia en la práctica es la dedicación disciplinada y cabalmente 

atenta como medio para transformar la espiritualidad de las actividades ordinarias de la vida 

cotidiana. La constancia y la dedicación que se fomenta en la meditación zazen se relaciona 

con la plena conciencia del presente, realizar una tarea cotidiana conlleva un presenciar, 

poner cuerpo y mente en sintonía con la acción que se realiza. Se podría entender como poner 

atención a los detalles. El término uji es una aportación del zennismo y se usa para referirse 

al instante, este concepto está ligado al hallarse presente tanto en cuerpo como en mente. 

Cada momento en sí mismo es una existencia y todas las existencias son momentáneas. Desde 

esta perspectiva, se medita siempre en el presente, y cada meditación pertenece a un momento 

totalmente distinto. Es importante comprender la vínculo que une todas las existencias, ya 

que este es el inicio de la práctica espiritual.  

 



 

 
89 

A diferencia de la filosofía china, en la filosofía japonesa, en especial con Dogen, se reconoce 

la relevancia de la figura del maestro, esto permitió que se reconociera la importancia del 

maestro del té, como la persona que convoca, prepara, sirve y guía la ceremonia. El refugio 

y la intimidad que se promueve en el ritual están inspirados en la relación del discípulo y el 

maestro zen. Dogen explica que ambos, tanto el discípulo como el maestro, se encuentran 

implicados en el katto, que es la indagación común y personal, sigue recuperando la 

introspección que se puede llevar a cabo de manera personal e introduce la duda o reflexión 

que puede ser compartida. La filosofía del maestro Dogen precisaba un proyecto filosófico 

complejo que acompañara al análisis de la experiencia, del lenguaje, del pensamiento y de la 

realidad. 

 

La ceremonia del té guarda un guiño con el shintoísmo por medio de un elemento tan sutil 

pero a la vez tan significativo como lo es la poesía. El sonido de las palabras tiene un valor 

espiritual y estético que une la mente y el corazón. Las palabras dichas o escritas conmueven, 

es decir, producen un movimiento tanto en el intelecto como en el sentir, por eso no se usan 

accidentalmente.  

 

Más que una comparación entre el confucianismo, taoísmo, budismo chan, zennismo y 

shintoísmo, lo que permite el ritual del té es la unificación de ideas extraídas de estas 

corrientes, por eso este espacio se escogió para recordar la influencia de cada una. El ritual 

del té recuperó la exactitud de los nombres, la benevolencia con el otro del confucianismo. 

La permanencia y el cambio, y el principio del wuwei del taoísmo. El silencio y la meditación 

del budismo chan. Del zennismo, la guía del maestro, la meditación zazen. El nacionalismo 

y la relación de la poesía con el servicio del té con el shintoísmo.  



 

 
90 

Comparación entre Lu Yu y Okakura Kakuzo 
 

En este apartado procuraré recopilar los datos más emblemáticos del libro de Lu Yu y del 

texto de Okakura Kakuzo para contrastar qué ideas o valores estéticos comparten y cuáles 

son iniciativas personales de cada autor. Para comenzar con las distinciones, debo considerar 

que, gracias a la aparición del libro Clásico del té, escrito por Lu Yu, se popularizó el 

consumo de té en China y dio pauta para la realización de la ceremonia del té, sin este autor, 

posiblemente la cultura con respecto al té no sería la misma. Lu Yu escribe principalmente 

una serie de sugerencias para la plantación y el cultivo del té, insiste en la importancia del 

tiempo y los ciclos para que la hoja madure y sea recolectada. La influencia del movimiento 

de la naturaleza del que hablaban los taoístas se ve implícita en el cultivo del té por la mención 

de las estaciones, mientras sucede la primavera, se puede reconocer su opuesto, que sería el 

invierno. También reconocemos la influencia del confucianismo por el rigor con el que 

nombra cada elemento de la ceremonia del té. En esta tesis se mencionaron algunos 

utensilios, pero la cantidad de especificaciones que describe el maestro del té es exhaustiva.  

 

Otra anotación que subraya Lu Yu y que a mi consideración no es tan relevante es que el té 

es bueno para la salud de quienes lo beben con regularidad, no me convence principalmente 

porque en grandes cantidades podría ser contraproducente. El ritual del té guarda otros 

valores que, desde mi punto de vista, son más valiosos que la creencia de que el té puede 

curar. Simplemente el gusto estético que se agudizó gracias a los cuencos wu para beber té, 

la delicadeza para imitar un pétalo, para la época me parece sorprendente. La elección del  

color de la porcelana por gusto en función del color que formará en combinación con el té no 

tiene una finalidad más allá de la belleza. 

 

Posteriormente, hace algunas anotaciones sobre el té que están más relacionadas con el 

disfrute. La cuchara que sirve para medir la cantidad de té, por ejemplo, desempeña la función 

de intensificar o disminuir el sabor final de la bebida, que está profundamente conectada con 

el equilibrio y la armonía entre los extremos, por un lado lo desabrido y por otro la 

astringencia. Es preferible la falta de té que el exceso de este, ya que el sabor tenue de té 

requiere de una sensibilidad gustativa y la desmesura de té puede escoriar la lengua, 



 

 
91 

provocando desagrado en la experiencia estética. La ceremonia del té cuenta con dos 

momentos muy importantes: la preparación y la degustación. Sobre la preparación, Lu Yu 

escribe que es primordial escoger el agua, acotación que hasta la fecha es considerado ya que 

el té está formado en su mayoría por agua, la calidad de la base influye en el sabor final.  

 

El último apartado del libro se focaliza en la ceremonia del té, en el momento exacto de su 

ejecución, da pauta para reconocer que el ritual reúne varios elementos, uno de ellos es la 

tranquilidad y el silencio, aportación del pensamiento del budismo chan, la ausencia 

prolongada de palabras es la prueba de una serenidad interior. La instrospección y la 

búsqueda de claridad en mente y cuerpo son una herencia de la iluminación búdica.  El ritual 

del té y todos los procesos que lo acompañan son parte de un mundo de conceptos 

representados a escala del tamaño de una habitación, es la recreación de los valores propios 

de la cultura y de las nociones filosóficas en la elaboración de la receta del té. 

 

Por su parte, Okakura, en el primer capítulo del libro del té, que lleva por título La copa de 

la humanidad, explica la importancia que tiene el té para los japoneses y remarca la idea de 

que no sólo es una bebida, a diferencia de Lu Yu, alcanza a vislumbrar su potencial identitario 

y el aporte a la construcción de lo bello. Gracias al momento en el que se encuentra Okakuro, 

puede diferenciar entre escuelas del té, sabe que ya hay una tradición con respecto a la 

preparación y consumo de té previa a él. Nota la influencia del té sobre la cerámica china, se 

fija en los utensilios que se emplean en el ritual, nota el gusto estético de sus antecesores 

como la predilección por el color ideal de los cuencos de té, identificar una secuencia y 

separación entre las escuelas del té.  

 

La escuela del té batido, es la que más le interesa a Okakura y será la  predilecta en Japón. El 

gusto por el té aumentó considerablemente, cada vez se buscaba descubrir más tipos de té y 

mejorar los métodos de elaboración, el tipo de fijación u oxidación de las hojas, para obtener 

diferentes sabores y aromas. Con la entrada del té a Japón llegaron las escuelas del budismo 

chan, el taoísmo y el confucianismo, así como las nociones que en estas doctrinas divulgaban. 

Por tal motivo, el autor le dedica el tercer capítulo al taoísmo y al zennismo, porque la 



 

 
92 

ceremonia del té es una extensión del zennismo, sus ideas principales de la vida y el arte se 

plasmaron en la práctica del ritual.  

 

Una inovación de Okakura que no se observa nítidamente en Lu Yu es la incorporación del 

concepto de vacío, que está influenciado o nace de la meditación y el concepto de wuxin (no 

mente). El zen tenía como precepto hacer del servicio del té una actividad reflexiva que 

requería de la concentración y la dedicación absoluta, la simpleza hecha coreografía de pasos 

para la preparación del brebaje. La diferencia que encuentra Okakura entre el taoísmo y el 

zen es que el taoísmo ayudó a construir los conceptos y nociones que sustentan la ceremonia 

del té, pero el zennismo perfeccionó el servicio del té, es decir, la creación y recreación del 

ritual.  

  

El atractivo principal del libro de Okakura es que hace la descripción de la ceremonia más 

extensa que Lu Yu, hace énfasis en piezas que antes pasaron desapercibidas, como la cámara 

del té (sukiya). Por momentos, el autor es un historiador de arte, un maestro de té, un esteta 

y un poeta. Su obra nos facilitó que ahondáramos en conceptos que circundan la ceremonia, 

como el jardín, aparte de saborear, podemos pensar sobre el té. Lu Yu se queda en el estadio 

de la descripción, pero Okakura propone el té como símbolo de belleza, creando así un inicio 

para el desarrollo de una estética japonesa. Es asombrosamente prolífico cómo una doctrina 

del pensamiento puede modificar, sustentar y nutrir la existencia. La forma de vivir del 

maestro del té, en especial su gusto por el arte, permitió el conocimiento de su cultura y con 

ello sus ideales éticos y estéticos. 

 

Al final, quien disfruta de la taza de té y atesora los detalles termina de completar con su 

sentir la experiencia estética. El té no tendría motivo de existir sin la persona que puede 

preparar, soborear, oler, observar, escuchar y consumar la ceremonia con sus emociones.  

Okakura intregra al invitado no sólo como espectador, sino como elemento de la sala del té.  

A diferencia de Lu Yu, que le habla a los que sirven o preparan el té, Okakaura se refiere a 

los invitados tanto como a los maestros,  sabe que el té se prepara en comunión.  

 

  



 

 
93 

CONCLUSIÓN  
 

La conclusión es el ejercicio de deducir una premisa de otras que se han admitido con 

antelación en el cuerpo de la tesis. Una de las tesis principales es que hay una filosofía oriental 

que respalda la filosofía del té. Esto se justificó con la mención en las secciones 

correspondientes sobre el confucianismo, el taoísmo y el budismo chan, que son corrientes 

que se desarrollaron en lo que conocemos como filosofía china y que ayudaron a la 

construcción de la base conceptual de la ceremonia del té. Aportaron ideas sobre el deber de 

los ciudadanos, el valor de la benevolencia, la naturalidad de actuar, el silencio y la 

contemplación meditativa. El zenismo y el shintoísmo de la filosofía japonesa introdujeron 

valores como la constancia de la práctica, el presenciar, la relación del maestro con el 

discípulo y el servicio. Estas corrientes del pensamiento son una forma de ver el mundo, que 

desarrollaron conceptos, supuestos y argumentaciones para consolidar su postura filosófica. 

Se cumplió con el objetivo de describir, reconocer y comprender los hitos de la filosofía china 

y japonesa; por lo tanto, llegamos a la conclusión de que hay una filosofía tanto china como 

japonesa que nutre la filosofía del té y que se ejemplifica en el ritual del té. 

 

Así mismo, pudimos entender que la filosofía no ha dejado de tener una relación con la 

literatura, muestra de ello es la relación que guarda la filosofía del té con la poesía, la 

mitología, las historias y los libros sobre el té. No se puede negar la influencia del libro de 

Lu Yu y el de Okakura Kakuzo porque, al pasar de los años, siguen siendo un referente que 

sustenta la práctica del té. La ceremonia es un medio de expresión de los valores de la cultura, 

la cual no tendría razón de ser sin la reflexión de la persona que lo lleva a cabo. La forma de 

pensar y de actuar se manifiesta y se comparte con los invitados. El ritual del té y todos los 

procesos que lo acompañan son parte de un microcosmos, son la imagen a escala de una 

peculiar y atractiva cosmovisión, que solo puede ser transmitida a las siguientes generaciones 

por medio de la ceremonia. El rito es la unión armoniosa entre lo práctico y lo teórico, la 

reflexión y el acto. La ceremonia se ha mantenido viva a través de los siglos de tradición 

gracias a su parte reflexiva y su parte ceremonial. Es la repetición y creación de los valores 

propios de su pensamiento filosófico en la elaboración de la receta del té.  

 



 

 
94 

De los dos textos principales que examinamos, que son Clásico del té y El libro del té, 

notamos que ciertos principios éticos y estéticos se mantuvieron. Haré un listado breve de 

aquellos elementos, por ejemplo, los utensilios de té siguen ocupando una parte esencial de 

la ceremonia, con la característica que ahora los instrumentos guardan una pulcritud, pero 

acompañada de un tinte añejo que es el paso del tiempo, valorando la sencillez. Tanto en Lu 

Yu como en Okakura Kakuzo se aprecia el silencio en la ceremonia de té de igual forma que 

se valora en el budismo chan y el zennismo “En la ceremonia del té… impera un silencio 

ritual. La comunicación se retira y deja paso a gestos rituales. El alma enmudece. En silencio 

se intercambian gestos que generan una intensa compañía” (Han, 2020, p. 86). La sobriedad 

de los tonos que se utilizan en las paredes y techos de la casa de té y las vestimentas de los 

invitados representa nuevamente la sencillez y la modestia. La ceremonia del té es símbolo 

de belleza en la cultura japonesa, dentro de esta se mantuvo la apreciación por lo incompleto, 

el vacío y la sombra. Y por último, la unión entre los invitados y el maestro representa la vida 

en comunidad, la introspección y la vitalidad de la ceremonia.  

 

Dentro de las conclusiones que encontramos es que es necesario estudiar en conjunto las 

posturas de las filosofías chinas y japonesas que intervienen en la ceremonia del té porque 

una no podría comprenderse sin la otra. La aportación de llevar a cabo este estudio 

comparativo fue identificar los hitos de las filosofía china y japonesa en su historia y ubicar 

la función filosófica del té en su estructura del pensamiento que sirvió para ampliar muestro 

conocimiento sobre la filosofía china y japonesa. Comparar dichas filosofías tuvo también 

como beneficio el que podemos reconocer la influencia que ambas culturas han tenido sobre 

el té. 

 

La existencia, es decir, la vida en general, es la que alimenta y nutre el arte, como crítico de 

arte, Okakura concibe el servicio del té como una expresión artística dedicada al disfrute. La 

consideración de nuevas formas de belleza solo es posible gracias a la cavilación, este cavilar 

solo se nutre en compañía de otros. La reflexión de lo que se ingiere va más allá de los 

sentidos y el disfrute, se posiciona en el pensamiento y se entrelazan. La primera tesis que se 

sostuvo es que hay cosas que solo el paladear puede conocer y a través de ese conocimiento 

podemos entender o incluso reflexionar. Recordando lo escrito en el primer apartado sobre 



 

 
95 

la cosmovisión china, el té para Shennong sirve para inspeccionar, la idea de que lo que 

ingerimos ayuda a revisar el interior es la metáfora perfecta que refuerza la noción de que el 

saber solo se puede alcanzar al degustar. El catador es el examinador de la sazón, del sabor, 

por lo tanto, del conocimiento. El gusto por lo simple traspasa la idea y se encuentra en los 

platillos y bebidas, la comida no sólo se contempla, sino que se piensa. 

 

En este apartado pretendo hacer un ejercicio de autocrítica sobre la investigación que realicé 

y las premisas que sostuve en los apartados anteriores. Reconociendo las limitaciones y los 

espacios que se pueden complementar en el futuro. Algunas limitaciones que encontré y que 

ya alcanzaba a vislumbrar desde antes de iniciar la investigación tienen relación con el 

idioma. Aunque en la actualidad hay un creciente interés por los autores orientales y esto 

permite que las nuevas publicaciones sean de traducciones directas del japonés al español o 

del chino al español, cada traducción pierde sin querer parte de su significado original. La 

mejor forma de abordar las filosofías orientales sería leerlas directamente, por eso he 

considerado en un futuro aprender la lengua de los autores citados y sin requerir totalmente 

de las traducciones.  

 

Esta tesis despertó en mí más dudas, creo que eso sucede cuando el tema que abordas parece 

no tener fin, como que otras ceremonias o rituales que están ligados con la filosofía hemos 

dejado de lado. Hay más bebidas ancestrales como el cacao en México, que tiene un origen 

ritual con sus propios valores estéticos y éticos que pueden decirnos sobre la actualidad más 

de lo que pensamos, sobre cómo gozamos, cómo adoramos y cómo recreamos ciertos valores. 

También me abrió el apetito por saber qué otros filósofos orientales son parte de la discusión 

actual de la filosofía, cada vez se publican más libros de autores orientales, sobre todo en 

literatura. ¿Se aproxima un nuevo intercambio intelectual entre Occidente y Oriente? ¿Qué 

nociones adoptaremos y qué comprensión del mundo tendremos con ese toque?  



 

 
96 

BIBLIOGRAFÍA 
 

Aristóteles. (2015). Ética. Madrid, España: Gredos.  

Aristóteles. (2015). Retórica. Madrid, España: Gredos.  

Aristóteles. (2015). Acerca del alma. Madrid, España: Gredos.  

Arhkenazi, M. (2003). Handbook of Japanese Mythology. California, USA: ABC Clio.  

Bauer, W. (2009). Historia de la filosofía china: confucianismo, taoísmo, budismo. 

Barcelona, España: Herder 

Bayer, R. (1980). Historia de la estética. México: FCE. 

Carpenter, F.R. (1974). The Classic of Tea Origins an Rituals. USA:The Ecco Press 

Chauvat, N. (2017). El zen del té. Barcelona, España: Urano 

Confucio. (2020). Analectas. Barcelona, España: Herder (trad. Shiru Chang) 

Colaboradores de Wikipedia. (2025, Septiembre 2014). Olfato. Wikipedia. La enciclopedia 

libre. https://es.wikipedia.org/wiki/Olfato 

Fischler, C. (1995). El (h)omnívoro: El gusto, la cocina y el cuerpo. Barcelona, España: 

Anagrama.  

Fuentes, J. (1999). Arte del bien comer y del mejor beber. México: FCE 

García-Noblejas, G. (2017). I Ching o el libro de los cambios. Madrid, España: Alianza 

Graves, R. (2015). Los mitos griegos 1. Madrid, España: Alianza 

Han, Byung-Chul. (2015). Filosofía del budismo zen. Barcelona, España: Herder 

Han, Byung-Chul. (2020). La desaparición de los rituales. Barcelona, España: Herder 

Heisig, J.W., Kasulis, T.P., Maraldo, J.C. y Bouso, R. (2020). La filosofía japonesa en sus 

textos. España: Herder 

Jaquet, C. (2016). Filosofía del olfato. Ciudad de México, México: Paidós 

Lu Yu. (2022). Cha Jing: El clásico del té. Madrid, España: ELA (trad. Norberto Tucci) 

Lao Tse. (2019). Tao Teh Ching: El libro del Camino y la justicia. España: Biblok  

Merendiz, J. (2023). Mitos y leyendas de Japón: Relatos épicos. China: Mirlo  

MyTea, el Arte del Té. (s.f.). Elaboración del té. casamytea.com/. 

https://www.casamytea.com/es/elaboracion-del-te.php 

Okakura, K. (2021). El libro del té. Ciudad de México, México: Ediciones Coyoacán 

Okakura, K. (1956). The book of tea. Hong Kong, China: Tuttle Publising 



 

 
97 

Platón (1988). Diálogos IV:  República. Madrid, España: Gredos. 

Punto de té. (s.f.). Teína o cafeína. puntodete.com/. https://puntodete.com/content/14-teina-

o-cafeina 

Rancionero, L. (2019). Ética para Alicia: Filosofía oriental para jóvenes de hoy. España: 

RBA Bolsillo  

Sontag, S. (2005). Contra la interpretación. Buenos Aires, Argentina: Alfaguara.  

Tanizaki, J. (1994). El elogio de la sombra. Madrid, España: Siruela  

Wittgenstein, L. (2009). Tractatus Logico-Philosophicus: Investigaciones filosóficas sobre 

la certeza. Madrid, España: Gredos 

Yang, L., An, D. y Anderson Turner, J. (2005). Handbook of Chinese Mythology. USA: ABC 

Clio 

Youlan, F. (1989). Breve historia de la filosofía de China. Beijing, China: Ediciones en 

lenguas extranjeras. 

https://puntodete.com/content/14-teina-o-cafeina

	PORTADA
	LICENCIA
	Untitled

	Untitled
	RESUMEN  
	CONTENIDO 
	BIBLIOGRAFÍA  

