UNIVERSIDAD AUTONOMA DE QUERETARO

Universidad Autonoma de Querétaro

Facultad de Filosofia

Licenciatura en Filosofia

Filosofia del Té

Tesis individual

Para obtener el titulo de Licencatura en Filosofia

Presenta:

Sofia Esther Gaytan Teissier

Dirigido por:

Dr. Juan Granados Valdéz

Querétaro, Qro.



REPOSITORIO
R I INSTITUCIONAL
DGBSDI-UAQ

La presente obra esta bajo la licencia:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

OO

CC BY-NC-ND 4.0 DEED

Atribucion-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional

Usted es libre de:

Compartir — copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato

La licenciante no puede revocar estas libertades en tanto usted siga los términos de la licencia

Bajo los siguientes términos:

Atribucién — Usted debe dar crédito de manera adecuada , brindar un enlace a la licencia,
e indicar si se han realizado cambios . Puede hacerlo en cualquier forma razonable, pero no de
forma tal que sugiera que usted o su uso tienen el apoyo de la licenciante.

@ NoComercial — Usted no puede hacer uso del material con propdsitos comerciales .

SinDerivadas — Si remezcla, transforma o crea a partir del material, no podra distribuir el
material modificado.

No hay restricciones adicionales — No puede aplicar términos legales ni medidas tecnoldgicas que
restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia.

Avisos:

No tiene que cumplir con la licencia para elementos del material en el dominio publico o cuando su uso
esté permitido por una excepcion o limitacion aplicable.

No se dan garantias. La licencia podria no darle todos los permisos que necesita para el uso que tenga
previsto. Por ejemplo, otros derechos como publicidad, privacidad, o derechos morales pueden limitar la
forma en que utilice el material.



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-appropriate-credit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-indicate-changes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-commercial-purposes
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-some-kinds-of-mods
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-technological-measures
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-exception-or-limitation
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es#ref-publicity-privacy-or-moral-rights

UNIVERSIDAD AUTONOMA DE QUERETARO Universidad Auténoma de Querétaro
Facultad de Filosofia

Licenciatura en Filosofia

AW3 00Na3

Filosofia del Té

Tesis individual

Presenta:

Sofia Esther Gaytan Teissier

Dirigido por:

Dr. Juan Granados Valdéz

Dr. Juan Granados Valdéz
Presidente

Dr. Juan Francisco Garcia Aguilar Firma
Secretario

Mtra. Sagrario Chavéz Arreola Firma
Vocal

Mtra. Rafaela Monje Torres Firma
Suplente

Mtra. Mary Carmen Gardufio Rodriguez Firma
Suplente

Firm



RESUMEN

El propésito de esta tesis de licenciatura es reconocer la filosofia del t¢ como parte de la
filosofia oriental, y a su vez reconocer que hay una filosofia oriental poco estudiada y, por lo
mismo, tiene un escaso reconocimiento dentro de la tradicion filoséfica. Mi recorrido por la
filosofia del té¢ me ha llevado a ocuparme principalmente de la filosofia china y japonesa. La
metodologia que se implement6 fue la descripcidn, comprension e interpretacion de algunos
documentos y textos de origen chino y japonés que hablan sobre el té. Los principales
resultados de las tesis fueron de orden comparativo entre varias corrientes del pensamiento y
cosmovisiones que tienen en comun el té. Apoyandome principalmente en los libros que
permitieron el desarrollo de la ceremonia del té, como lo son el Cldsico del té de Lu Yu'y El
Libro del té de Okakura Kakuzo. Los hallazgos fueron el desarrollo de una estética y ética
principalmente japonesa, influenciada por las doctrinas filosoéficas como lo son el taoismo,
confucianismo, budismo chan y zennismo, por lo tanto, se pudo corroborar que la ceremonia
del té guarda en su origen una construccion filosofica, lo que ha permitido la supervivencia

del ritual hasta nuestros dias.

Palabras clave: ceremonia del té, filosofia oriental, estética



DEDICATORIA

Dedicado a todas las personas que vivas o muertas han inspirado durante mi travesia

académica.



AGRADECIMIENTOS

Quiero agradecer a mi director de tesis, Juan Granados Valdéz, y a mis lectores, que sin su
guia y acompafiamiento no hubiera podido concluir este trabajo de investigacion. Agradezco
a la educacion publica por existir, en especifico a la Universidad Auténoma de Querétaro,
sin esta institucion, mi curiosidad por aprender y saber mas sobre filosofia no hubiera podido

continuar mas alla del bachillerato.

Agradezco a mi familia, a mis papas y a mis hermanos, por la paciencia, por las palabras de
aliento, comprension y apoyo incondicional durante la escritura de este proyecto. A mis
amigos, sobre todo a Nadia y a Carmen, por las recomendaciones de autores y preguntas
sobre el seguimiento de la tesis, consejos y por cuatro afos de platicas filosoficas, me
ayudaron a continuar. A Karlo, Karen, Amaury, Erika, Ruth y Rafaela por hacer la escritura

de la tesis mas divertida, con buena musica y demasiado café.

No fue fécil, entre la vida que parece no detenerse y las vicisitudes del dia a dia, cada vez
terminar la tesis pasaba a segundo plano, pero por la insistencia de todos ustedes y el meme
“iy la tesis?”, que con afecto y presion me mandaba mi director de tesis, que bellos y

angustiantes momentos, puedo decir que lo logramos.



CONTENIDO

RESUMEN ...ttt ettt eeeeee et e aeaeeeeeeeeeeeeeaeseeeeeeesanenenesennennnnnnn 3
DEDICATORIA ..ottt eee e eeeeeeeeseeeaeeesesenesanenenesennsnnnnnnn 4
AGRADECIMIENTOS ... aeseeeeeeeseeeseeesennenenennns 5
CONTENIDO ..o 6
INDICE DE IMAGENES . ...ttt eeseeeseeeeeseseseseseseseseseseseseneees 7
PRELIMINARES DE UNA FILOSOFIA DEL TE ..o 8
LANATURALEZA EN LAS OBRAS DE ARTE ..o oo ettt 10
OLISQUEANDO PERAS........coeeeeeee e ettt 15
INFUSION O TE .. aanana 21
INTRODUCCION GENERAL ..o s e ss s ss s s 25
LA FILOSOFTA CHINA Y EL TE ..ottt seeeneens 29
COSMOVISION, MITOLOGIA Y EL T CHING ... 29
CONFUCIANISMO, TAOISMO Y BUDISMO CHAN .......eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 35
LU YUY EL CHAJING (O CLASICO DEL TE) .......covveiieeieeeie et 45
LA FILOSOFIA JAPONESA Y EL TE ... oo sesen e 56
COSMOVISION JAPONESA: MITOLOGIA ... 56
FILOSOFIA, ZENNISMO Y SINTOISMO ... 59
EL PRIMER MAESTRO DEL TE ... aeeeeeeaanane 64
OKAKURA KAKUZO Y EL LIBRO DEL TE ... aeaaee 66
COMPARACION DE CONCEPCIONES ..o ses s 82
COMPARACION ENTRE COSMOVISIONES. ... e 82
COMPARACION ENTRE LAS ESCUELAS DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO ..........eeueeeeeseeeeeeeeenn. 86
COMPARACION ENTRE LU YU Y OKAKURA KAKUZO ..ot 90
CONCLUSION ..o s e e e s s s saseseene 93
BIBLIOGRAFTIA ... ee e e e s eeeeseseseseseneens 96



INDICE DE IMAGENES

Tlustracion 1 Tabla de heXagramas ............ccceecuieriieiiienieeieee ettt ens 34

Tlustracion 2 Horno de tripode de porcelana original del periodo de los Estados

Combatientes Gl [E AT T I oo 48
Ilustracion 3 Utensilios de té con esmalte blanco Dinastia Tang B FHEIA AR ..o 51

Ilustracion 4 Cinco generaciones de plato de boca de flores de esmalte T, FHFIAE 1 & 51

Tlustracion 5 Té Tang Silver B ERAST ...ovieieeeeee e, 52



PRELIMINARES DE UNA FILOSOFIiA DEL TE

Transitar entre los temas relacionados con las obras de arte y la naturaleza permitid
profundizar en los textos sobre los sentidos, hasta llegar a la filosofia del olfato. El anélisis
personal sobre la experiencia de beber infusiones de hierbas se presenta como la oportunidad
de conjugar la naturaleza, el arte y la estética, entendiendo estética desde su etimologia, del
griego azotntikog, que significa susceptible a ser percibido por los sentidos. La parte que mas

me atrajo y que sera el nexo de estos breves ensayos es la investigacion de la sensibilidad.

En el primer ensayo se aborda el dilema de si las obras de arte imitan la naturaleza. La
imitacion es la justificacion que se propone para relacionar el arte y la naturaleza. El arte
expone un sentimiento que puede estar inmerso en las experiencias estéticas relacionadas con
la naturaleza, pero eso no quiere decir que todas las emociones se encuentren en la gpoaoig, ni
que todo fenémeno estético impreso en el mundo deba estar justificado desde la naturaleza.
Los sentimientos no pueden ser los mismos siempre, mutan porque el espectador también
estd en constante devenir. Lo que hace el artista es plasmar una emocion, pero no detiene ese
instante. La experiencia sensorial se transforma. Cada mirada, cada sensacion sera distinta.

Lo efimero del sentimiento no puede ser absorbido en su totalidad por la obra.

Lo efimero de la experiencia estética me condujo a la sensibilidad olfativa. La poca
relevancia que se le da al olfato cuando se habla de arte. En el caso de la perfumeria, no se le
considera como arte original, objetando que no hay una creatividad previa en la elaboracion
de fragancias porque estas se capturan o extraen de elementos existentes, sobre todo en la
naturaleza. Esto se puede desmentir con la labor inventiva del perfumero. La creacion de una
fragancia es el resultado de un conocimiento e ingenio de los perfumistas, que extraen y
mezclan los aromas, procedimiento que necesita de una preparacion olfativa desarrollada. Es
necesaria la equidad de los sentidos para el desarrollo prospero de la experiencia estética con

ellos de una sensibilidad mas extensa.

Lo anterior me llevd al aroma que desprenden los brebajes que posteriormente seran

saboreados. El posgusto es el aroma y el sabor que permanecen en la garganta y en la via



retronasal después de tomar un sorbo de alguna bebida como el café. Esta experiencia solo
puede ser percibida con la union de dos sentidos. Cuando se habla de infusién de hierbas,
tendemos a asociarla con bienestar. La invitacion de beber infusiones no deberia ser
ponderada por generar un bien al evitar las dolencias o achaques que se tengan, por el
contrario, si se quiere que alguien pruebe la infusion, se ha de seducirlo con el aroma, con
eso bastard. No hay que vender una infusiéon como remedio porque se lo asociara a un mero

farmaco, en vez de reconocerlo como una experiencia estética.



La naturaleza en las obras de arte

Vienen a mi memoria los campos de lavanda, los cultivos de maiz, los sembradios de
manzanas, los jardines botanicos o los bosques con distintas hierbas y arboles, que crecen
desde que eran diminutas semillas. Todo parece estar en armonia, desde la temperatura, la
cantidad de agua y de sol. Los pequefios frutos se desarrollan lentamente y estan
acompafiados de las primeras flores de verano que pronto se marchitaran y regresaran a la
tierra. Me paso la mayor parte del dia contemplando la diversidad de colores que sacan sus
brotes, me deleito con sus fragancias, escucho cémo se desprenden las hojas de sus ramas,
puedo reconocer las distintas texturas que se extienden en la arboleda y pruebo los duraznos

que estan a punto de caer.

La naturaleza que se encuentra situada en el vergel me envuelve en un ambiente afin y hostil.
Al mismo tiempo, la sensibilidad est4 a flor de piel. Los jardines permiten que el ser humano
se sumerja en una experiencia que conjuga el olfato, el tacto, el gusto, el oido y la vista. Los
floricultores trasplantan, ordenan, recortan, riegan y cuidan de capullos, arbustos y
riachuelos. Los podriamos llamar escultores de plantas. El encanto que producen las hierbas
incita a los observadores a capturar la sensacion. No es suficiente con percibir el momento;
es necesario detener el instante y preservarlo. Por este motivo, hay autores que nos cautivan
con mitos, novelas, poesias, esculturas, pinturas, fotografias y, mas recientemente, en la
cinematografia. Sin embargo, ;qué pasa cuando el agrado por las plantas atraviesa lo efimero
y se coloca en creaciones? ;se pierde la experiencia sensorial o se transforma? ;el arte puede
detener ese instante? En este texto pretendo exponer la relacion que tenemos con la naturaleza
desde el arte. Con arte no me refiero solo a la pintura, sino en general a todas las formas de

expresion que intentan inmortalizar una experiencia.

La palabra con la que los griegos describian el arte era noz’;yazg[ y el primero en describirla y

estudiarla, sin duda, fue Platon. Para ¢l hay tres tipos de woinoig; la primera es integramente

! La palabra zoinoig tenia multiples significados podia ser accion, creacion, adopcion, fabricacion,

composicion, poesia o poema. Otra palabra que se usa para hablar de arte es z6yvy y se puede traducir
como habilidad, arte, técnica, oficio. Platon usa la palabra poiesis y no tecné, por ese motivo no
profundizo en este ultimo.

10



imitativa, la segunda se produce a través del recital del poema cuando el poeta se encuentra
en un estado de entusiasmo y la tercera consiste en conjugar ambos procedimientos, tanto la
imitacién como el entusiasmo (Republica, 1988, v. 394c). Aunque Platon propone tres vias
para entender el arte, la mayoria de los filésofos posteriores indagaran solo la primera. El
filésofo completa su teoria sobre la mimesis parrafos mas adelante cuando explica por medio
de una metafora que existen muchas ideas, pero solo una Idea absoluta. El artesano puede
fabricar multiples jardines al contemplar la Idea de jardin, pero sus multiples jardines no
pueden ser el original. En este sentido, para Platon habria tres jardines: los que existen en la
naturaleza y que son creados por el productor de naturalezas (povrovyds), la que hace el
artesano (dnuiovpyog) y la que hace el pintor, que es el imitador. Asimismo, el pintor no lo
imita como es, sino como le parece segiin de donde lo mire. Lo mismo los poetas, son

imitadores de imagenes de la excelencia sin acceder a la verdad (Republica, 1988, v. 595).

El concepto de naturaleza y de creacion entran en discordia, la woinaig (arte) imita lo que se
encuentra en la gooig (naturaleza). No vemos el arte como una creacion independiente, al
contrario, es para nosotros una copia. Susan Sontag (2005) menciona que toda la conciencia
y todas las reflexiones occidentales sobre el arte han permanecido en los limites trazados por
la teoria griega del arte como mimesis o representacion, el arte llega a ser problematico o
necesitar defensa por esta teoria (p. 26). Estamos acostumbrados a explicar la naturaleza o
darle un motivo que solo puede ser usado si antes justificamos el porqué disponemos de ella
en las obras de arte. Antes de la adopcion y propagacion de esta postura filosofica, la woinaig

y la pdaig convivian en los mitos y no era necesario explicar o justificar su relacion.

Los mitos griegos intentan explicar la relacion que tienen los seres humanos con su entorno.
Un ejemplo es el mito de Narciso, la narracion describe que la vida del joven estaba repleta
de numerosos amantes cruelmente rechazados, para ese momento no se habria enamorado
atn. Un dia, por primera vez, se mird en un espejo de agua y asi quedd anclado a mirarse sin
siquiera separarse de su reflejo, pues se sentia tercamente orgulloso de su propia belleza. No
tardo en morir de hambre y sed. Su sangre empap¢ la tierra y de €l naci6 la blanca flor del
narciso con su corolario anaranjado (Graves, 2015, p. 323). En un primer momento, el mito

de Narciso pretendia explicar el surgimiento de la flor. El nombre narciso deriva de la palabra

11



griega vapxao que significa narcético, se le llamo asi por tres razones: la primera, por el olor
penetrante y embriagante que posee la flor; la segunda, porque la planta suele encontrarse
cerca de espejos de agua y tiene el curioso habito de inclinar su flor hacia abajo como
mirandose en el reflejo; la tercera, es que dentro de las propiedades de la planta se destacan
los alcaloides de sus bulbos que paralizan y adormecen. Los griegos conocian los atributos
de la planta, por ello, elaboraban aceite de narciso y lo utilizaban como narcotico. Después
se olvido esto y el relato se centro en el personaje de Narciso como un egocéntrico que no

deja de observarse en el reflejo del rio.

Al resaltar ciertas partes del mito, como lo son los comportamientos, la psicologia pudo
actualizar esta narracion, dejando atras la forma clasica de su escritura y preservando solo el
contenido y asi explicar el trastorno narcisista. Se dejo de lado la creatividad y la inspiracion
que represento la flor en los griegos y como esta se encontraba ligada a su origen poético.
Me parece que siempre queremos interpretar?, comprender y hasta actualizar algo cotidiano
como lo es la naturaleza, desde narraciones mitologicas hasta ahora con la reinterpretacion
de la naturaleza en las piezas de arte. No podemos dejarnos absorber por el mito de la flor
del narciso, porque siempre queremos comprenderlo en su totalidad. Para poder digerir el
mito, nos alejamos de la forma, es decir, desatendemos la estructura de su escritura, su rima,
la emocién que evoca, entre otros aspectos, y nos enfocamos en lo que contiene, es decir, en
el argumento. Existe un miedo a la ignorancia y a la falta de entendimiento, buscamos

analizar, desentrafiar hasta convertirlo en algo digerible.

En la serie La gran batalla floral, los jueces describen las esculturas de los participantes y
estos a su vez comparten el motivo por el cual realizaron la obra. No dejan que el televidente
se impresione con la forma de su escultura lo atiborran de contenido, el mismo que se enfoca
en conocer al autor junto con el proceso creativo y no la obra en si. La obra puede dejar una
impresion o emocion y no necesariamente se debe explicar por la razén. Lo que sucede con
frecuencia es que el contenido no coincide con la forma, en dicho programa, la descripcion

parece extraordinaria a comparacion de la experiencia que el espectador recibe. Adornar el

? Es pertinente mencionar que cuando habla de interpretar, no me refiero a la hermenéutica de

Gadamer.

12



discurso que se desprende de la obra no quiere decir que la obra conmueva al espectador.
“Pues es posible ver qué es lo dicho y permanecer impasible.” (Sontag, 2005, p. 48). En el
episodio seis de La gran batalla floral, “Criaturas marinas”, el tema que convoca a los
escultores es la contaminacion de los océanos. Bajo esta idea todos los participantes realizan
sus esculturas y la mayoria se centra en el contenido y descuida la forma, lo que pasa es que

no surge ninguna emocion al verlas.

El misterio que envuelve la obra en ocasiones les permite a los observadores llegar a
sobreanalizar la obra y caer en exageraciones, pero también considero que dejar ciertos
aspectos a interpretacion del observador hace posible que este mismo se involucre con la
obra y se la apropie. La pregunta es: ;cémo equilibrar la forma y el contenido para que
ninguna opaque a la otra? Sontag (2005) menciona que “Si la excesiva atencion al contenido
provoca una arrogancia de la interpretacion, la descripcion mas extensa y concienzuda de la
forma la silenciara” (p. 37). El contenido de la obra, aunque es importante, no deberia ser el
punto central de la experiencia, el arte no sélo requeria pensarse, sino degustarse. Las
descripciones tal cual, de los colores, de las fragancias y de las texturas no necesitan de
meditaciones, su simple descripcion evoca un sentimiento. Hemos despreciado por un largo
tiempo todo aquello que podemos sentir, preponderando de forma arbitraria lo que podemos
pensar. Creo que es momento de apreciar el otro camino no explorado y dejar que los sentidos
tengan una mayor relevancia en las experiencias estéticas y, por consiguiente, en el arte. La
manera de equilibrar la forma y el contenido seria dejar que la emocién traspase al

entendimiento.

Las obras de arte nos envuelven de tal forma que los ruidos de la mente desaparecen, nos
quedamos sin silogismos. Podemos sentirnos perdidos en los senderos o en las selvas que
guardan cierto misterio o en los laberintos que confunden a cualquiera que no conozca el
camino. Observo las Amapolas de Monet y no les encuentro un motivo, pero disfruto de los
destellos color carmin de un pincel vivaz me recuerdan la sensacion del viento sobre mi
cabello y las tardes soleadas. La alegria de ver una flor cobijada por el pasto crecido. Las
obras plasman un fenémeno estético, desde un pequefio narciso hasta todo un paisaje.

El mundo es un fendmeno estético. Ello equivale a decir que el mundo no

13



puede ser justificado. La justificacion es operacion de la mente que sélo
puede realizarse considerando una parte del mundo en relacion con otra, no
cuando consideramos todo lo que es. (Sontag, 2005, p. 56).

Las obras de arte, opuesto a lo que pensaria Platon, no imitan la naturaleza, siguiendo lo

escrito por Sontag, la imitacion es la justificacion que el filésofo propone para relacionar el
arte y la naturaleza. El arte expone un sentimiento que puede estar inmerso en las experiencias
estéticas, pero eso no quiere decir que todas las emociones se encuentren en la goaig, ni que

todo fendmeno estético impreso en el mundo deba estar justificado.

Los sentimientos no pueden ser los mismos siempre, mutan porque el espectador también
estd en constante devenir. Lo que hace el artista es plasmar esa emocion, la experiencia
sensorial se transforma, pero no detiene ese instante. Cada mirada, cada sensacion sera

distinta, lo efimero del sentimiento no puede ser absorbido por la obra.

14



Olisqueando peras

La filosofia no es de un solo orden, como lo podemos observar al ver las miltiples ramas que
de ella se desprenden y que se imparten en los planes de estudio, es por eso por lo que este
escrito tiene como tema la estética. La palabra estética proviene de la palabra griega
o1o0nTikog y significa sensibilidad, o la capacidad de percibir por los sentidos, puedo emitir
un juicio respecto a lo que siento. La filosofia plantea una gran cantidad de preguntas: ;qué
es mas importante, la obra, el autor o el espectador? ;cuales son los canones de belleza?
Dentro de todo lo que podriamos cuestionarnos sobre la relacion que tenemos con nuestros
sentidos, estd, por ejemplo, la priorizacion de unos sobre otros. La importancia que ha
adquirido a través del tiempo a la vista y el oido en comparacion con los otros sentidos, con
ayuda de varios filosofos partidarios de la contemplacion u observacion que enaltecen la vista
por encima de los demads sentidos. En esta ocasiéon me gustaria exponer un poco la filosofia
del olfato de Chantal Jaquet y como afecta la poca atencion que le tenemos al olfato nuestras

experiencias estéticas.

El primer obstaculo y el mas evidente que descubre la filosofa para la constitucion de una
filosofia del olfato tiene sus raices en las consideraciones de orden fisiologico y organico, ya
que el aparato olfativo en los seres humanos aparentemente estd poco desarrollado o
atrofiado, en comparacién con el de otros mamiferos. Por esto el olfato se ha considerado
como un sentido débil y nos lleva a pensar que es bastante natural y perfectamente legitima
la ausencia de una reflexion en torno a €l por parte de la filosofia. Desde la antigiiedad, los
filosofos suscribian la idea de la debilidad y la inferioridad del sentido. Esto lo destacaba ya
Aristoteles (2015) “El hombre, en efecto, capta torpemente los olores no percibe objeto
alguno oloroso a no ser con dolor o placer, prueba de que el 6rgano sensorial carece de
agudeza” (cap. ix v. 421al110-15). Y esto es cierto, no podemos comparar el olfato del ser
humano respecto a los demds seres vivos, ya que no posee la capacidad olfativa del fino
sabueso y no puede medirse con el olfato del oso pardo que identifica comida a kilometros
de distancia. También podriamos mencionar que estamos lejos de tener una nariz como la de
los elefantes, que, aparte de ser muy precisa en la deteccion de aromas, les sirve para emitir

sonidos y tomar objetos. Lo que si podemos asegurar es que en las primeras etapas del

15



desarrollo los infantes son particularmente sensibles a los olores y descubren el mundo a
través de la nariz y la boca, antes de hacer un uso preciso de la vista, pues al nacer apenas
distinguen formas y colores. Tenemos una relacion inicial o primigenia con nuestro olfato.
(Por qué, si llevamos mas tiempo conviviendo con el sentido del olfato, no lo hemos
agudizado al igual que la vista o el oido? El olfato tiene ocho afios de ventaja con respecto a

la vista.

Dicho lo anterior, podriamos asegurar que el primer estigma que debiamos erradicar es la
creencia de que nuestra fisonomia impide el desarrollo del olfato:

Un perfumero entrenado puede discernir hasta 3,000 productos. Algunos
gremios profesionales, como los cocineros, los sommeliers y los endlogos
cuentan con una pericia olfativa que sirve de testimonio del poder de su nariz.
La supuesta debilidad del olfato se debe menos a la configuracion anatémica
del hombre que a la falta de cultura sobre el olfato. (Jaquet, 2016, p. 30).

La supuesta inferioridad natural de la capacidad olfativa encubre en realidad una inferioridad

cultural. La humanidad hace juicios de valor negativos con respecto a su nariz o la nariz de
otros, en especial en las sociedades occidentales. Se promueven ciertos prototipos de nariz
como bellos y lo que no coincide se denomina como feo. No hay nada de malo con el 6rgano
responsable de percibir los aromas, es decir, ni esta atrofiado ni subdesarrollado, cumple con
su funcion, una funcion que, si bien es estandar a toda la humanidad, puede ser agudizada

con el incremento de la memoria olfativa o disminuida por la fatiga olfativa.

Asi como tenemos una mezcla de aromas todo el dia sobre nuestro cuerpo, por todos los
productos que usamos, también vamos agregando otros como el olor a carburador, gasolina,
cigarrillo y, en fin, muchos olores que no consideramos tan desagradables porque ya estamos
habituados a ellos. A esto se le conoce como fatiga olfativa:

Es un proceso normal y no una enfermedad. Consiste en que, en presencia de
un fuerte olor, la sensacion se atenua si se prolonga la exposicion en el
tiempo. En realidad se trata de un proceso fisiologico de adaptacion sensorial
en el que el sistema nervioso altera el umbral de sensibilidad a determinados
estimulos odoriferos. (Colaboradores de Wikipedia, 2025).

Asi es como nos adaptamos a los aromas de coladera o aguas negras de la ciudad, no es que

no sean olores fuertes, sino que se han atenuado por nuestra exposicion constante a ellos. “La

proliferacion del olor se asemeja a una violacion de la intimidad tanto mas cruel en la medida

16



en que no hay forcejeo ni resistencia posible” (Jaquet, 2016, p. 44). Los cuerpos se amoldan

a las condiciones externas para ser mas tolerables ciertos olores.

El mundo ingresa a través de los orificios nasales, podremos desviar la mirada, taparnos los
oidos, evitar el contacto fisico y la degustacion, pero es inevitable olfatear. Por mas que
tapemos nuestra nariz, en algin momento tendremos que tomar una bocanada de aire. El
olfato se presenta entonces como la primera forma de contacto entre las personas y su
entorno, al ser este un sentido inevitable de percibir y, por lo tanto, de sentir. La diversidad

de fragancias no se clasifica hasta después de haber sido olisqueadas.

El segundo obstéaculo esté relacionado con el lenguaje, cuando se usan las palabras para narrar
la percepcion de una fragancia, hay cierta reserva, se puede describir todo lo que acompaiia
a la experiencia sensorial, pero cuando es el turno del olfato, el retrato aromético se desdibuja.
Por ejemplo, ayer, al llegar al café, vi recargada sobre un plato una pera bosc de esas de color
pardo que a simple vista no te reclaman ser comidas. Me encontraba saciada, por lo que no
le puse atencion, continu¢ ignorandola hasta que, por el aburrimiento o el simple hecho de
que estaba ahi, a mi alcance, me dio curiosidad. Lavé su superficie con agua y, por un habito
que adquiri, la acerqué a mi nariz, esperando que me dijera algo que yo no sabia de ella. Una
nota afrutada surgio, le corté un pedazo, acepté su invitacion a ser descubierta, la volvi a oler.
La nota afrutada de la cascara permanecia, pero ahora se habia intensificado, olia dulce, muy
dulce, pero al mismo tiempo fresca, acuosa. Me pregunté si todas las peras olian igual, ;por
qué nunca antes me habia detenido a oler una pera? Porque me era tan dificil describir el

aroma que desprendia la fruta.

El tercer obstaculo es que se ha relegado el olfato como un sentido que no ayuda a conocer
mejor el mundo porque su objeto de estudio, en la mayoria de los casos, no tiene una forma
concreta, lo que inhalamos son vapores imperceptibles para la vista. Su falta de forma
complica su descripcion, porque estamos acostumbrados a describir lo que vemos u oimos,
incluso lo que sentimos al tacto o al gusto, pero cuando queremos describir a qué huele, nos
encontramos confundidos o sin palabras. “El lenguaje se esfuerza por quebrantar este

mutismo de modo que el olor sea nombrado, en la mayor parte de los casos, en funcion de su

17



causa o de sus efectos 0, mas exactamente, de su procedencia o de su caracter agradable o
desagradable” (Jaquet, 2016, p. 115). Nuestro mayor esfuerzo consiste en afirmar si es
agradable o desagradable, descripcion que parece simple o poco comprendida, algunos
aventureros asosiaran el olor con alglin otro aroma parecido o cercano. La habilidad de los
perfumistas consiste en descomponer el olor, escudrifiar qué aromas se encuentran en el
perfume. Como afirma Jaquet (2016) “Oler un perfume equivale a descifrar una lengua
olfativa” (p. 214). Sin querer los especialistas no solo desarrollan una habilidad sensorial,
sino también intelectiva cuando crean un nuevo lenguaje que esta relacionado con nombrar

lo que no se ve a simple vista.

Si se desmienten las creencias sobre la fisonomia de la nariz y se estudia la estructura del
olor incorporando un lenguaje que facilite la descripcion sensorial, inclusive si lo que se
percibe no tiene una forma so6lida, entonces se podria desarrollar una filosofia del olfato. Esto
nos permitiria conocer el mundo desde otra perspectiva, la relacionada con la nariz. Aunque
no se reflexione sobre esto, sabemos que no solo conocemos el mundo por medio del olfato,
sino que también lo codificamos, priorizamos ciertos olores sin algin motivo que el mero
disfrute. Se busca la alegria de la nariz. Escogemos a qué oler, intentamos personalizar
nuestro olor para que los otros nos conozcan o reconozcan. “La percepcion olfativa esta
impregnada de hedonismo en el hombre y puede dar lugar a una estética de perfumes o, por
lo menos, a la definicidon de un arte creativo” (Jaquet, 2016, p. 38). El olor atafie mas al sujeto
que huele que al objeto que desprende el olor. Hay una creatividad y receptividad en torno al
olor que no ha sido explorada. Las experiencias que son construidas para el deleite sensorial
pueden perder su encanto cuando algun agente invisible, pero perceptible por el olfato,
destruye la atmosfera. De manera natural, esperamos que el lugar donde vamos a deleitarnos
tenga un aroma agradable, ya sea al contemplar una pintura, escuchar una partitura o degustar
un alimento. Sin siquiera ponerle atencion al sentido del olfato, este nos acompafia y
permanece estimulando o fastidiando la experiencia estética.

Por poco que se eduque y cultive este sentido, dara lugar a un auténtico juicio
del gusto. A partir de ello, un grupo de perfumistas escribié un manifiesto
para que se reconozca la creacion de fragancias como una obra de arte
original. Los signatarios aspiran al “surgimiento de una perfumeria de arte y
de ensayo, cuya finalidad seria inventar y experimentar con nuevos conceptos
olfativos; una perfumeria modelo cuya riqueza de invenciones haria ascender
a toda la perfumeria. (Jaquet, 2016, p. 191).

18



El mundo se nos presenta sin quererlo y emitimos juicios respecto a €l. El olfato, al ser un
sentido del que no se puede escapar, como se expreso con anterioridad, con mayor motivo
actia bajo las mismas consideraciones que los otros sentidos, funciona como principio de
identificacion y de reconocimiento de las cosas y de los seres y puede ser una fuente de
deleite o desagrado. Por tal motivo, siempre que tenemos una experiencia olfativa, la
acompafiamos de un juicio de gusto, por falta de interés o conocimiento, los juicios suelen
ser parcos y simples, pero con el adecuado cultivo, los descriptores del gusto aumentan en la
memoria del sujeto que los estudia, los experimenta y los disfruta. La pregunta que sugiere
en su texto la filoésofa francesa es si “jEs posible elaborar categorias estéticas olfativas y
sustituir la expresion “esto huele bien” con la formula “huele bello”?”” (Jaquet, 2016, p. 191).
(Acaso la belleza como categoria estética es exclusiva de la vista y el oido? Normalmente
usamos expresiones como: jQué bella es la vista! o jQué melodia tan bella! Sin embargo,
cuando nos referimos al olfato, decimos jHuele bien! o en su etimologia latina, seria bene
que nos remite a cierta utilidad o beneficio. Seria un gran avance para la filosofia del olfato
referirnos a lo bello y no s6lo a bene. La categoria de belleza permite pensar la relacion entre
el sujeto y el objeto a través de la experiencia estética, y no solo sobre las categorias morales.
Teniendo en cuenta a Fichler (1995), la experiencia estética precede a la experiencia moral
(p.- 89), podemos saber que un aroma es bello mucho antes de saber si es bueno, si se suele

confundir lo bueno con lo bello, es por la ausencia de delimitaciones entre los términos.

Si la premisa que impide la consideracion de la perfumeria como arte original es el hecho de
que no hay una creatividad previa en la elaboracion de fragancias porque estas se capturan o
extraen de elementos existenes, esto se desmiente con la labor inventiva del perfumero.

La quimica por si misma nada tiene que ver con las preocupaciones estéticas.
El creador de perfumes es primero un compositor que inventa nuevas
combinaciones y que prueba su belleza. Retne y conjuga los elementos
olorosos para constituir una fragancia. (Jaquet, 2016, p. 195).

Por consiguiente, la creacion de una frangancia es el resultado de un conocimiento e ingenio
de los perfumistas, el mismo que necesita de una preparacion olfativa desarrollada. “Al igual
que todas las ciencias, la del olfato posee sus principios y requisitos. Su principio fundador

se basa en la proclamacion de la igualdad de los sentidos” (Jaquet, 2016, p. 210). En

19



conclusion, es necesaria la equidad de los sentidos para el desarrollo prospero de la

experiencia estética.

20



Infusion o té

El té es una bebida propiamente oriental que tiene una tradicion estético-ético-religioso que
se ha consolidado durante afios con la practica de la ceremonia del té. Aunque es muy
interesante la vision que se tiene desde las culturas orientales del té, como puede ser el
budismo o el taoismo, la limitacién que representa para un occidental hablar sobre practicas
milenarias en Oriente es evidente, puesto que la idiosincrasia de cada uno es distinta, por ello
no profundizaré en esos temas, s6lo expondré su existencia sin ahondar en ello. El té es una
bebida que es introducida a Occidente por el contacto con Oriente, aproximadamente en el
siglo XVI. No se sabe si fueron los holandeses o los portugueses quienes introdujeron el té a
Europa, y de esta forma se extendio hasta llegar a México con la conquista de los espafoles.
Nunca fue una bebida tan popular en Espaia, por lo que es de suponer que tampoco lo fue en

Meéxico y menos ahora con la propagacion de las bebidas azucaradas.

Nos apropiamos de la palabra té¢ y la convertimos en algo tnico, incluso algunos puristas
dirén que lo distorsionamos. Escribir¢ del té que no es té. Tenemos la costumbre de llamar té
a todas las hojas que colocamos en agua caliente, coloquialmente, es un brebaje curativo,
sobre todo difundido por las abuelitas, que lo recomiendan constantemente como remedio
casero. En nuestro hemisferio hay una cantidad sorprendente de tipos de té, de diferentes
plantas: t¢ de manzanilla, t¢ de menta, té de tila, t¢ de limon, etc. Debo desmentirlos, el
verdadero té proviene de un arbol que se conoce como camellia sinensis. Las infusiones que
se llevan a cabo con otro tipo de plantas no son tés, por lo tanto, es adecuado referirse a estas
ultimas como tisanas o infusiones. Lo que hicimos con el té es una sinécdoque que consiste
en la designacion de una cosa con el nombre de otra, aplicando a un todo el nombre de una
de sus partes, por ejemplo, cuando nos referimos a los mortales, en la mayoria de los casos
lo usamos como sindénimo de seres humanos, pero olvidamos que mortales se refiere a todo
aquello que esté sujeto a la muerte. El té es una parte de las infusiones, mas no todas las
infusiones son tés. En algunos contextos, el nombre es crucial para recuperar y mantener la
identidad y la herencia cultural, pero también el lenguaje solo cambia si los parlantes lo
adoptan. Es una recomendacién, cuando profundicemos en la tesis, podremos argumentar

por qué es importante ser fieles a los nombres que guardan los objetos.

21



En el presente texto hablaré de mi experiencia estética de beber infusiones con la intencion
de exponer porqué no deberia ser considerado unicamente como una bebida que alivia el
malestar, sino que, por el contrario es un brebaje que, aunque puede tener efectos curativos,
se ingiere porque se disfruta; para ello me basar¢ en la filosofia de Aristoteles para exponer
la diferencia entre lo bueno y lo bello con la ayuda de la interpretacion de Bayer con respecto

al libro de la Etica y la Retorica.

La elaboracion de la bebida requiere tiempo, si no se deja infusionar el tiempo necesario, no
tendra la misma impregnacion de las hierbas en el agua, lo cual impediria percibir de la
misma forma el aroma y el sabor, y si, por el contrario, se deja infusionar por mas tiempo, se
amargara. A diferencia de las bebidas que ya venden en las tiendas, la infusion se hace en el
momento. Fuentes (1999) menciona que “Si tiene usted prisa, almuerce en otro sitio; nuestra
cocina reclama tiempo” (p. 5). Lo mismo pasa con la infusion, su elaboracion, aunque es
sencilla, requiere de espera, puesto que no todas las plantas tienen el mismo tiempo de
elaboracién ni la misma temperatura a la que se debe preparar. Desde la filosofia de
Aristételes (2015) se puede decir que se requiere de un justo medio. “Los extremos parecen
opuestos entre si, porque el término medio no tiene nombre”. (v. 1125b — 24). No hay nombre
para definir cuando esta listo, s6lo sabemos a los extremos que no se debe acercar para que

su degustacion sea agradable. La mesura es importante en la espera de la preparacion de la

bebida.

El beber una infusion se ha vuelto un recuerdo de alivio en el sentido de que solo recordamos
que existe cuando tenemos algiin malestar; si nos duele el estdbmago, las recomendaciones
populares nos aconsejaran beber infusion de manzanilla, si tienes problemas para dormir o
quieres relajarte, deberias beber infusion de tila. Lo cual es cierto, algunas plantas tienen
efectos en nuestro organismo que, al ser ingeridas, pueden aliviar, pero lo cierto es que los
que beben pdcima por gusto no lo hacen para prevenir algin tipo de molestia a futuro o para
tener una alimentaciéon mas saludable, lo hacen por el gusto de disfrutar el sabor sutil que

tiene. Por lo cual considero pertinente la reflexion de Fuentes (1999):

22



La amenaza de la farmacopea’ es tan seria que hasta en paises habituados
a la buena mesa se dejaron oir recomendaciones de tal o cual platillo, fruta
o tubérculo por las vitaminas que contiene, no obstante que cualquier
hombre biennacido sabe que cuando su médico le recomienda vitaminas,
las podra comprar en la farmacia en forma de comprimidos, e
ingerirlas...Los seres realmente humanos se sientan a la mesa a gozar, no
a prevenir dolencias. (p. 12).
El gusto por cierta comida o bebida no deberia estar limitado a qué tantas propiedades tienen

o0 qué tan bueno es para la salud. Dificilmente pensamos en la tabla nutricional de los
alimentos, por lo menos en la mayoria de los casos a los que tengo conocimiento, le damos
aun mas relevancia a los sentidos que a un discurso logico del porqué deberia comer o beber
cierto alimento. Es curioso saber que quien se dedica a cuidar de tal forma su alimentacién
se pierde la parte estética del comer por remplazarla por la parte Util que el alimento
representa. No digo que hay que despreciar aquellos alimentos que son buenos, por el
contrario, considero que es el factor menos relevante a la hora de degustar el alimento o la
bebida. Bayer (1980) menciona que:

El valor consiste en la intensidad con la que cada ente realiza su fin propio.
De este modo, el bien puede ser doble: puede ser deseado por si mismo, en
si, sin interés, o para alguna otra cosa. El primero tiene mayor valor; el
segundo equivale a lo util. (p. 47).

El cuidado de lo que ingerimos es por un bien mayor, lo que reduce el comer a un medio para

llegar al fin, que en este caso es la salud. A lo que Aristételes (2015) escribié en su Etica que
“Lo mas hermoso es lo mas justo: lo mejor, la salud; pero lo més agradable es lograr lo que

uno ama*”

(v. 1099a -27). El té podra tener dentro de sus cualidades el aliviar el malestar,
pero desde una postura aristotélica ese no deberia ser el motivo por el cual la infusion es

agradable.

Si no es posible decir que la infusion es rica porque es buena, en el sentido de que es
saludable, se puede decir que lo bueno es distinto a lo bello, ;cudl es la diferencia entonces
entre lo bueno y lo bello? “La accidn es bella cuando su desinterés se presenta a todas luces,

fuera de la direccion y meta de la accion”. (Bayer, 1980, p. 48). El té es agradable en si

3 Farmacopea: se refiere a libros recopilatorios de recetas de productos con propiedades
medicinalesreales o supuestas.

* “Es una inscripcion que se encontraba en los propileos del templo de Leto en Delos..”
(Aristoteles,2015, p. 33) (trad. y nota al pie de Calvo, T. y Palli, J.)

23



mismo, no porque tenga un fin util, simplemente porque es delicioso. “El bien y lo bello se
diferencian por la contemplacion. Aristoteles sobrentiende que lo bello se contempla y el
bien se hace”. (Bayer, 1980, p. 48). Entendiendo contemplacion no sélo en la manera de
observar, sino en el percibir, es decir, en el conjunto de todos los sentidos. Yo no percibo o
contemplo de forma inmediata el bien que puede ocasionar el brebaje, pero si puedo

deleitarme, apreciar lo bello, es una experiencia que se vive en el momento.

La ética y la estética del filésofo macedonio tienen rasgos particulares que las unen, en el
caso especifico de la infusion, es buena y bella a la vez y por ello estas dos disciplinas se
encuentran en un punto, pero no en todos los casos es asi. Por eso Bayer menciona que “Sin
embargo, nos encontramos con la belleza aun en lugares en que no hay finalidad, o bien, si
en la concepciodn teleoldgica del universo nos enfrentamos a la belleza, la finalidad viene a
ser mero accesorio”. (Bayer, 1980, p. 48). Una no depende de la otra, que se den al mismo

tiempo es casualidad.

Durante todo el texto di por supuesto que el pseudo t¢ es bello, pero nunca expliqué por qué
lo doy por hecho. Mi agrado por ¢él, retomando lo que se ha dicho, no es porque sea bueno,
sino porque despierta en mi sensaciones de disfrute. La sutileza con la que rodea mi paladar
en esos momentos en lo que podria ser agua natural, pero no lo es porque tiene un aroma
peculiar, en ocasiones fresco y suave como a flores y otras veces punzante y acerbo como la
canela. Se piensa que es el aspecto lo que te invita a probar algo, en cambio, considero que
lo que te invita a probar algo es su aroma “La olfaccion de los alimentos excita las secreciones
salivales y géstricas que abren el apetito y favorecen la digestion”. (Fuentes, 1999, p. 20). La
infusién puede oler de cierta forma que cambia cuando le das el primer sorbo. Puede
desprender una fragancia ligera que en realidad tenga un cuerpo firme, como la jamaica, o al

revés, como la albahaca. La experiencia en conjunto del té es lo que me invita a probarlo.

En conclusion, la invitacion de beber infusiones no deberia ser ponderada por generar un bien
al evitar las dolencias o achaques que tengas, por el contrario, si quieres que alguien pruebe
la infusion, has de seducirlo con el aroma, con eso bastara. No se lo vendas como remedio, a

lo que lo asociard serd un mero farmaco en vez de reconocerlo como una experiencia estética.

24



INTRODUCCION GENERAL

Esta introduccion general es el puente entre los preliminares y la tesis, aunque la tesis tiene
objetivos claros sobre las pretensiones y alcances de la investigacion, que a continuacioén
expondré, mis preocupaciones originales que se describieron en los preliminares siguen
latentes y fueron una motivacion importante para querer ahondar en la filosofia del té. Bajo
la interrogante de si podemos o no pensar lo que ingerimos, retomo la frase de Racionero
(2019):

Me gusta considerar los sentidos como medios de poner el mundo exterior
dentro de nosotros; la vista tiene el mayor alcance porque distingue lo lejano;
el oido le sigue mas despacio, como el trueno al rayo; luego el olfato, que
capta a unas docenas de metros; el tacto, que necesita la proximidad del
contacto, y finalmente el mas intimo de todos los sentidos, el gusto, que
ingiere aquello que desea conocer y lo hace carne de su carne en un
canibalismo amoroso. (p. 111).

Ingerimos lo que queremos conocer, es la forma en que podemos descubrir la textura, la
temperatura, el sabor y el beneficio o maleficio de sus componentes a nuestra salud. Lo
atrapamos en una cueva llamada boca para hacerlo parte de nosotros, y lo que sabremos
después de degustarlo es algo que no podemos olvidar aunque asi lo desearamos, cada bocado
nos hace mas sabios. La relacion del conocimiento con el sentido del gusto es tan antigua
como el origen de la palabra. En la etimologia latina, la palabra sabor y saber provienen de
la misma raiz, sapere, que significa tener inteligencia, el saborear, al final, es conocer. No
me gustaria que este cuestionamiento se perdiera de vista durante el desarrollo de la tesis,

porque, sin importar cudndo sepamos, hay cosas que solo podemos entender al probarlas.

El ensayo sobre la infusion es un preambulo que sirve principalmente para distinguir las
tisanas o infusiones del t¢, gracias a esta aclaracion sabemos cual es la diferencia y estamos
preparados para abordar la filosofia del té. Antes de preguntarnos si es posible hablar de una
filosofia del té, es importante esclarecer que hay una filosofia oriental que permite el
desarrollo y la transformacion de la ceremonia del té. Un dilema que ha acompaifiado a la
historia de la filosofia es que no se puede hablar de filosofia oriental. Este problema
permanece por el supuesto de que todo lo que se hace en ubicaciones ajenas a Occidente es

considerado historia del pensamiento y no filosofia. No podemos estar menos ensimismados

25



al considerar que solo una parte del planeta puede hacer filosofia. Parte del trabajo que se
realizard en este texto es desliar esta conjetura con ejemplos de las sentencias de las filosofias

china y japonesa y su respectiva profundizacion en sus explicaciones.

El conocimiento que tenemos sobre Oriente es limitado, esto se debe principalmente a las
barreras del idioma. En la cultura popular, sabemos cosas genéricas sobre Asia Oriental,
como sus proverbios cortos, la influencia de la meditacion, el minimalismo, las artes
marciales, la caligrafia, el uso de los palillos en su gastronomia, la tecnologia y, por supuesto,
el té. Reconocemos e implementamos la practica de beber t¢, pero desconocemos el sustento
conceptual que guarda la ceremonia del té. El problema general o a grandes rasgos que
pretende exponer esta tesis es que no se han estudiado las semejanzas y diferencias sobre la
posicion filoséfica que ocupa el té en las filosofias china y en la filosofia japonesa. Los
problemas especificos son el desconocimiento de la filosofia china en sus hitos histéricos y
el sitio filosofico que ocupa el té€ en ella, de la misma manera el desconocimiento de la
filosofia japonesa en sus hitos historicos y la posicion filosofica que ocupa el té. Por tal
motivo, la pregunta principal es qué diferencias y semejanzas hay respecto a la concepcion
del t¢ en la filosofia japonesa y china. Para eso nos apoyaremos en dos textos que funcionan
como pilar de la tradicion del té de cada cultura, como lo es el Cldsico del té de Lu Yuy el

Libro del té de Okakura Kakuzo.

Por ende, es necesario contestar a las preguntas especificas de cuales son los hitos de la
filosofia china en su historia y qué puesto tiene el té en ella a partir del texto de Lu Yu. Esta
pregunta se desglosa en el primer capitulo. En ese apartado se expondra la cosmovision china
resaltando la mitologia, se describiran dos mitos, uno sobre Shennong y el fortuito
descubrimiento del té, y el segundo mito es sobre la creacion de la humanidad por medio de
las hojas de té. También se hablara del I Ching o libro de los cambios como texto de consulta
de los sabios. Las filosofias que se describiran son el confucianismo con los valores éticos
que propone, como la benevolencia, el principio de zhong shu y la correspondencia de los
nombres. El taoismo con los conceptos de cambio y permanencia, la ley de los opuestos
complementarios, el wuwei y la naturaleza como fuente de conocimiento. Finalmente, el

budismo chan, con el concepto de silencio, el de vacio y la meditacién como nociones

26



esenciales para la comprension del texto de Lu Yu. Se abordara la vida del maestro chino del
té y su libro El clasico del té, se reconocerd su aportacion a la ceremonia del té con la
presentacion de la figura del maestro del té. Lu Yu preparard las bases para el
perfeccionamiento de la ceremonia del té, incorpor6 los valores de las doctrinas filosoficas,
resaltando la armonia de los taoistas, el amor al orden del confucianismo y la contemplacion
del budismo chan, describid la primera receta de té y los valores a los que remite el consumo

de té.

El segundo capitulo trata sobre la cosmovision japonesa, resaltando la mitologia, el
descubrimiento del té por el monje budista Durama y la relacion que guarda el té con el
budismo chan, la meditacion, los samurais, el jardin, y con esto los valores de servicio,
ensenanza e iluminacion budica, pasando por las doctrinas filosoficas que permitieron el
desarrollo del texto de Okakura Kakuzo, como lo son el zennismo, el shintoismo, los valores
estéticos como el wabi, yugen, la sencillez y la belleza. En este apartado se pretende contestar
a la pregunta especifica: ;cudles son los hitos de la filosofia japonesa en su historia y qué
puesto tiene el té en ella a partir de Okakura Kakuzo? Esto es fundamental para sentar las
bases de una filosofia del té. A diferencia de sus antepasados, Okakura hace una recopilacion
de los principales exponentes de la ceremonia del té, ayuda a dar a conocer la importancia
del primer maestro de té de origen japonés, Sen No Rikyu, logra desglosar la ceremonia de
té por medio de conceptos como el vacio y la sombra como puente para reflexionar, la
repeticion de la preparacion como via del perfeccionamiento estético, lo incompleto y la

simpleza como sin6nimo de belleza.

Estas preguntas sentaran la base para el desarrollo del tercer capitulo de la investigacion que
pretende analizar qué semejanzas y diferencias hay respecto al puesto que ocupa el té en las
filosofias china y japonesa. El tercer capitulo consiste en hacer un analisis comparativo entre
los dos textos, resaltando la relacion entre ambos. El objetivo especifico del primer apartado
es reconocer los hitos de la filosofia china en su historia para comprender el puesto filosofico
del té en ella (filosofia china) a partir del libro Cha Jing de Lu Yu. El objetivo especifico del
segundo apartado es reconocer los hitos de la filosofia japonesa en su historia para

comprender el puesto filoséfico del té€ en ella (filosofia japonesa) a partir del libro E/ libro

27



del té de Okakura Kakuzo. Estos dos apartados previos son necesarios para poder realizar el
ultimo apartado, el objetivo general es comparar los textos del té de ambas culturas,
destacando las semejanzas y diferencias. Resaltando el sitio filosofico del t¢€ en las filosofias
china y japonesa a partir de la revision de sus hitos histéricos y el analisis de un caso: Lu Yu

y Okakura Kakuzo.

La hipotesis o supuesto que guia esta investigacion es que hay semejanzas y diferencias
respecto al espacio que ocupa el té en las filosofias china y japonesa en orden a las formas
de preparacion, el sentido ético y estético que tiene para quien lo prepara, la ornamentacion
de la casa de té y sobre todo los conceptos que sustentan la ceremonia de té y permiten que
se le considere como una filosofia del té. Suponemos que es necesario estudiar ambas
corrientes de pensamiento en conjunto porque una no podria comprenderse sin la otra, tienen
una gran influencia cultural y comercial. El beneficio de llevar a cabo este estudio
comparativo es identificar los hitos de las filosofias china y japonesa en su historia y ubicar
la funcion filosofica del té en su estructura del pensamiento, que servird para ampliar nuestro
conocimiento sobre la filosofia china y japonesa. Comparar dichas filosofias tiene también
como beneficio el que podamos reconocer si hay o no una influencia de ambas culturas en el

pensamiento occidental.

28



LA FILOSOFIA CHINA Y EL TE

Cosmovision, Mitologia y el I Ching

Si nos diéramos a la tarea de definir qué es la cosmovision, podriamos recurrir a su
etimologia. Es una palabra compuesta por dos étimos: xdouog que significa mundo, y visio,
vision. Estriba en la contemplacion u observacion del universo. Se construye una
cosmovision cuando tratamos de dilucidar los sucesos que captamos, es la forma en la que
entendemos el mundo. Cada cultura genera historias, relatos, ritos e incluso comportamientos
para explicar el porqué y el para qué de los fendmenos que nos rodean. Estas explicaciones
no siempre son logicas. Sin embargo, ayudan a formar la identidad de un pueblo y a esbozar
las nociones prefilosoficas. De tal forma que es relevante contextualizar al lector sobre las

cosmovisiones chinas. En especifico, los relatos que guardan relacion con el té.

Para poder hablar del té y su aparicion en China, es necesario hacer referencia a un elemento
dentro de su cosmovision, como lo es su mitologia, en especifico al mito del té. Podriamos
evitar mencionarlo, pero considero que seria un error no rastrear e investigar los conceptos
fundamentales de la filosofia del t€ que se encuentran en sus relatos primigenios. Los mitos
fungian como narraciones que moldeaban a la sociedad, explicaban sucesos o
acontecimientos, concedian un sentido a la existencia humana y proporcionaban valor a
expresiones propias de la cultura. En el caso especifico del té, es un respaldo prosistico de
las creencias o practicas que hasta el dia de hoy se conservan en el ritual. En los siguientes
parrafos, expondré dos mitos sobre el té para desglosar los elementos que traspasaron el

tiempo y se colocaron en su filosofia.

Un dia, el Emperador Yan, o también conocido como Shennong, recargd su espalda en el
tronco de un arbol, permitiendo que la sombra de este lo cubriera, mientras sostenia un tazon
de agua caliente. EI movimiento del viento facilitd que las hojas del pequeno arbol se
desprendieran y sobrevolaran hasta llegar a posarse sobre la taza que el emperador sostenia.
Después de unos minutos, el aroma que liberaban los aceites esenciales de las pequenas

laminas verdes cautivé al soberano. En ese tiempo, toda agua que fuera a ser ingerida debia

29



ser previamente hervida por motivos de sanidad, para evitar dolencias estomacales. Este

hébito se ha conservado como parte primordial para la elaboracion del té.

Shennong se divide en dos sinogramas, el primero, sheng, significa dios y nong significa
agricultor; normalmente se traduce como labrador divino. Aquel que hace brotar vida de la
tierra. Existen otras divinidades relacionadas con la agricultura, pero sin duda este es el mas
conocido y difundido por su tradicion oral. Su madre era una mortal y su padre un dragon,
por eso se representa con cabeza de dragon y cuerpo de humano. Después de tres dias de su
nacimiento ya podia hablar, a los cinco dias podia caminar y a los siete dias ya sabia todo
sobre la siembra. Diferencio el tipo de tierra segun su calidad: seca o himeda, fértil o infértil
y baja o alta. Desde su origen, la agricultura es un aspecto fundamental en la constitucion de
China.’ El fue el encargado de entregar a los humanos los cinco granos esenciales para su

alimentacion: el arroz, el frijol, el trigo y dos tipos de mijo.

Otra version del mito del té tiene pequenias variantes, que se relacionan con la funcién
medicinal del té. Antes, los hombres sufrian de envenenamientos y enfermedades, porque su
dieta se basaba en el consumo de insectos como las avispas o gusanos, como fuente de
proteina, y de la ingesta de frutos. Shennong se dio a la tarea de ayudar a la humanidad,
probando todas las plantas que hallaba a su paso y catalogdndolas entre comestibles y

venenosas.

Shennong was very uncommon because he had a crystal stomach, and he
could see clearly everything and every change in his internal organs. The first
plant he tasted was a piece of green leaf. After he ate it, he found that it
cleaned everything up and down in his stomach. Since it went up and down
in his internal organs like it was going on a tour of inspection, Shennong
named it cha (literally meaning “inspection”). People later incorrectly called
it cha (meaning “tea”; the same phonetic sound, in this case cha, but with a
different character). (Yang et al., 2005, p. 195).

Shennong era atipico porque tenia un estomago de cristal, y podia ver
claramente cada cambio en sus 6rganos internos. La primera planta que prob6
fue un pedazo de hoja verde. Después de comerlo, descubrié que limpiaba
todo su estomago. Como subia y bajaba en sus 6rganos como si fuera un

5 Actualmente, este pais ocupa el primer lugar en producion agricola en el mundo.

30



recorrido de inspeccion, Shennong lo llamoé cha (literalmente "inspeccion").
La gente lo llamo6 incorrectamente cha (que significa "té"; el mismo sonido
fonético, en este caso cha, pero con un caracter diferente). (traduccion).

Los brotes del té en la gastronomia china, a diferencia de lo que se menciona en la cita, no se
mastican ni se devoran, s6lo se beben. Incluso en la actualidad, con el avance en la creatividad
culinaria y la globalizacion de la agricultura, los cultivos de té no se mascan, s6lo se toman.
Cuidan que la planta no sea desvirtuada por los dientes con el choque constante de las muelas.

Incluso se cuida que la planta sea recolectada a mano para evitar el corte de la hoja.

Conforme al relato, el t¢ limpia el estdmago, evitando la intoxicacion del cuerpo por el
contacto con las hierbas. Actiia como una especie de purificador de toxinas, en oposicion al
veneno, es el antidoto. Culturalmente, el té es curativo; hay pocas investigaciones al respecto,
pero es una creencia propagada que se remite a su mitologia. Sin embargo, me interesa
rescatar la nocidn de inspection. jPor qué los ancestros insintian que el cha tiene la capacidad
de inspeccionar? ;A qué se referia Shennong cuando lo nombr6 (jidnchad)? La inspeccion
consiste en examinar o detectar el error o defecto. Una planta por si sola es claro que no
puede distinguir entre lo que envenena y lo que cura; ;puede ayudar al humano a llevar a
cabo una auditoria? ;Se bebe para obtener claridad? ;Esté relacionado con reconocer lo malo

de lo bueno?

El arquetipo de una dinastia perfecta tomo fuerza en la civilizacion china con la figura del
Emperador Yan, al ser considerado como un soberano amable que atendia las solicitudes de
su pueblo y priorizaba el bienestar de la humanidad. Se ocup6 de proporcionarles todos los
elementos necesarios para ser autosuficientes, como herramientas de cultivo y riego, asi
como transmitirles los conocimientos sobre herbolaria. En un pasaje del libro, Yang
menciona que:

Shennong’s time” even became a symbol of the ideal dynasty and golden era
in mythical ancient Chinese history. This era was thought to be happy,
peaceful, stable, and self-sufficient. According to Zhuangzi, the Shennong
era was so fantastic that when people slept, they were very quiet; when they
were awake, they were happy. (Yang et al., 2005, p. 194).

El tiempo de Shennong incluso se convirtio en un simbolo de la dinastia ideal

y la era dorada en la antigua historia china. Se pensaba que este periodo se
caracterizaba por ser feliz, pacifico, estable y autosuficiente. Segun

31



Zhuangzi, la era de Shennong fue tan fantastica que cuando la gente dormia
estaba muy tranquila; cuando despertaba, estaba feliz. (traduccion).

El estado idilico por excelencia, en China, es el periodo de los tres augustos y los cinco
emperadores. Es la época perfecta para vivir. Los ciudadanos eran felices; nada los
atormentaba; disfrutaban de una vida calmada, tranquila, dichosa. Incluso se percibe cierta
afioranza a un momento primigenio. Como si lo mejor ya hubiera sucedido y sélo quedara el
recuerdo y las ganas de regresar a ese momento. Este pasaje refleja como dentro de la

cosmovision china asocian la felicidad con la quietud y la tranquilidad.

La mitologia china es extensamente rica, esto se debe a que posee alrededor de cincuenta y
seis grupos étnicos. No hay un mito de creacion unitario; al contrario, cada region tiene su
propia cosmogonia. Otro mito poco difundido en los textos sobre mitologia china sobre el té
es el relatado por los De’ang, grupo étnico originario del suroeste de China:

Humans were transformed from plants. A creation myth of the De’ang ethnic
people in Yunnan Province describes that 102 tea leaves went around and
around in the air for 30,000 years and then metamorphosed into fifty-one
young men and fifty-one girls. (Yang et al., 2005, p. 21).

Los humanos fueron transformados desde las plantas. Un mito de la creacion
del pueblo étnico De'ang en la provincia de Yunnan describe que 102 hojas
de t¢ se movieron dando vueltas y vueltas en el aire durante 30.000 afios y
luego se transmutaron en cincuenta y un hombres jovenes y cincuenta y una
mujeres. (traduccién).

El origen de la humanidad para esta etnia descansa en la preparacion de una bebida. Al igual
que el mito de Shennong, el viento es fundamental para descubrir el té, y de la mano se
encuentra el olfato. Aunque no lo escriben textualmente, sin el olfato los hombres no
hubieran descubierto las propiedades de esta planta. Antes de probarla, la percibieron por su
fragancia. Las hojas se dividen en partes proporcionales entre hombres y mujeres; esto es
relevante porque mds adelante esta dualidad complementaria que mantiene el equilibrio

configurard toda la cosmovision china expresada en la union del yin y el yang.

El yin-yang es un concepto que retne la fuerza masculina y femenina, lo claro y lo oscuro,

el cielo y la tierra. Algunos autores escriben que es un concepto de base taoista, pero hay

32



libros més antiguos que el Tao Te Ching que ya lo utilizan, como lo es el Libro de las

mutaciones.

El I Ching® es uno de los libros mas antiguos de la humanidad, conforma parte esencial de la
cosmovision china. Pertenece al compendio de los seis libros clasicos en la literatura
ancestral china. Se desconoce el autor y el afio en el que se escribid, pero se especula que
sufridé correcciones al pasar por las escuelas, principalmente por el confucianismo y el
taoismo. “Ademas, es un libro acogido, venerado y empleado por todas las escuelas clasicas
de pensamiento” (Garcia-Noblejas, 2017, p. 87). La finalidad del Libro de las mutaciones
era reflejar como suceden los cambios en el universo, para orientar a la persona que lo
consultara, y asi esta tomara la decision mas apropiada.

En la China antigua, uno se acercaba al Libro de los cambios porque tenia una
inquietud concreta; por ejemplo, cuando le inquietaba saber como seria la cosecha,
como le iria en la caceria del dia siguiente o como le iria si construia un puente. Y el
Libro de los cambios le contestaba. (Garcia-Noblejas, 2017, p. 10).

Se utiliz6 principalmente como ordculo. Se acudia para saber el destino de seres queridos o
el sino del imperio. Su forma de interpretarlo cambidé conforme al paso del tiempo; la forma
mas austera de interpretarlo consistia en abrir una pagina y leer lo que el libro estuviera
dispuesto a decir. El Libro de los cambios originalmente constaba de 8§ trigramas, la
ilustracion de abajo muestra los 8 trigramas originales, las lineas truncas que simbolizan el
yin y las completas que representan el yang, superpuestas unas con otras hasta formar tres
lineas. La combinacion de los 8 hexagramas dio origen a los 64 hexagramas, cada hexagrama,
desde el 1 hasta el 64, tiene un pasaje poético estilizado similar a un adagio. Los pasajes del
I Ching no ofrecen una respuesta directa a la pregunta, sirven de punto de concentracion hasta
que el curso del pensamiento y la contemplacion resulte claro. Es decir, que el lector debe
interpretar lo que el adagio dice. El Libro de los cambios fue estudiado y consultado por

pensadores posteriores, como examinaremos en el apartado de Lu Yu.

%1 Ching es también conocido como: El Yijing, Libro de los cambios o el Libro de las mutaciones

33



= | 1 | 34 26 | 11 | 9 | 14 | 43
== | 25 | 51 27 | 24 | 42 | 21 | 17
= | 6 | 40| 29| 4 | 7 |59 ]| 64 | 47
== [ 33|62 (39|52 15|53 | 56|31
== |12 16| 8 | 23| 2 |20]35]| 4
= | 44 | 32|48 | 18 | 46 | 57 | 5 | 28
== |13 |5 | 63| 22|36 37| 30| 49
= | 10 | 54 | 60 | 41 | 19 | 61 | 38 | 58

Hlustracion 1 Tabla de hexagramas

Nota: Titulo: Tabla de hexagramas Afi0:2017 Autor: Gabriel Garcia-Noblejas p. 17

34



Confucianismo, taoismo y budismo chan

A la pregunta de si se puede hablar de filosofia china y a la problemadtica que esta suscita,
entre aquellos que consideran que la filosofia es propiamente de Occidente y el conocimiento
que surge en otras latitudes no es filosofia, si acaso un tipo de sabiduria ancestral. Youlan

escribe que:

En cuanto a mi, llamo ‘filosofia’ al pensamiento sistematico y reflexivo sobre
la vida. Toda persona estd inmersa en la vida. Pero no son muchos los
individuos que piensan reflexivamente sobre la vida, y son menos los que
reflexionan sistematicamente. Un filosofo tiene que filosofar; es decir, tiene
que pensar reflexivamente sobre la vida, y luego expresar sus ideas en formas
sistematicas. (Youlan, 1989, p. 16).

Siguiendo la definicion de Youlan sobre filosofia, concuerdo con que la filosofia debe ser

reflexiva. Por pensamiento reflexivo entendemos que es la accion de cavilar nuestras ideas,

resaltando que es un ejercicio que regresa sobre uno mismo y engloba todos los &mbitos que

intervienen con la existencia.

Los términos filosofia y religion pueden tener significados diferentes dependiendo del
pensador al cual se consulte. Youlan considera que la filosofia se caracteriza por ser un
pensamiento sistematico y reflexivo sobre la vida, como se expuso en la cita anterior. Por
otro lado, la religidon, aunque también tiene que ver con la existencia, se caracteriza por tener
supersticiones, dogmas e instituciones. Esto no quiere decir que las religiones no puedan
tener principios o fundamentos filos6ficos. Una diferencia entre religion y filosofia se da, por
ejemplo, en el taoismo. Youlan (1989) menciona que “El taoismo como filosofia ensena la
doctrina de seguir a la naturaleza, mientras que el taoismo como religion ensefia la doctrina
de trabajar contra la naturaleza” (p. 17). Los escritos de religion taoista hablan sobre la
conquista de la naturaleza; en cambio, los textos de filosofia taoista hablan del curso de la
naturaleza y como seguir o dejarse guiar por ella. En el caso del budismo sucede algo similar,
incluso los nombres que reciben son distintos, el budismo como filosofia se llama fo xue y la
religion fo jiao. Por eso es necesario no confundir las doctrinas filos6ficas con los postulados

religiosos. Aunque estos tengan el mismo nombre, su enfoque puede ser totalmente opuesto.

35



Aclarando lo anterior, podemos dar comienzo a la exposicion de las doctrinas filosoficas
principales de la filosofia china. Los historiadores han recopilado y clasificado a los
pensadores y sus seguidores, obteniendo un total de cien escuelas, para los propdsitos de este
trabajo, so0lo haré referencia al confucianismo, taoismo y budismo. La palabra jia es traducida
por escuela en este caso, pero tiene otros significados dentro del uso cotidiano del término.
“La palabra “escuela” en este capitulo es una traduccion de la palabra china jia, que al mismo
tiempo es usada para denotar “familia” o “casa”. Por tanto, sugiere algo personal o privado”
(Youlan, 1989, p. 56). La primera escuela, por cronologia, es yin yang jia o escuela yin yang,
que recibe su nombre del yin, que es el principio femenino, y el yang, que es el principio
masculino. Es una escuela de cosmologos que creian que la combinacion de estos dos

producia todos los acontecimientos del universo.

La segunda escuela lleva por nombre ru jia o escuela de los literatos, conocida como la
escuela confuciana. Se conoce por este nombre gracias a su mayor exponente, Confucio. Este
es su nombre latinizado. En China lo conocen como Kong Zi. Naci6 en el reino Lu alrededor
del afio 551 a. C., sus antepasados habian sido miembros del imperio Song. Debido a algunas
dificultades politicas, su familia perdio el titulo de nobleza y emigraron a la provincia de Lu.
Durante su juventud fue pobre, gracias a su esfuerzo logr6 ser un funcionario de alto rango
del gobierno de su provincia. Después fue exiliado, y finalmente pudo regresar tres afios antes

de su muerte en el 479 a.C.

Kong Zi fue el primer maestro del que se tiene registro dentro de la cultura china. Tenia
varios discipulos a los cuales instruia durante sus viajes. Algunos les adjudican la escritura
de seis obras clasicas, entre ellas los Anales de primavera y otorio, pero realmente no se puede
comprobar. Sin embargo, la recopilacion de datos que hicieron sus discipulos sobre su vida
sugiere que no escribio. “Confucio no tuvo nunca la intencion de escribir personalmente algo
para las generaciones futuras” (Youlan, 1989, p. 60). Las seis obras cldsicas existian antes de
Confucio. Estas obras fueron la base de la educacion aristocratica durante la dinastia Zhou.
Recordemos que los ancestros del maestro Kong eran parte de la nobleza, por eso sabia o
conocia estos libros. Cuando ensefiaba las obras, daba su propia interpretacion, por lo que no

solo es un precursor de las obras ancestrales, sino un intérprete y pensador.

36



Para los confucianos es importante la exactitud de los nombres (zheng ming), es decir, lograr
que los objetos tengan concordancia con el significado de sus nominativos. Cada nombre
debe corresponder con la realidad, el gobernador debe comportarse como gobernador, de lo
contrario, no estaria honrando su nombre, y sucesivamente el padre o el hijo. “Cada nombre
tiene ciertos significados que constituyen la esencia de la clase de cosas a la que ese nombre
se aplica. Tales cosas, por consiguiente, deben concordar con su esencia ideal” (Youlan,
1989, p. 62). Las palabras guardan una esencia, esencia que debe respetarse, si, por el
contrario, no se actua en conformidad, no debe llamarse de tal modo. Confucio es estricto en
esta postura, sobre todo porque los apelativos denotan relaciones que guardan deberes
sociales. El confucianismo se esforzé por explicar la importancia de los nexos sociales padre-
hijo, gobernante-ciudadano, maestro-discipulo, como pilar del orden social. Incluso el orden
social influia en la jerarquia de valores. Bauer (2009) escribe que: “El amor a la verdad tenia
que retroceder, por tanto, frente a otros valores, como el amor a los padres” (p. 68). Para
ellos, la familia debe vivir junta; esto refuerza la economia y la unién entre ellos. Por la

misma razon se estableci6 el culto a los antepasados.

Dentro de las virtudes que orientan el actuar de los individuos, Confucio pondera la
benevolencia (ren) y la justicia (yi). “La justicia es el ‘deber ser’ de una situacion...Cada uno
en la sociedad tiene ciertas cosas que debe hacer y que deben ser hechas por ellas mismas
porque es moralmente correcto realizarlas” (Youlan, 1989, p. 63). El autor define la justicia
como la obligacion de cada integrante de la estructura social a conducirse segtin los preceptos
morales. Si las acciones son guiadas en beneficio individual, entonces se considera que se
hace por provecho (/7). El concepto ji y ren estan relacionados porque cuando un padre actia
como debe, es decir, actia con justicia, también actiia con benevolencia.

La esencia formal de los deberes del hombre en la sociedad es su ‘deber ser’,
porque todos estos deberes son los que se deben cumplir. Pero la esencia
material de estos deberes es ‘amar a otros’, o sea, ren o benevolencia.
(Youlan, 1989, p. 63).

La benevolencia puede ser entendida como la propension afectiva para con otros, en la cita
anterior explicitamente se expresa como amar a otros, una accion humanitaria. Los que se
esfuerzan por cumplir sus responsabilidades lo hacen por dos motivos; el primero es que es

su labor existencial y el segundo es que aman a sus conciudadanos. Cuando Confucio exhorta

37



a sus oyentes a ser hombres de ren, se refiere a que sean hombres de virtud porque la

benevolencia es la conjuncion de todos los valores. Siempre en miras de obrar con simpatia.

La préactica ren tiene su fundamento en el principio zhong y shu, este principio se divide en
dos partes, una positiva y otra negativa, zhong, que significa equidad, y shu, que significa
altruismo. La equidad corresponde a comportarse con otros como te gustaria que se
comportaran contigo. El altruismo, que seria la parte negativa, estipula que no hagas con los
demas lo que no quieras que te hagan. Los confucianos posteriores se refieren a este principio
como principio de mediacion o de justo medio, a grandes rasgos, consiste en regular la
conducta de uno mismo teniendo en consideracion a los demas. “En cada caso, el cuadro de
mediacion para determinar la conducta estd en uno mismo y no en otras cosas” (Youlan,
1989, p. 65). La exigencia que se proyecta a los demas estd determinada por la exigencia de

lo que uno mismo esté dispuesto a dar.

Siguiendo el orden cronolédgico de la exposicion, la sexta escuela es tao de jia o escuela de
la via, popularmente llamada escuela taoista. Se piensa que los primeros taoistas fueron
ermitaios, hombres que vivian alejados de las grandes urbes y que pasaban largas temporadas
sumergidos en la naturaleza. Su mayor representante es Lao Tse, conocido también como
Lao Zi. Sobre la vida de Lao Tse se sabe poco o casi nada. Algunos autores lo consideran
contemporaneo de Confucio, otros aseguran que es posterior. Su obra principal, el Tao Teh
Ching, consta de 81 capitulos breves y es considerada una de las primeras obras filosoficas
de China. Por lo pequefio y misterioso de los pasajes, las traducciones han generado diversos

comentarios.

Acerca de la permanencia y el cambio, o también nombrados los conceptos de ser o no ser,
son introducidos por primera vez por los taoistas, ellos aceptan ambas vias. “La palabra
invariable es una traduccion del caracter chang, que también puede ser traducido como eterno
o duradero” (Youlan, 1989, p. 131). Las cosas cambian, pero la ley que rige este cambio es
invariable. Es decir, la pluralidad de elementos que se encuentran en el mundo son volatiles,
mientras que el 7ao es inamovible. Lo Unico certero es que nada dentro de la naturaleza

permanece igual por la eternidad. Una regla que rige este movimiento es la reversion, que

38



consiste en que si se llega al extremo de un movimiento, inevitablemente se revertird hasta
convertirse en su contrario. Los taoistas estiman que para comprender el cosmos primero se
debe indagar la relacion de opuestos. Los contrarios se explican en complicidad, por ejemplo,
ser flexible o maleable es la forma de permanecer fuerte. Bauer (2009) establece una relacion
entre la escuela del yin yang y la escuela taoista cuando afirma que: “En Laozi se halla
también una influencia mas profunda de la filosofia dualista del yin y el yang y con ello,
desde un primer momento, un fundamento teérico mas claro” (p. 102). Cuando Bauer
menciona la influencia de la escuela yin yang, se refiere a que Lao Tse recupera la dualidad

para explicar el movimiento del tao.

La figura del ciudadano ideal, que ya estaba preconfigurada desde la filosofia confuciana,
toma otra interpretacion en la filosofia taoista. Bauer (2009) escribe que el “Ser humano
verdadero zhenren... hacia referencia al ser humano natural, originario, no instruido, en el
que nada estd hecho precisamente porque ¢l rinde homenaje al no obrar wu wei, al obrar
inconscientemente y carente de objetivo” (p. 98). Para los taoistas, la naturaleza genera su
propio conocimiento y el ser humano forma parte de la naturaleza, por tal motivo, no es
necesario que se esfuerce en exceso por instruirse porque ya cuenta con el conocimiento de

la naturaleza, simplemente debe dejarse guiar.

El principio del wuwei estriba en no actuar a capricho o de forma arbitraria. En ocasiones se
traduce como no hacer nada, pero realmente es hacer menos o hacer lo justo. “Si se hace mas
de lo necesario, se tendra algo excesivamente trabajado, lo que podria ser peor que no hacer
nada en absoluto” (Youlan, 1989, p. 135). El taoismo busca la naturalidad del quehacer
humano, se opone a la artificialidad. Encuentra en el esfuerzo desmedido un signo de ir en
contra de las condiciones naturales, es como intentar controlar el clima, incluso el deseo de
que pare la lluvia representa un capricho. “La gente ha perdido su original de porque tiene
demasiado deseo y demasiados conocimientos. Al satisfacer sus deseos, la gente esta
buscando felicidad. Pero cuando trata de satisfacer demasiados deseos, obtiene un resultado
contrario” (Youlan, 1989, p. 135). Cuando el autor escribe de hace referencia a un concepto
dentro del taoismo que expresa el motivo o razén de ser de las cosas, o virtud. Por lo que la

cita a grandes rasgos explica que los hombres han perdido su razon de ser por sus deseos,

39



incluso el conocimiento es un deseo que no se sacia. Los taoistas poetizaron la sencillez de
la sociedad antigua, la inocencia infantil y la admiracion del agricultor por el cultivo. Para
ellos, la fuente de la felicidad humana se encuentra en la vida campirana. El propdsito de los

hombres sabios es llegar a una identificacién de si mismos con la totalidad del universo.

Una diferencia entre ambas doctrinas es que los taoistas ensefiaban el principio de wuwei o
hacer menos, mientras que los confucianos el principio de no hacer por nada. Los confucianos
piensan que el no hacer no es factible porque todos los hombres tienen algo que deben hacer.
Sin embargo, lo hace por nada porque no actia para obtener algun resultado. “Conocer el
ming significa reconocer la inevitabilidad del mundo como existe y, por lo tanto, hacer caso
omiso del éxito o fracaso externos” (Youlan, 1989, p. 67). Conocer el ming destino consiste
en aceptar el rumbo o camino sin tener miedo a la derrota o ansias de fortuna. Solo se hace

lo que se debe hacer sin esperar algo a cambio, por lo tanto, se hace por nada.

Otro aspecto en el que difieren es el referente a los nombres. Para los confucianos, todo tiene
un nombre que lo liga con la esencia o su sentido de ser, mientras que los taoistas consideran
que el tao no puede ser nombrado, incluso cuando se le denomina o traduce como camino.
Debemos evitar adjudicarle atributos por medio de nombres. El tao viene siendo un
nominativo para no nombrar. Pero la diferencia principal se encuentra en las virtudes. “Lao
Zi... desprecio las virtudes confucianas de la benevolencia y la justicia, porque segun ¢€l,
estas virtudes representan una degeneracion desde el fao y el de” (Youlan, 1989, p. 136).
Cuando se comprende el fao, no se requiere adoptar principios de conducta como los que

resalta Confucio, el tao es suficiente.

Un concepto que comparten ambas posturas filosoficas es el de jamas excederse. Este aparece
tanto en las Analectas como en el Tao Te Ching. Parten de la observacion del equilibrio en
la naturaleza, cuando sale el sol, sabemos que pronto llegara la noche. Son opuestos que se
complementan. Este fenomeno trasladado a su reflexion consiste en que cuando se llega al
extremo de un lado, necesariamente se dara el movimiento que vaya en sentido opuesto. Lo
unico que puede o debe hacerse es respetar esa armonia, no excederse.

Nunca demasiado ha sido la maxima de ambas escuelas. Pues, de acuerdo
con ellos, es mejor errar teniendo poco que teniendo demasiado; y es mejor

40



errar dejando de hacer que excediéndose en la accion. Y esto es asi porque,
teniendo demasiado y excediéndose, uno corre el riesgo de obtener lo
contrario de lo que quiere. (Youlan, 1989, p. 37).

La apropiacion de este pensamiento en su cultura permitié que sobrevivieran a varias guerras.
Su voluntad de creer que pronto se restituiria la paz hizo que soportaran el desequilibrio. Es

un pensamiento de confianza, incluso de esperanza.

Por ultimo, el budismo, a diferencia del taoismo y el confucianismo, no surgié en China, al
contrario, es una incorporacion lenta y progresiva de origen hindl. No se sabe exactamente
en qué momento de la historia el budismo lleg6 y se propag6 por el pais de Asia oriental. Lo
que si se sabe es que los escritos budistas eran interpretados desde ideas taoistas. Por lo tanto,
fue mas facil la aceptacion de preceptos del budismo que incurrian en deducciones
precipitadas o incluso erroneas. Entre las teorias que circularon al taoismo y su relacion con
el budismo, se creia que: “Buda no era otro que Laozi, quien, tras la despedida de China
descrita en su legendaria biografia para partir de viaje hacia el oeste a través de las
montafias... empez0 a ejercer influencia en India como redentor” (Bauer, 2009, p. 185). No
se puede confirmar ni negar si Buda y Laozi eran la misma persona porque no existen datos

concluyentes, pero si se puede reconocer su vinculo.

No me sumergiré en el budismo hindq, ya que el objetivo es resaltar las doctrinas del budismo
chino y su influencia en la cosmovision de Lu Yu. Pero si explicaré¢ a grandes rasgos los
conceptos principales del budismo. Para Bauer (2009), tres ideas llegaron a China junto con
el budismo. “La primera de ellas consiste en la idea de la reencarnacion en forma de
transmigracion de las almas, seglin la cual un alma indestructible debia recorrer un sinniimero
de existencias en los planos mas diversos” (p. 195). Vinculado a ella estaba el concepto del
karma, este término paso al lenguaje chino como ye. “El karma es la causa y la retribucion
es el efecto. El ser de un individuo estd hecho de una cadena de causas y efectos” (Youlan,
1989, p. 311). Karma es las acciones que realizaste y las retribuciones que esas acciones
generaron, es un concepto similar al destino y est4 condicionado por la ley de causa y efecto
de las encarnaciones precedentes. La idea permite una explicacion esperanzadora de toda
condicion de vida que resulta injusta. El budismo se centra en esta rueda de motivos y

retribuciones, a este ciclo infinito de vida y muerte le llaman Samsara. La muerte para los

41



budistas no es el fin, solo un paso dentro del ciclo, y cada vida esta relacionada con la vida

pasada.

La segunda nocion “Es la de la fuerza eterna, absoluta e inmutable, subyacente a todo ser, y
el objetivo es la unificacion de esa fuerza con el yo, una reunificacion o redencion” (Bauer,
2009, p. 195). El deseo es la motivacion o la causa que permite la generacion de karma y el
desconocimiento del ciclo vital es lo que impide que los hombres puedan liberarse del circulo
vicioso. “Esta ignorancia se llama avidya, que en chino es traducido como wuming, es decir,
no iluminaciéon” (Youlan, 1989, p. 311). La tnica forma de no repetir el ciclo es por medio
de la iluminacion, o en sanscrito bodhi, con el objetivo de alcanzar el nirvana o la unién del
individuo con la mente universal. El cuerpo en cada transmigracion se pierde y lo tnico que
pasa a la vida siguiente es el alma, por tal motivo, s6lo el alma guarda karma. “La tercera es
la nocidn de alma, que es la portadora del karma” (Bauer, 2009, p. 195). La doctrina de la
negacion del alma, del No-yo o anatman, es, de hecho, el centro de la filosofia budista que
estd relacionada con el dharma (camino de la liberacion del sufrimiento). Esta doctrina
consiste en negar la existencia de un alma permanente o un yo individual eterno e inmutable.
El alma cambia gracias a cinco elementos: la forma fisica, la sensacion, la percepcion, los
pensamientos y la conciencia. El apego a las cosas que cambian genera sufrimiento,
comprender el No-yo ayuda a liberarse del dolor y alcanzar la reunificacion con la fuerza

eterna.

Después de haber descrito los conceptos generales, podemos pasar a las diferencias
especificas del budismo hinda y el budismo chino, para ello ahondaré en la filosofia del
silencio, conocida como chanismo. Esta escuela fue fundada por Bodhidharma, monje
budista extranjero, y recoge su nombre por el ideograma chan. “El término chino chan (zen,
en japonés) o channa es una version fonética del sanscrito dhyana, que suele ser traducido
como meditacion” (Youlan, 1989, p. 324). El chanismo se fortaleci6 con Huineng, que
corresponde al sexto patriarca de la filosofia del silencio. El postulado principal de esta
corriente es que el origen o el germen de la existencia es inexpresable. “El primer principio
es inexpresable, porque lo que se llama wu no es algo de lo que pueda hablarse. Al llamarle

“mente” o darle cualquier otro nombre, uno ya esta dandole una definicion e imponiéndole

42



asi un limite” (Youlan, 1989, p. 327). “De lo que no se puede hablar hay que callar”
(Wittgenstein, 2009, p. 137), por eso algunos maestros chan recurrian al mutismo para

explicar el wu.

La disciplina que seguian los chanistas era permanecer en la no accion, el wuwei, a diferencia
de otras escuelas budistas que practican la meditacion, ellos no la priorizaron. “...el mejor
método de cultivacion para lograr la conversion en Buda es no practicar ninguna cultivacion.
Cultivarse es ejercer esfuerzo deliberado, lo que es youwei (tener accion). Este youwei, desde
luego, produciréd algun buen efecto, que, sin embargo, no sera duradero” (Youlan, 1989, p.
329). Hacer cualquier tipo de practica para llegar a la iluminacion budica, seria un desgaste
innecesario. Incluso si se alcanzard cierta sabiduria perderia su fuerza cayendo nuevamente
en la ignorancia. Sin embargo, no es adecuado dejar de hacer lo que se debe hacer. “El mejor
método de cultivacion espiritual es hacer las tareas de uno sin esfuerzo deliberado, sin una
mente con proposito” (Youlan, 1989, p. 329). Un principio del budismo chan es practicar el
wuwei (no accion) y el wuxin (no mente). El wuxin no se refiere a que no se haga uso de la
razon, sino por el contrario, que uso del intelecto no contenga una intenciéon o motivo. Es
obrar de tal forma que el resultado de las acciones no produzca recompensa o castigo. El
objetivo es realizar la causa sin conseguir el efecto, de esta manera “Cuando todas las
acciones de uno no producen efecto alguno, y cuando los efectos del karma anteriormente
acumulado se han agotado, se logra la emancipacion de “la Rueda del Nacimiento y la
Muerte” y se llega al nirvana” (Youlan, 1989, p. 330). Se consigue mds al no obrar que
actuando de forma contraria para restar el karma. Los ritos a Buda, las oraciones o alabanzas

no marcan ninguna diferencia, solo desgastan a los hombres que las practican.

Otro precepto del chanismo contrario al budismo propiamente hindu es que no se puede
buscar fuera de este mundo que conocemos y en el cual vivimos el estado de nirvana. Hacen
una critica a aquellos que desperdician su tiempo buscando un estado ilusorio que solo existe
en su mente. Si se alcanza la iluminacidn, para los chanistas, el sabio no se puede quedar ahi,
debe regresar y vivir como todos los demads. “Aunque el sabio contintia viviendo en este lado,

su comprension del otro lado no es en vano. Aunque s6lo hace lo mismo que otros hombres,

43



ello tiene un significado diferente para é1” (Youlan, 1989, p. 335). El hombre iluminado sigue

siendo el mismo, solo que ahora su actuar tiene otro sentido.

En el budismo Chan se reinterpretd y restructuro la practica de la mediatacion heredada por
el budismo clasico. En el chanismo el sabio meditaba para vaciar el pensamiento y llegar al
wuxin. “Su objetivo no era... la tranquilizadora concentrancién de pensamientos y
sentimientos que habia de conducir al conocimiento, sino la cesacion, la aniquilacion de todo
pensamiento y de todo sentimiento” (Bauer, 2009, p. 248). El budismo chan se desprendio6
de varias nociones y costumbres del budismo original, lo que permtié la absorcion y la
produccion de un singular conocimiento, que mutaria a otras costumbres, uno de ellos, el

ritual del té.

44



Lu Yuy el Cha Jing (o Clasico del té)

Durante la dinastia Tang, que abarca del afio 618 al 907 d. C., el beber té se popularizé hasta
convertirse en una costumbre nacional, gracias a la aparicion del libro Cha Jing alrededor del
afio 760 y 780 d. C., que se traduce como el Clasico del té, escrito por Lu Yu. En la obra se
perciben las ideas fundamentales del budismo, taoismo y confucianismo, que consta de tres
apartados; el primero trata sobre el arbol, la cosecha y los utensilios de recoleccion, el
segundo sobre los utensilios de la preparacion y la tercera parte sobre la preparacion, la
degustacion y la historia del té. Lu Yu (2022) considera que todo lo que rodea al té es una
parte importante del cosmos y la preparacion del té es una representacion del orden y la
armonia del hombre con el universo (p. 7). Todos los detalles deben cuidarse y se busca la
belleza y la tranquilidad. La preparacion del té es una de las actividades més importantes en
China. Al leer el texto, da la impresion de que es un manual minucioso sobre el té, pasando
por la botanica de la planta hasta la degustacion de la bebida, pero también hace alusion a los

conceptos filosoéficos que contiene el ritual.

Sobre el autor podemos decir que es conocido como el virtuoso chino del té. Sobre su vida
se sabe relativamente poco. “Quedo6 huérfano a temprana edad y fue adoptado por un monje
budista del monasterio de la Nube del Dragén” (Lu Yu, 2022, p. 8). Es relevante resaltar que
el budismo que se practicaba durante la dinastia Tang es el budismo chan, por lo que es muy
probable que el budismo que se ejercia en el cenobio donde creci6 fuera de corte chanista.
Al crecer, Lu Yu (2022) se nego a ser monje, por lo que se le obligo a realizar trabajos dentro
del monasterio, al no ser de su agrado, escapd, pero durante su estancia aprendi6 a preparar
t¢ (p. 8). Lu Yu fue formado por la doctrina que prioriza la contemplacion y el quehacer
cotidiano, influencia que se ve reflejada en su obra cuando antepone la narraciéon meticulosa
de la elaboracion y degustacion antes que la meditacion. “This Lu Yu, born into such an age,
found and helped others to find an apprehension of the universal through the particular of
tea” (Carpenter, 1974, p. 55). Asi Lu Yu, que, nacido en una época, encontrd y ayudo a otros
a encontrar una aprehension de lo universal a través de lo particular del té. (traduccion).
Carpenter (1974) afirma que: “His name is an interesting one, for it is closely bound to that

most venerated of China's early classics, the Book of Changes known also as the I Ching” (p.

45



50-51) Su nombre es interesante, porque estad estrechamente ligado al Libro de los Cambios,
conocido también como el I Ching, uno de los libros cldsicos més venerados de China.
(traduccion). Su nombre nace después de que Lu Yu consultara el I Ching y obtuviera el

hexagrama cuarenta y cuatro’.

En los parrafos siguientes, tomando como referencia y guia la exposicion que hace Lu Yu en
el Cha Jing, describiré los tipos de cuidados que requiere la planta de t¢ para su adecuado
crecimiento, la cosecha, la coccion, la deshidratacion y los utensilios de que se ocupa durante
la ceremonia. Con la intencion de enfatizar la labor metodica y detallada del autor en su
escritura y mostrar las influencias del taoismo, confucianismo y budismo chan. Al no tener
una representacion visual igual o afin de los instrumentos en nuestra cultura, mostraré
imagenes de algunos utensilios, pertenecientes a la dinastia Tang, que ayuden a concebir la
forma y proporcion de estos. No todos los utensilios narrados por el sabio del té fueron
conservados al pasar de los afios, esto depende de las condiciones ambientales y los

materiales utilizados para su elaboracion.

El té, a diferencia de lo que se cree, es un arbol que crece en las provincias del sur de China.
Es recortado por los horticultores, confeccionando una apariencia de arbusto para facilitar su
cultivo. Lu Yu (2022) hace una serie de recomendaciones para la plantacion y el cultivo del
cha en sus primeros capitulos, acentia la importancia del tiempo y los ciclos para que la hoja
madure y sea recolectada. “La cosecha de té se lleva a cabo durante la segunda, tercera y
cuarta luna” (p. 29). Al mencionar las lunas, hace referencia a los meses de febrero, marzo y
abril. Estos meses se diferencian de otros porque corresponden a la primavera, época donde
la humedad y el sol no estresan a la planta. El cha no se cultiva todo el afio, sino en periodos
especificos.

Natural movement had several implications for the early Chinese, none of
which denied the fact of change. One such implication was that standstill and
rest are a part of change. Central to the Chinese concept of change is the idea
of return. (Carpenter, 1974, p. 8).

" Al observar la Ilustracion 1 de la pagina 32 de este texto, podemos observar el hexagrama que
corresponde al numero cuarenta y cuatro.

46



El movimiento natural tuvo varias implicaciones para los primeros chinos,
pero ninguno de ellos negd el hecho del cambio. Una de estas implicaciones
es que el estancamiento y el descanso son parte del cambio. La idea de
retorno es central para el concepto chino del cambio. (traduccion).

Retomando lo explicado en el apartado de las escuelas, el taoismo se caracteriza por aseverar
que nada permanece igual siempre, todo movimiento genera un desplazamiento reversivo, en
el caso del cultivo del té, se aprecia por medio de las estaciones. Al suceder la primavera, se
prevé el movimiento complementario. El esfuerzo y agotamiento que ocasiona la recoleccion
manual de cada hoja de té gesta un estado opuesto como es el reposo. Aunque Lu Yu no lo

dice de forma técita, es notorio que el ciclo del Tao esta presente en su obra.

Conforme la redaccion avanza hasta llegar al proceso de la coccion, el sabio del té adquiere
un lenguaje mas técnico y riguroso, sobre todo con el nombre que recibe cada uno de los
utensilios. El apelativo de los objetos y su pronunciacion eran muy importantes para expresar
sus caracteristicas. Podemos identificar un pequefio guifio a la importancia que le dan a los
apelativos en la doctrina confuciana. “El nombre de las cosas y su pronunciacion era muy
relevante para transmitir sus caracteristicas. Los nombres se recogian en ideogramas que
denotaban cierto estado de cosas y que ayudaban al inconsciente a recordar algunas de las
caracteristicas de lo representado” (Lu Yu, 2022, p. 27). Los caracteres chinos contienen una
esencia, por eso no hay sinonimos dentro de los instrumentos. Incluso cuando cumplen
funciones idénticas, pero tienen una forma diferente, reciben cada uno un nombre distinto.
“El cesto para recoleccion es cuadrado y de bambtl (ying): también se conoce como cesta o
canasta (ian), otro nombre es el de jaula cesto (long) y otro si es una cesta redonda de bambu
(u)” (Lu Yu, 2022, p. 23). Al ser de bamb, estos objetos para recolectar las hojas de té no
perduraron, pero por la descripcion que hace Lu Yu sabemos que tenian diferentes formas y

tamafos y que cada uno gozaba de un apelativo.

47



Ilustracion 2 Horno de tripode de porcelana original del periodo de los Estados Combatientes A46/E
JFAR Z I A

Nota: Horno de tripode de porcelana original del periodo de los Estados Combatientes &if[E A7

113X (fotografia), Autor: Desconocido Afio: s/a. Esta pieza se encuentra en exibicion en el Museo
Nacional del T¢ de China (https://www.teamuseum.cn/news/holding-detail.htm?id=467)

Entre los utensilios que se utilizan para cocinar el té, se encuentra el fenlu figura 2, el horno
de viento. El que se muestra en la fotografia es de porcelana de color café¢, con dos orejas
pequenias en la parte superior y consta de tres patas o también llamados tripodes, parcialmente

desgastadas por el uso. Lu Yu (2022) relata que:

Los tres pies tienen grabados veintiun caracteres en grafia antigua. En el
primero podemos leer: “En lo alto Kan, debajo Xun, en el medio Li”. En el
segundo pie podemos leer: “Que puedan los cinco elementos circular por el
cuerpo y expulsar la enfermedad”. En el tercero: “Moldeado en el afio
siguiente al de la exterminacion de los barbaros por los santos Tang”. (p. 37).
En la figura 2, correspondiente al horno de viento, no se puede observar si posee remanentes

de la descripcion que hace el sabio del té, por las limitantes de no tener el objeto de manera
tangible, pero podemos pensar que en un primer momento si contaba con esas inscripciones.

La cita anterior sera crucial porque refleja la relacion del Libro clasico del té con el I Ching.

48


https://www.teamuseum.cn/news/holding-detail.htm?id=467

En el primer soporte estdn grabados tres hexagramas: Kan, Xun y Li, estos a su vez se extraen
del Libro de las mutaciones:

Kan, es el exagrama nimero 29 del I Ching, denominado “El abismo” La
imagen representa: El agua fluye sin parar y llega al final. El hombre noble
mantiene su virtud y sigue ensefiando a los demas. Xun o Sun es el exagrama
numero 57 del I Ching, denominado “El viento, lo suave” Lo suave, €xito en
lo pequefio. Li es el exagrama numero 30 del I Ching, denominado "Lo
adherente” Li: El fuego, lo adherente. Lo adherente. Es propicia la
perseverancia en el buen camino. La imagen representa: El fuego repetido, la
claridad y la belleza. El hombre noble ilumina y perpettia la verdad hacia los
cuatro costados. (Lu Yu, 2022, p. 38-39)

La representacion fisica de los hexagramas corresponde a tres elementos indispensables para
la elaboracion del té: el agua, el viento y el fuego. No es casualidad que estén inscritos en el
horno, ya que son los componentes principales para la coccion de la hoja del té. “El Viento
estimula el Fuego y el Fuego hace hervir el Agua” (Lu Yu, 2022, p. 40). Cada trigrama tiene,
aparte de un elemento, una frase que contiene una concepcion o ensefianza sobre la vida, por
ejemplo, algunos de los temas son la relacion con los demads, la importancia en el detalle que
se explica con el éxito en lo pequefio, la perseverancia que esta ligada al trabajo, la claridad
y la belleza que se entienden gracias a la contemplacion, estos valores se pretenden ejercitar

durante el ritual del té.

En el segundo tripode del feng lu se lee: “Que puedan los cinco elementos circular por el
cuerpo y expulsar la enfermedad” (Lu Yu, 2022, p. 38). Desde su origen mitoldgico, el arbol
de té se ha considerado benéfico para la salud, la tradicion china ha preservado la creencia
de que el beber cha es curativo. Algunos pensadores posteriores conservaron esta idea, y
otros la negaron, hay cierta polarizacion sobre si el té es provechoso o no.

We disregard it at society's peril, and Lu Yu understood that. Hence, tea was
not just a medicine to banish drowsiness (although he frequently praises it
for that virtue). It was a means of helping man return to his starting point —
that hour in the thythm of the day when the prince and the peasant shared
thoughts and a common. (Carpenter, 1974, p. 9).

Ignoramos si es un riesgo para la sociedad, y Lu Yu lo entendio. Por lo tanto,
el t¢ no era solo una medicina para alejar la somnolencia (aunque ¢l con
frecuencia lo elogia por esa virtud). Era un medio de ayudar al hombre a
regresar a su punto de partida - esa hora en el ritmo del dia cuando el principe
y el campesino compartieron pensamientos y un comun. (traduccion).

49



El té no se debe entender solo como una medicina o como estimulante que combate el suefio,
porque quitandole esta propiedad que no esta demostrada, se quedaria sin un cimiento. Hay
otros valores que, a mi consideracion, tienen mayor fuerza en el ritual del té que sélo el uso

de cha como farmacopea.

La cantidad de utensilios que describe Lu Yu es muy extensa, no es azar que se dé a la tarea
de escribir y describir cada utensilio en cada apartado y explicar el funcionamiento de cada
uno. “There are nine stages through which tea must pass during manufacture and seven
during brewing. There are twenty-four implements and each must be used each time”
(Carpenter, 1974, p. 7). Hay nueve etapas por las que debe pasar el té durante la fabricacion
y siete durante la elaboracion. Hay veinticuatro instrumentos y cada uno debe ser utilizado
cada vez (traduccion). Cada uno tiene su posicion en el ritual del té, por la extension del
escrito, solo mencionaré algunos. El criterio que se utilizo para descartar los otros fue que no
de todos los utensilios se tiene referencia pictorica. La imagen de los utensilios permite la

comprension del texto, la descripcion que hace Lu Yu se puede constatar por medio del

aspecto de las figuras, permitiendo que su libro sea fidedigno.

50



a2

Ilustracion 3 Utensilios de té con esmalte blanco Dinastia Tang /& F1 & 775

00

Nota: Utensilios de té con esmalte blanco Dinastia Tang & F A& 2 2% (fotografia), Autor:
Desconocido Afio: s/a Esta pieza se encuentra en exibicion en el Museo Nacional del T¢é de China
(https://www.teamuseum.cn/news/holding-detail.htm?id=526)

En la figura 3 se puede ver un juego de t¢ de esmalte blanco que contiene cuatro elementos,
empezando de izquierda a derecha, se encuentra primero el molino de té, de base rectangular
con una ranura donde estd recargada una rueda en forma de dona. Después se encuentra la
tetera con su soporte y, por ultimo, dos cuencos para beber té. Lu Yu (2022) describe el
molino nian del siguiente modo: “La madera del mandarino es la que mas se usa para la
fabricacion de la piedra de molino (nian). El exterior es cuadrado y el interior redondo, por
dentro es redonda para poder moverse y por fuera cuadrada para evitar que se caiga. Entre el
interior y el exterior no hay espacio. El interior es una especie de rueda, como la de un carro,
pero que, en lugar de piezas de madera, sus radios tienen un eje...” (p. 43-44). Las hojas del
cha se colocaban sobre la ranura y una vara se insertaba sobre la dona para hacerla girar, la

friccion de la dona con soporte daba como resultado el té triturado y listo para la coccion.

Ilustracion 4 Cinco generaciones de plato de boca de flores de esmalte Zi/¢ FFH7E 143

51


https://www.teamuseum.cn/news/holding-detail.htm?id=526

Nota: Cinco generaciones de plato de boca de flores de esmalte blanco FLA% HFHAEL 0

(fotografia), Autor: Desconocido Afio: s/a Esta pieza se encuentra en exibicion en el Museo
Nacional del T¢ de China (https://www.teamuseum.cn/news/holding-detail.htm?id=473)

El artefacto de la figura 4 es un tazon utilizado para beber té, su forma simula una flor, se
puede ver en la forma de cada borde que imita un pétalo. No es muy profundo, se podria decir
que se encuentra en un punto intermedio entre la forma de un plato y un bol. La descripcion
que hace Lu Yu de los cuencos (wu) es la siguiente: “...sus labios son abiertos y el cuenco
es poco hondo, su capacidad no excede el medio litro” (p. 47). El color que tiene la porcelana
de los cuencos es intencional, el degustador o anfitrion escoge la vajilla dependiendo del
color que se desee contemplar y compartir con los invitados. “Cuando la porcelana del wu es
azul, el color del té queda rosa, en la porcelana blanca se vuelve rojo, en la amarilla se vuelve
rojo rosaceo, en la porcelana café oscura se vuelve negro” (Lu Yu, 2022, p. 47). La eleccion

de color no tiene una funcidén mas alla de la belleza.

Hlustracion 5 Té Tang Silver /& tRZJ

52



Nota: Té tang silver f R 75Nl (fotografia, Autor: Desconocido Afio: s/a Esta pieza se encuentra

en exibicion en el Museo Nacional del T¢é de China (https://www.teamuseum.cn/news/holding-
detail.htm?id=509)

El artefacto de la figura 5 es una cuchara que sirve para medir la cantidad de té. Esta es una
de las herramientas que no han sufrido grandes modificaciones a través del tiempo. Lu Yu
(2022) la describe como: “La cuchara para el polvo (ze) esta hecha de conchas marinas, o
incluso bronce, hierro o bambu. Sirve para dosificar y medir” (p. 44). La medicién es un
proceso relevante dentro de la ceremonia, por dos motivos: el primero sirve para regular el
sabor y controlar el resultado final del brebaje; la segunda es que, como vimos en el apartado
de las escuelas, la cantidad exacta representa el punto medio, el equilibrio entre dos extremos.
El exceso de té o la falta de té simboliza de igual forma un defecto. Una bebida equilibrada
es lo 6ptimo, lo agradable. “In a real sense then, moderation is simply another dimension of
the love of order in which the passions are restrained, the ‘middle way” achieved, and the
beauty of the resultant harmony revealed” (Carpenter, 1974, p. 8). En un sentido real,
entonces, la moderacion es simplemente otra dimension del amor al orden en el que las
pasiones se limitan, el camino medio alcanzado y la belleza de la armonia resultante revelada.
(traduccion). Es preferible la falta de t€ que el exceso de este, siempre podras acostumbrar tu

paladar al sabor sutil, pero el exceso te irritara rapidamente.

El rito se puede reducir a dos grandes momentos: la preparacion y la degustacion. En cuanto
a la preparacion, es indispensable escoger el liquido correcto. La base del té es principalmente
agua, la composicion de este fluido interfiere directamente con el sabor final. El agua de las
montafias en primavera es la mejor, en especial la que escurre de las estalactitas; por el
contrario, el agua de los rios que corren con violencia no debe ser bebida. (Lu Yu, 2022, p.
52). El sabio del té s6lo enfatiza dentro de la preparacion, la correcta seleccion de la base del
brebaje, omite recetas o pasos a seguir para la elaboracion. De igual manera, se detiene y
describe los tipos de ebullicion. “El primer hervor es cuando el agua hace unas burbujas,
como los ojos de un pez, y produce un ligero sonido. El segundo hervor es cuando el agua
forma perlas amontonadas junto al borde de la cacerola. El tercer hervor es cuando el agua
se queda picada. Si se contintia calentando el agua, deja de ser buena para el consumo” (Lu

Yu, 2022, p. 53). El agua, contrario a lo que se cree, se puede quemar si se lleva al limite de

53



coccion. La peculiaridad con la que retrata las pompas de agua me parece poética, al igual

que ilustrativa. ;Por qué detenerse en algo que puede pasar desapercibido?

Bueno, es estilo del escritor para recordarnos que en la ceremonia del té:

Impera la idea de que todos los detalles de la vida deben cuidarse y
celebrarse, que se debe tratar de encontrar la belleza en todo y buscar la
tranquilidad y la armonia en la vida, empezando por el momento de la
preparacion y de beber el té. (Yu, 2022, p. 7).

La ceremonia del té¢ es la consumacion de todos los elementos previos, se incorpora la
implementacion de los utensilios y la adecuada preparacion de la bebida como topicos
indispensables. La tranquilidad estd asociada a la falta de ruido, retomando uno de los
principios del chanismo. El mutismo es la manera de ensefiar el wu por medio del silencio,
podemos entender porqué durante la ceremonia del té se establecen vacios prolongados,
ausentes de palabras. Asi, lo que se quiere expresar es plasmado o inscrito en cada
instrumento, rodeado de simbolos que hacen referencia a una cosmovision que engloba
diferentes escuelas filosoficas chinas como el taoismo, el confucianismo y el budismo chan.
No es necesario hablar cuando los utensilios en si ya lo expresan. El sosiego externo o fisico
es la demostracion de una paz previamente alcanzada internamente.

To the Chinese, particularly to the Confucianist, ritual was essential to the
good life. It was not an end in itself, but it was — again — an outward form
or a behavioral expression of an inward ethic. It was to some extent a
reflection of the Chinese belief in the natural order of things. (Carpenter,
1974, p. 6).

Para los chinos, particularmente para el confucianismo, el ritual era esencial
para la buena vida. No era un fin en si mismo, sino que era una expresion por
medio de la conducta de una ética interna. En cierta medida, era una reflexion
propiamente china de la creencia en el orden natural de las cosas"
(traduccidn).

La ceremonia es, como se lee en la cita anterior, un medio de expresion de los valores de la
cultura china, la cual no tendria razon de ser sin la reflexion de la persona que lo lleva a cabo.
La forma de pensar y de actuar se manifiesta y se comparte con los invitados. “Los ritos son
utilizados no solo para fines «reguladoresy», sino también para «controlarse», «mantener el
orden» y «cultivar la armonia», etc. «La practica de los ritos tiene por objeto priorizar la

armonia” (Confucio, 2020, p. 15). Elritual del té y todos los procesos que lo acompafan son

54



parte de un microcosmos, son la imagen a escala de una peculiar cosmovision. El rito es la
union armoniosa entre lo practico y lo tedrico, la reflexion y el acto. En la ceremonia, el uno
no podria existir sin el otro. Es la recreacion de los valores propios de su pensamiento

filosofico en la elaboracion de la receta del té.

55



LA FILOSOFIA JAPONESA Y EL TE
Cosmovision japonesa: Mitologia

Siguiendo el orden metodologico del primer capitulo, recordemos que la cosmovision se
construye cuando tratamos de entender y explicar los fendémenos que suceden en el universo,
por medio de historias, relatos, ritos e incluso comportamientos para aclarar el porqué y el
para qué de los sucesos que nos rodean. Estas explicaciones no siempre son légicas. Sin
embargo, ayudan a formar la identidad de un pueblo y a esbozar las nociones prefilosoficas.
De tal forma que es relevante contextualizar al lector sobre las cosmovisiones japonesas,

haciendo hincapié en los relatos que guardan relacion con el té.

En la cultura japonesa existen diferentes mitos que hablan, por ejemplo, del arbol de camelia,
los monjes budistas, los samurdis y el jardin. Se hizo una pequena recopilacion de los relatos
mas importantes que seran expuestos a continuacion y posteriormente se comentara el
vinculo que tienen estos elementos con la ceremonia del té. Los japoneses no conservaron el
mito de origen de la cultura china sobre el té; al contrario, crearon su propio relato como una
forma de marcar la distincion entre ambos. El mito ayuda a entender la importancia que va a
adquirir la bebida en Japon, incluso mas relevante que la que tuvo en China.

As a result, he spent nine years meditating facing a wall, in which time his
legs withered to stumps. Finally, falling asleep just before reaching
enlightenment, he ripped off his eye- lids in a rage and threw them away.
Where they landed grew a magical bush, whose leaves could be brewed into
a liquid that would banish sleepiness. This bush became known as cha (tea)
and is drunk to this day as a refreshing antidote to sleep. (Ashkenazi, 2003,
p. 134).

Durama...pasé nueve afios meditando frente a una pared, tiempo en el que
sus piernas se secaron hasta convertirse en troncos. Finalmente, al caer
dormido justo antes de alcanzar la iluminacion, se arrancé los parpados en
un ataque de rabia y los tir6. Donde aterrizaron creci6é un arbusto magico,
cuyas hojas podrian ser fermentadas en un liquido que desterraria la
somnolencia. Este arbusto se conocié como cha (t€) y se bebe hasta el dia de
hoy como un refrescante antidoto para dormir. (traduccion).

El relato hace cierta alusion a la cultura china, cuando nombran al monje que meditaba.

Durama es el nombre que le asignaron a Bodhidharma, el creador de la escuela de budismo

56



chan. Desde su ingreso en Japon, el cha estuvo relacionado con la meditacion y la escuela
budista del silencio. El t¢é comenz6é como un remedio al cansancio y al suefio. Incluso se
menciona como un método para alcanzar la iluminacion, estar siempre en vigilia. “A Durama
se le suele representar sin piernas, ya que segun una version de la leyenda que acabamos de
relatar, perdid sus extremidades como consecuencia de la meditacion de nueve afios”
(Merendiz, 2023, p. 256). Su compromiso con la meditacion tuvo estragos fisicos, los cuales,
por lo menos en lo que respecta al mito, no fueron un inconveniente para el monje. La pérdida
de sus parpados y piernas es un sacrificio menor comparado con el aspecto espiritual que

alcanza aquel que se entrega a la contemplacion profunda.

El arbusto que se menciona en el relato de Bodhidharma se conoce cientificamente como
camellia sinesis y es de donde se extraen las hojas de té. Es un arbol que se asocia con cosas
benéficas o sagradas. La especulacion alrededor de la planta es que fortalece el espiritu al no
dejar que los monjes caigan en el suefio, esto es gracias a la teina. La teina, “quimicamente
hablando, es la misma molécula que la cafeina” (Punto de té, s.f.) pero esta se encuentra en la
camellia.

Los efectos de la cafeina o teina estimulan el sistema nervioso central,
generando un mayor estado de alerta y concentracion que puede ayudar al
aprendizaje. Otra de las consecuencias de la cafeina y sus derivados es que
reduce la sensacion de cansancio. (Punto de té, s.f.)

Son pocas las narraciones que describen esta planta como mala o maléfica, pero en la cultura

japonesa existe una; es la que voy a escribir a continuacion.

El arbol de la camelia no siempre es benéfico. Se cuenta la leyenda de un
arbol de esta especie que paseaba de noche por el jardin de un samurai en
Matsue. Su extrafio e inquieto deambular se hizo tan frecuente que finalmente
el arbol fue cortado, y se dice que cuando fue golpeado lanzoé un chorro de
sangre. (Merendiz, 2023, p. 146).

En este relato se le adjudican propiedades de movilidad y vitalidad a un espécimen que
realmente no posee las caracteristicas de movimiento, en una realidad tangible, al estar
plantado, est4 anclado a un espacio. Los japoneses admiran las plantas y los arboles, por ese
motivo, les adjudican propiedades especiales. El arbol de camellia consiguié perturbar la
tranquilidad del samurai, asi se transformoé en algo no deseable y termino por ser cortado. En

el mito se dice que lanz6é un chorro de sangre al ser golpeado, con el objetivo de hacer

57



hincapié en que es un ser vivo. Los jardines en la cosmovision japonesa son importantes
porque son una forma de expresion de la existencia de aquellos que los cuidan.

El propietario de un jardin se enamora de una vista determinada. Le
obsesiona y despierta en €l sentimientos primitivos de placer que no pueden
analizarse...Su jardin se convierte asi en un lugar de feliz memoria, y no en
una parcela decorada con flores llamativas y terrazas que no pueden tener
ningun significado, ninguna poesia para su mente. (Merendiz, 2023, p. 131).

Los jardines simbolizan la naturaleza y los valores que esta despierta en los jardineros, la
diferencia no es esencial, sino de proporcion. Los jardines son poesias del hombre que las
crea, que son reproducidas en espacios pequefios o, por lo menos, mas reducidos que su
inspiracion. Para los japoneses es indispensable la figura del que practica y ensefia a los

demas su oficio, desde el floricultor hasta el maestro del té.

En el primer relato se establece la relacion de los monjes, la meditacion y la bebida, estos
tres elementos constituyen la iluminacion entendida como contemplacion profunda. En este
segundo mito se introduce la nocidén del samurai, el jardin y la camelia. Los samurais son
guerreros del antiguo Japon conocidos por sus valores éticos como el honor y la lealtad,
elementos que tienen sentido cuando se busca su etimologia, la palabra samurai proviene de
saburau, que significa servir. El vinculo que une al samurdi y al jardin con el té es el servicio
y la ensefianza. Preparar y ofrecer té es un gesto de hospitalidad, respeto y una forma de dar
la bienvenida a los visitantes o invitados. Durante la ceremonia del t¢ se ensefia la uniéon que

existe con la naturaleza, la armonia y la pureza.

58



Filosofia, zennismo y sintoismo

Después de mencionar algunos de los elementos que se encuentran dentro de la ceremonia
del té desde sus inicios mitoldgicos, nos abocaremos a describir el concepto de filosofia y
coémo es que los japoneses adoptaron e incorporaron la nocion de filosofia. Para este segundo
capitulo se sigue la linea de la definicion de filosofia de Youlan que se expuso en el primer
capitulo. La filosofia es el pensamiento reflexivo, por pensamiento reflexivo entendemos que
es la accion de cavilar las ideas o nociones, resaltando que es un ejercicio que regresa sobre

uno mismo y engloba todos los ambitos que intervienen con la existencia.

A diferencia de China, en Japon ha habido un interés mas exhaustivo por comprender e
incluso cuestionar la filosofia occidental. Esto se comprueba con la incorporacion del
lenguaje especializado que se desarrolld en el periodo Meiji. La palabra japonesa que se
utiliza para hablar de filosofia es tetsugaku y fue Nishi Amane quien introdujo el término en
1870. Es un neologismo compuesto de dos sinogramas: tetsujin, que significa sabio, y tetsuri,
que significa filosofia de vida.

Aunque en un principio se definia como el estudio de la filosofia occidental,
tetsugaku adquirid sus propias connotaciones tan pronto como los filosofos
japoneses empezaron a divergir de los sistemas occidentales para forjar sus
propias posiciones filosoficas, que a menudo eran criticas directas del
pensamiento occidental. (Hesig, 2020, p. 38).

Nishi sencillamente pudo dejar la palabra filosofia sin traducir, en cambio, rastre6 en los
caracteres antiguos nociones que se acercaran a la definicion griega de filosofia y modificéd
el lenguaje para nombrarla. Esto requiri6 de la apertura y el esfuerzo por entender una cultura
que es diferente a la suya. “La forma de entender la filosofia de Nishi fue desarrolldndose a
través del estudio de su historia en Occidente” (Hesig, 2020, p. 581). Se preparé estudiando
afios y afios de tradicion filosofica y este entusiasmo por incorporar la filosofia a Japon paso
a otros pensadores como Nishimura Shigeki. “Nishimura usa la palabra clasica kokoro para
enlazar Oriente y Occidente y dar a entender de manera ambigua tanto la gama clasica de
conceptos sino-japoneses a los que kokoro hace referencia como categorias occidentales
como mente, alma y espiritu” (Hesig, 2020, p.584). Inclusive se dio a la tarea de dar una

definicion maés extensa de filosofia, con miras a que encontraria una simbiosis entre el

59



pensamiento occidental y el oriental. Por ultimo, Kato Hiroyuki introdujo la filosofia como
disciplina en las universidades en 1877, trayendo asi a profesores extranjeros, impulsando el

aprendizaje de otros idiomas y la lectura de pensadores occidentales.

Dicho lo anterior, expondremos los conceptos que se desarrollaron en torno a la ceremonia
del té y las escuelas de pensamiento mas relevantes. Como se comentd brevemente en el
primer capitulo, el budismo chan se convertird en el budismo zen para los japoneses. El
budismo que se practicaba en Japon se separd por completo de la influencia del budismo
chan hasta el periodo medieval, dando lugar al zennismo. Las tres escuelas tradicionales de
Zen en Jap6n son la escuela de Soto, la escuela Rinzai y la escuela Obaku. De estas tres, la
escuela de Soto fue la mas influyente. Uno de sus mayores exponentes fue Dogen,
considerado el maestro fundador del budismo de la escuela de Soto. Acerca de su vida,
sabemos que crecio en el seno de una familia aristocratica durante sus primeros doce afios de
vida, posteriormente qued6 huérfano, lo que lo condujo a incorporarse a una comunidad
monastica, similar a la vida de Lu Yu. Pas6 por varias escuelas de budismo buscando al
maestro ideal, hasta que se hizo discipulo del maestro de nacionalidad china Caodong,
conocido como Rujing. Después de su realizacion espiritual, regresé a Japon en 1227 y

comenzd a compartir su conocimiento.

Una de las actividades que realizan los monjes del zennismo de Soto es la meditacion, esto
se debe a que “La carrera religiosa de Dogen en el suelo nipén se centré en promover la
meditacion sentada (zazen), entendida como la practica ortodoxa esencial que abarca la
totalidad del budismo” (Hesig, 2020, p. 167). Lo que se pretende con la meditacion zazen es
desprenderse del cuerpo y de la mente. Se sientan con las piernas cruzadas y la espalda
enderezada, en un lugar de silencio, y se suspenden los pensamientos de los asuntos que
ocupan la mente. Dogen explica que la iluminacion no es la finalidad de la meditacién, sino
un modo de practicarla, se concentra en la realizacion continua de la meditacion més que en
el posible resultado de esta. "La insistencia de Dogen en una dedicacion disciplinada y
cabalmente atenta como medio para transformar la espiritualidad de las actividades ordinarias
de la vida cotidiana constituye su contribucion mas destacada a la religiosidad del pueblo

japonés” (Hesig, 2020, p. 167). La constancia y la dedicacion que se fomenta en la meditacion

60



zazen se relacionan con la plena conciencia del presente, realizar una tarea cotidiana conlleva

un presenciar, poner cuerpo y mente en sintonia con la accidon que se realiza.

Dogen utiliza el término uji para referirse al momento existencial, este concepto esta
compuesto por los caracteres: el primero es el de ser o tener y el segundo caracter es el de
tiempo. Uji es el vinculo entre la meditacion sentada y el presenciar. Cada momento en si
mismo es una existencia y todas las existencias son momentaneas. Desde esta perspectiva, se
medita siempre en el presente, y cada meditacion pertenece a un momento existencial
distinto. “En resumen, la totalidad de las existencias en la totalidad del mundo son momentos
concretos que se suceden uno tras otro. Debido a que son momentos existenciales, también
son momentos de mi existencia” (Hesig, 2020, p. 175). Para el pensamiento del maestro de
la escuela de Soto, es importante percibir la interdependencia de la existencia, ya que este es
el inicio de la practica espiritual. Existen centenares de existencias en la totalidad del espacio,

asi como la totalidad del espacio se encuentra en una pequena existencia.

Sobre la intimidad y la relacion del discipulo y el maestro zen, Dogen menciona que ambos
se encuentran implicados en el katto. “La indagacion comln y personal de maestro y
discipulo es el entrelazamiento ancestral (katto)” (Hesig, 2020, p. 188). Esto significa que se
encuentran entrelazados, son, al mismo tiempo, parte de los enredos que puedan suscitar sus
dudas e inquietudes, en complicidad buscan atravesar el nudo. Plantean cuestionamientos,
exponen sus dudas y preguntas. La filosofia del maestro Dogen “Precisaba un proyecto
filosofico complejo que acompafiara al andlisis de la experiencia, del lenguaje, del
pensamiento y de la realidad” (Hesig, 2020, p. 163), cosa que se ve reflejada cuando modifica
el lenguaje para exponer su vision de filosofia zen. Es de experiencia porque promueve la
meditacion sentada por encima de cualquier otra actividad, y es de pensamiento y realidad

porque busca indagar, es decir, se cuestiona.

Otra de las corrientes de pensamiento que se desarrolld en el territorio japonés es el
sintoismo, que consiste en la veneracion de los kami, “es decir, la reverencia mostrada a
determinados loci que inspiran temor religioso por una presencia espiritual, bien se trate de

deidades celestiales, de fendémenos naturales, de espectros o espiritus, o incluso artefactos”

61



(Hesig, 2020, p.481). Dentro de los elementos que recupera del sintoismo esté la relevancia
de la lengua japonesa antigua conocida como waka, que se relaciona directamente con la
poesia. “Se creia que en el sonido de las palabras japonesas antiguas reside un poder espiritual
o estético que fusiona la mente o corazon (kokoro) del poeta tanto con el mundo como con
su publico” (Hesig, 2020, p. 481). Los pensadores medievales se sirvieron del waka para
argumentar que la tierra, al igual que la lengua, era sagrada, notable diferencia en
comparacion con otras naciones, de igual forma, la filosofia shinto considera que Japon es la
base u origen del pensamiento. Siguiendo esta premisa, el confucianismo, el taoismo y el
budismo se desprenden del sintoismo y los kami (creadores) son los responsables de que
existan las tres naciones, China, India y Japon. Los kamis son las salvaguardas de los
dharmas. Esta nocidn le resta importancia a la tradicién de pensamiento budista hindi que
hered6 Japon por medio de su contacto con China. La creencia de que el conocimiento surge
en Japon, contrario a lo que dice la historia, es una muestra del nacionalismo que imperara

en el periodo Edo.

El concepto wabi, que significa a grandes rasgos en la actualidad sencillez y simplicidad,
tiene su origen en la estética medieval japonesa. Antes de ser una idea relacionada con el
servicio del té, la palabra wabi se usaba en la poesia, en especifico en los haikus. Gracias a
este concepto, la ceremonia del té y la poesia estdn minuciosamente relacionadas. Wabi se
empleaba en la lengua antigua waka y denotaba varios sentidos dependiendo su uso. “Se
utilizaba a menudo para describir o expresar un estado de destitucion, de privacion,
desposeimiento, abandono, desolacion, afliccion, desfallecimiento, etc.” (Hesig, 2020, p.
189). Como se menciona en la cita, en sus inicios servia para demostrar sensaciones asociadas
a la congoja, emociones que pueden ser mas complejas que la definicion moderna. Lo que se
aprecia es que la palabra sigue asociada a la sensibilidad. El lenguaje, al ser vivo, es decir,
que cambia con la usanza de los hablantes, se instald por completo con el tiempo en el arte.

En la via del t¢ wabi dejo de ser una simple idea indicadora de ascetismo
estético. A cambio, y como corolario de su evolucion, llegd a constituir el
valor ético-estético supremo, sirviendo, ademas, de sélido fondo metafisico
a dicha via. (Hesig, 2020, p. 1238).

Wabi se volvio el sinonimo de austeridad y sobriedad, el servicio del té esta acotado por

ciertos lineamientos del gusto donde cada elemento muestra la sencillez. Wabi, en este

62



sentido, se contrapone al concepto suki, que estaba relacionado con la indulgencia y la

permisividad de la decoracion.

Con respecto a la via del té, Hesig (2020) escribe que “Su esencia tiene que entenderse como
un saber vital, un saber en accion, este saber en accion y el sujeto en accidon deben ser vistos
como unidad” (p. 1208). El conocimiento se revela en la realizacion de la accion y, por las
caracteristicas de la ceremonia, el maestro que realiza el ritual asimila y cultiva el saber. “El
sujeto no es algo que siga ciegamente una ley heterénoma, sino que es el resultado natural de
las reglas” (Hesig, 2020, p. 1209). Es decir que el maestro actua de forma libre, pero con su
actuar construye las reglas de la via del té. “El fin tltimo de la practica y de la disciplina no
es conformarse a las reglas, sino interiorizar las reglas particulares y adquirir la libertad

subjetiva de crear reglas uno mismo” (Hesig, 2020, p. 1209).

Otro concepto es yugen, que es el “ideal estético que sugiere que algunas palabras, emociones
o cosas estan dotadas de una sutileza gracil y una profundidad misteriosa que supera la
capacidad de comprension humana” (Hesig, 2020, p. 1278). El concepto de yugen contiene
varios elementos para entender su utilizacion. Tiene una parte oculta desde su sinograma que
impide la explicacion completa del concepto. Llama la atencion su contencidn, su misterio,
a diferencia de los términos expuestos o definidos contundentemente. Es tenue, no so6lido e
inaprensible como la neblina. Yugen se acompana de la quietud y la profundidad, pero esta
profundidad que es distante, como la profundidad del corazén. Por ultimo, también se

relaciona con lo mistico.

63



El primer maestro del té

Uno de los grandes maestros del té fue Sen no Rikyl durante el gobierno de Toyotomi
Hideyoshi. Toyotomi Hideyoshi fue un soberano recordado por lograr la unificacion
japonesa. Estuvo interesado en la poesia y la ceremonia del té, esto lo condujo a tener una
relacion cercana con el maestro del té. El relato sobre Rikyu, el gran maestro del té en Japon,
también estd marcado por el sacrificio y el aplomo de los maestros practicantes del budismo
chan.

Rikiu fue uno de los mejores maestros del té y durante mucho tiempo fue
amigo de Taiko-Hideyoshi, pero la época en la que vivio estuvo llena de
traiciones. Habia muchos celosos de Rikiu, muchos que buscaban su muerte.
Los enemigos del gran maestro del té aprovecharon esta ruptura de amistad
para difundir la noticia de que Rikiu pretendia afiadir veneno a una taza de té
y regalarsela a su distinguido patron. Hideyoshi no tardé en enterarse del
rumor y, sin molestarse en examinar el asunto, condeno a Rikiu a morir por
su propia mano. (Merendiz, 2023, p. 254).

La desconfianza del emperador lo llevo a obligar a que Rikyu se quitara la vida, y este,
respetando los valores de obediencia, aceptd la decision del soberano, dando su tultima
ceremonia de té para terminar con su deceso. La figura de Rikyu transformara el ritual del té
en la cultura japonesa, aunque no se tiene un registro escrito de su pensamiento con respecto
al té. Rikyu ayudd a consolidar esta practica, gracias a ¢l, los periodos posteriores

conservaron la ceremonia.

El periodo en el que vivid el maestro del té, Rikyu, es el periodo Edo, que abarca del afo
1568 al 1801. También conocido como shogunato o gobierno militar. El contexto politico de
este periodo es la unificacion de Japon. No fue una transicion facil porque estuvo dominada
los primeros afios por la guerra y el intento de expansion durante el mandato de Hideyoshi.
Un elemento importante es que el armamento de Japon cambid con la llegada de los
portugueses en 1543, dejaron las espadas por los cafiones. Los gobernantes de estos periodos
fueron Oda Nobunaga, después el general Toyotomi Hideyoshi y al final Leyasu Tokugawa.
Este ultimo fue un daimyo, un sefior feudal, que tenia tierras en Edo, ahora conocido como
la ciudad de Tokio. El proposito principal del gobierno de Tokugawa era la pacificacion del

pais, lo que permitid el desarrollo del arte en sus diferentes representaciones.

64



La sociedad se dividid en cuatro esferas: la primera era la de los samurais, la segunda la de
los campesinos, la tercera la de los artesanos y la tlltima la de los comerciantes. Los samurais
eran los mas valorados por la sociedad, pero durante el periodo de pacificacion, sus
habilidades no eran solicitadas, por lo que no tenian poder adquisitivo. Los campesinos
estaban por debajo de los samurais, pero tampoco tenian riqueza, ya que las tierras que
trabajaban pertenecian a los daimyos. Los comerciantes estaban en la esfera mas baja de la
jerarquia social, eran las personas con mejor economia, eran los que tenian mayor contacto
con el exterior. Al tratar con los comerciantes extranjeros en los puertos, se les consideraba
con poca cultura. La desigualdad y la falta de proposito de los samurdis inspiraron el mundo
flotante, es un estilo de vida influenciado por el budismo. Fue una era melancélica, se

desentendid lo material y lo sensorial por lo ascético y espiritual.

65



Okakura Kakuzo y El libro del té

El libro del té se publico en lengua inglesa en 1906 por primera vez. La obra se divide en
siete apartados que describen varios elementos simbolicos y tedricos que componen la
ceremonia del té, recopila datos histdricos del ritual, al igual que conceptos éticos y estéticos
y posturas filoséficas, incluso se permite exponer las diferencias entre Occidente y Oriente.
No era el objetivo del autor, en su primer momento, publicar el texto. Surge como una charla
entre amigos, colegas y personas interesadas por el pensamiento oriental.

Okakura wrote The Book of Tea soon after his arrival in America, and before
publication he read it aloud in the artistic gatherings that centered around
Mrs. Gardner, the "Queen of Boston," who ruled over an aesthetic kingdom
in her palatial home at Fenway Court. (Okakura, 1956, p. xiv).

Okakura escribio El libro del té poco después de su llegada a América, y
antes de la publicacion lo leyd en voz alta en las reuniones artisticas que se
centraban en torno a la Sra. Gardner, la "Reina de Boston", quien goberno
sobre un reino estético en su casa y palacio en Fenway Court. (traduccion).

Se conoce como la reina de Boston a Isabella Stewart Gardner, una coleccionista de arte y
filantropa americana, que a pronta edad y en compaiia de su esposo viajo por Oriente
proximo, Europa Central y Paris, lo que incentivé su curiosidad por el arte y lo desconocido.
Gardner ayud6 a Okakuza a incorporarse en el mundo de los coleccionistas, artistas y

mecenas.

Sobre el autor sabemos relativamente poco, sus obras no son del género autobiografico.
Gracias a los esfuerzos de los comentaristas de sus obras, conocemos ciertos rasgos de su
vida, por ejemplo, que nacio: “ON DECEMBER 26, 1862, a second son was born to Okakura
Kanemon, in a merchant family of Yokohama, and named Kakuzo” (Okakura, 1956, p. 119).
EL 26 DE DICIEMBRE DE 1862, nacié un segundo hijo de Okakura Kanemon, en una
familia de comerciantes de Yokohama, y lo llam6 Kakuzo. (traduccion). La ciudad de
Yokohama es una ciudad portuaria que estuvo influenciada por la cultura occidental. Fue la
primera ciudad japonesa en desarrollar articulos occidentales, lo que contribuy6 al desarrollo
industrial de Japon. De igual forma, se produjo un desdén por lo anterior para dar paso a lo

novedoso.

66



The new political structure of Japan attempted a separation of church and
state and severed the Buddhist temples and Shinto shrines from state
protection. Numerous monasteries and religious institutions, financially hard
pressed, threw open their ancient treasuries and tried to dispose of their
paintings and sculpture. (Okakura, 1956, p. 121).

La nueva estructura politica del Japon intentd separar a la iglesia y al estado,
separando los templos budistas y los santuarios sintoistas de la proteccion
estatal. Numerosos monasterios e instituciones religiosas, con dificultades
financieras, abrieron sus antiguos tesoros y trataron de deshacerse de sus
pinturas y esculturas. (traduccion).

La apertura de Japon a Occidente produjo cambios en toda su estructura, tanto social,
econdmica, politica como cultural. Con el proposito de contextualizar al lector, el periodo
Meiji abarca de 1868 a 1912, coincide casi con exactitud con el tiempo de vida de Okakura.
Antes de la era Meiji se encuentra el periodo Edo, del cual ya se ha hablado con anterioridad.
Al pensador japonés le toc la transicion entre estos dos periodos que tenian ideales opuestos.
Durante el periodo Meiji, “Para muchos intelectuales se hizo evidente que la modernizacion
traia consigo ideas sobre el yo, la sociedad, el conocimiento, la educacion y la ética que eran

contrarias a muchos valores budistas, confucianos y sintoistas” (Hesig, 2020, p. 39)

El creciente aumento de la modernizacion permitié que Okakura aprendiera inglés y con ello
estudiara filosofia y literatura inglesa. Fue alumno de Ernest Fenollosa, conocido historiador
del arte y japonologo defensor de la conservacion del arte japonés. Ideologia a la que se
sumara Okakuzo y adquirird su propia posicion sobre el arte y la conservacion de los valores
propios de su cultura. “In 1890 Fenollosa returned to America, while Okakura was elevated
to the position of principal of the newly established national art school. He was then only
twenty-nine years of age” (Okakura, 1956, p. 123). En 1890, Fenollosa regreso a Estados
Unidos, mientras que Okakura fue elevado al puesto de director de la recién creada escuela
nacional de arte. Tenia entonces sélo veintinueve afos de edad. (traduccion). Pronto fue un
referente del arte en su pais que impulso la preservacion de piezas y obras asiaticas, no sélo

en Japon, sino incluso en el Museo de Bellas Artes de Boston, del cual fue director.
Okakura venia de un linaje de samurdis y conservaba la vestimenta tradicional para respetar

su postura con respecto a las tradiciones. En las fotografias que se conservan de ¢l se puede

ver que portaba kimonos samurdis. “As one talks with those who remember him it becomes

67



clear that his striking appearance and dramatic personality could not possibly be forgotten by
anyone who came into contact with him” (Okakura, 1956, p. xi). Cuando uno habla con
quienes lo recuerdan, queda claro que nadie que haya estado en contacto con €l podria olvidar
su apariencia llamativa y su personalidad dramadtica. (traducciéon). Murid joven, con solo
treinta y seis afios, pero sus alumnos y conocidos no lo olvidaron tan fécil. La obra que ha

tenido mayor impacto a través de los anos fue sin duda E! libro del té.

Al tener una contextualizacion historica, procederé a la descripcion detallada del libro del
cual me basaré para desmenuzar los valores del ritual y su relacion con la estética japonesa.
Seguir¢ la capitulacion del libro para respetar la relatoria original del autor. El primer capitulo
lleva por titulo La copa de la humanidad, en este explica la importancia que tiene el té para
los japoneses y remarca la idea de que no so6lo es una bebida. “En el siglo XV el Japon lo
ennoblece y hace de €l una religion estética: el teismo. El teismo es un culto basado en la
adoracion de lo bello sobre todas las vulgaridades de la existencia cotidiana” (Okakura, 2021,
p. 7). El brebaje es una expresion de lo bello, el maestro del té tiene la plena conciencia de
comunicar ese valor a los participantes de la ceremonia. La preparacion de la ceremonia es
antes, durante y después del ritual. “La filosofia del té... nos ayuda a experimentar,
juntamente con la ética y con la religion, nuestro concepto integral del hombre y de la
naturaleza” (Okakura, 2021, p. 7). Uno de los valores que se resaltan durante la ceremonia

es la naturaleza y la importancia en la formacion de la humanidad.

El segundo capitulo del libro de Okakuzo habla sobre las escuelas del té. La tradicion del té
se puede dividir en tres periodos distintos dependiendo de la forma de preparacion que se le
dé a la bebida. “El té, como el arte, tiene sus escuelas y sus periodos. Su evolucion puede
dividirse en sus tres etapas principales: la del té hervido, la del té batido y la de la infusién
de t¢” (Okakura, 2021, p. 20). El té hervido es el modo de preparacion que describe Lu Yu
en su libro el “Cha Jing”, y consiste a grosso modo en elaborar galletas de té que
posteriormente se hierven. El té batido requiere que el té esté finamente molido y se prepara
con un batidor de bambu. Por ultimo, para la infusion de té, se dejan reposar las hojas de té
en agua caliente y después se retiran. Estas formas de preparacion coinciden con las dinastias

chinas Tang, Song y Ming. Okakuro considera la forma en la que bebian té en la época previa

68



a Lu Yu extremadamente primitiva, por eso solo considera como escuelas las tres

preparaciones antes expuestas.

Con respecto a Lu Yu y la primera escuela, el esteta del té dice que “...1a predileccion de
Luwuh por el simbolismo taoista en este orden de cosas, porque tiene verdadero interés la
influencia del t¢é sobre la ceramica china” (Okakura, 2021, p. 23). Se fija en los elementos
estéticos que empieza a utilizar el maestro del té chino, como la predileccion del color ideal
de los cuencos de té, para identificar una secuencia y distincion entre las escuelas. La segunda
escuela, la del té batido, es la que mas nos interesa por su similitud con la forma de
preparacion que se conserva en Japon. La forma de preparar el té durante la época Song es la
siguiente:

Se reducia las hojas a polvo en un molinillo de piedra y se batia la preparacion
en el agua caliente con una espatula de cana hendida. Este nuevo método
introdujo algunas modificaciones en el servicio de t¢ de Luwuh y en la
eleccion de las hojas. (Okakura, 2021, p. 25).

El entusiasmo por el té fue en aumento, cada vez se buscaba descubrir mas tipos de té y
mejorar los métodos de elaboracion. Todas las variedades de té provienen del mismo éarbol,
lo que hace que existan diferentes variedades es el momento en el que se recolecta el té y el
tipo de fijacion u oxidacion de las hojas. Explicaré algunas diferencias de los tipos de té para
contextualizar al lector. El té blanco proviene de los brotes mas tiernos y las hojas mas
jovenes de la planta, se cosechan s6lo durante unos pocos dias de primavera.

Los brotes mas tiernos y las hojas mas jovenes de la planta ... se cosechan
solo durante unos pocos dias en primavera ... . Los brotes son cubiertos de
un fino vello blanco-plateado que les protege del sol y de los insectos. Este
vello blanco le da a este t¢ el nombre de té blanco. El té verde es el unico que
no ha sufrido oxidacion ni marchitado. (Mytea, el Arte del T¢, s.f.)

Para evitar su oxidacion, pasan por un

proceso de fijacion mediante la aplicacion de calor sobre las hojas unos (70
°C y durante 30 segundos a 2 minutos). ... El t¢ amarillo es un t¢ de
produccion muy limitada y con un proceso de fabricacion muy riguroso. ...
La primera etapa de su elaboracion es muy similar a la del té verde, excepto
que la fijacion se hace envolviendo las hojas en alfombras de paja. (Mytea,
el Arte del T¢, s.f.)

Se produce de esa forma una leve fermentacion, es decir, las moléculas iniciales sufren una

modificacion, esto se hace para mejorar el sabor.

69



Para la elaboracion de los oolongs no hay que recolectar las hojas demasiado
pronto y la elaboracion debe tener lugar inmediatamente después de la
recoleccion. Primero se marchitan lentamente a la luz directa del sol durante
unas horas, luego en el interior en un lugar caliente y himedo. Después se
realiza el cuarteado, que consiste en agitar las hojas en cestas o tambores de
bambu ... [para] romper ... los bordes de las hojas y provocar una leve
oxidacion parcial. ... Los Pu erh son los inicos tés que son postfermentados
y mejoran con el tiempo.... La produccion de estos tés se hace a partir de las
hojas grandes, de la variedad assamica. (Mytea, el Arte del T¢, s.f.)

Por ultimo, para elaborar té negro, “las hojas frescas pasan por un proceso de oxidacion

completa que transforma el color verde original de las hojas en un marrén oscuro” (Mytea,

el Arte del T¢, s.f.)

Okakura menciona que “El t¢ Song nos llegd en 1191, al retorno de Yeisaizenji, que habia
ido a estudiar en la escuela meridional de Zen” (Okakura, 2021, p. 28). Con el gusto por
beber té llegaron las escuelas del budismo chan, el taoismo y el confucianismo, asi como los
conceptos que en estas doctrinas se ensefiaban. Okakura (2021) llega a afirmar que “El teismo
era el taoismo disfrazado” (p. 29). En Japon, la tradicién que mas se desarroll6 fue el té batido
o matcha, por el contrario, en China se mantuvo la infusién de té como la predilecta. “Las
ceremonias del té», escribe el profesor B. H. Chamberlain, «han suftrido tres transformaciones
durante sus seiscientos o setecientos afios de existencia. Han pasado por una etapa médico-
religiosa, una etapa lujosa y, por ultimo, una etapa estética” (Merendiz, 2023, p. 252).
Siguiendo la aseveracion anterior, la etapa médico-religiosa se observa en sus mitos de
fundacion, el té surge como remedio del cansancio y como enlace con la iluminacién budica.
El periodo de lujo se manifest6 durante el periodo Edo con la figura de Rikyu y de Toyotomi
Hideyoshi, mostrando el refinamiento del imperio. Finalmente, el periodo estético lo

establecio sin duda Okakura Kakuzo.

El tercer capitulo del libro trata sobre el taoismo y el zennismo, porque para el autor la
ceremonia del t€ es un despliegue del zennismo, sus ideas principales de la vida y el arte se
plasmaron en la practica del ritual. Un rasgo caracteristico de los escritos del Lao Tse, en
especial en el Tao Te Ching, es que su estilo de escritura son los aforismos y las metaforas.
“Los sabios antiguos...hablaban por paradojas, porque temian entregar a la circulacion
medias verdades” (Okakura, 2021, p. 32). Bordean sus premisas con ejemplos que se acercan

sin llegar a ser afirmaciones cerradas o contundentes, al dejar espacios, se permite la reflexion

70



de los que escuchan. La palabra que rige la doctrina taoista es el tao o dao, que significa
camino o sendero, y esta palabra no pretende tener una definicion absoluta, porque una de
las tesis que defiende esta corriente del pensamiento es la tramutacion, el eterno cambio que

vuelve sobre si mismo y crea nuevas formas, no esta del todo formado o acabado.

El taoismo, al igual que su sucesor mas proximo, el zennismo, funciona como oposicion al
confucianismo. La dualidad estd presente en todos los niveles de la reflexion oriental, como
una unidad inseparable, y asi lo afirma Okakura (2021) “Sin embargo, no se puede conocer
bien el taoismo sin tener algiin conocimiento del confucianismo y reciprocamente” (p. 34).
Por esta afirmacion sabemos que el ritual del té contiene los principios de ambas escuelas y
que estas a su vez no son del todo contrarias, sino complementarias. Sin duda, la reflexion y
el pensamiento japonés tienen una fuerte influencia de las doctrinas chinas. “En el dominio
de la estética es en donde ha sido mas fuerte la accion del taoismo sobre la vida asiatica”
(Okakura, 2021, p. 37). Uno de los elementos que traspasaron el contenido tedrico y se
materializaron en experiencia estética y ética es el vacio.

La utilidad de un cantaro para el agua reside en el vacio en el que se puede
colocar el agua y no en la forma del cantaro, ni en la materia de que esta
hecho. El vacio es todopoderoso, puesto que puede contenerlo todo. En el
vacio solamente es posible el movimiento. El que pueda hacer de si mismo
un vacio en el que los demas puedan penetrar libremente, llegara a ser duefio
de todas las situaciones. (Okakura, 2021, p. 39).

El vacio se observa en la ceremonia del té en los cuencos y vasijas, los cuencos nunca se
llenan de té hasta el borde, se respeta cierta proporcidon para que el que bebe complete con
kokoro el espacio del cuenco. “Hay un vacio que nosotros podemos penetrar y que nosotros
podemos llenar cumplidamente con nuestra emocidn artistica” (Okakura, 2021, p. 39). Al
final, quien disfruta de la taza de té y atesora los detalles termina de completar con su sentir
la vivencia. El té no tendria motivo de existir sin la persona que puede preparar, saborear,

oler, observar, escuchar y consumar la ceremonia con su emocion.
Uno de los héabitos que se mantuvieron y que es una caracteristica del pensamiento de los

paises orientales es la meditacion. Esta practica fortalecid la incorporacion de la tradicion

taoista en el pensamiento japonés por medio de los maestros zen. “El Tao-teiking contiene

71



alusiones a la importancia de la concentraciéon en si mismo y a la necesidad de regular
convenientemente la respiracion, puntos esenciales en la practica de la meditacion Zen”
(Okakura, 2021, p. 41). La meditacion del budismo clésico propio de la India se practica de
forma diferente al budismo chan originario de China y este a su vez difiere en algunos puntos
de la meditacion zen. La meditacion zen de la escuela de Soto es la meditacion zazen que se
practica sentado.

El zen aportd, por ultimo, al pensamiento oriental la nocion de que la
importancia de lo temporal es lo mismo que la de lo espiritual y, en las
relaciones superiores de las cosas, no hay diferencia entre las pequefias y las
grandes: un atomo esta dotado de posibilidades iguales a las del universo.
(Okakura, 2021, p. 43).

Era necesario que incluso la actividad menos relevante se hiciera con absoluta perfeccion,
asi de importante era lavar la loza como cuidar el jardin o servir el té. El zennismo esbozo la
nocion de tiempo en el sentido espiritual, apoyandose en los quehaceres habituales, es decir,
el presenciar. “Los historiadores chinos siempre han considerado al taoismo <<como el arte
de estar en el mundo>> porque ha perfilado el presente, esto es, a nosotros mismos” (Okakura,
2021, p. 37). Toda actividad, por pequenia que sea, se debe realizar con la plena conciencia

de las personas que la estan haciendo, porque su hacer esta vinculado a su propio ser.

La diferencia entre estas doctrinas es que el taoismo ayuda a construir los conceptos y
nociones que sustenta la ceremonia del té, pero el zennismo perfecciona el servicio del té, es
decir, la creacion y recreacion del ritual.

El ideal completo del teismo es la total realizacion de las concepciones
zenistas en lo tocante a la grandeza que acompafia a los mas pequefios
incidentes de la vida. El taoismo ha suministrado la base de los ideales
estéticos; el zennismo los ha hecho practicos. (Okakura, 2021, p. 44).

Recuperando al pensador de la escuela de Soto, lo importante es la realizaciéon metddica y
minuciosa de la ceremonia, més que el resultado, es el ejercicio continuo y consciente lo que
motiva su practica y no una promesa de algun tipo de iluminacion. “La concepcion taoista y
zen eran, sin embargo, diferentes con respecto a la perfeccion. La naturaleza dindmica de su
filosofia adjudica mayor importancia a la manera de buscar la perfeccion que a la perfeccion
misma” (Okakura, 2021, p. 58). Con cada ejercicio de preparar y recrear la ceremonia, se

perfecciona la forma de presenciarla, pero no se queda estatica, cada representacion impulsa

72



la creatividad de los invitados y del anfitrién. La perfeccion no es un absoluto inmoévil, es,

por el contrario, movimiento e invencion.

El cuarto capitulo trata sobre la camara del té. También llamada sala o casa de t¢, este espacio
normalmente esta formado por ventanas y puertas corredizas de madera cubiertas por papel
translucido y las paredes se encuentran desnudas de ornamentaciones. “La Camara del té (el
Sukiya) no pretende ser otra cosa sino la sencilla casa de un campesino; una cabafia de paja,
como nosotros decimos. Los caracteres ideograficos originarios del Sukiya significan la
<<casa de la Fantasia>>" (Okakura, 2021, p. 44). La forma de la casa de té puede tener algunas
variaciones dependiendo de las decisiones del anfitrion, pero todas deben guardar en
principio la sencillez. Se le conoce como casa de la fantasia o casa del vacio porque esta
desprovista de adornos, lo que permite que la atencién se centre en la vivencia y la
imaginacion. La recreacion de la ceremonia del té es una experiencia efimera que permite la
incorporacion de elementos que sean del gusto del maestro de té, a manera de caprichos
estéticos. El vacio, aparte de ser un concepto que conecta el zennismo con el taoismo, permite
el cambio constante de la decoracion de la casa del té. “En realidad, la belleza de una
habitacion japonesa, producida Gnicamente por un juego sobre el grado de opacidad de la
sombra, no necesita ningin accesorio” (Tanizaki, 2002, p. 45). El invitado no s6lo es un
espectador, también completa con su viveza la sala del té. Todos los involucrados juegan con
el vacio, con la sombra, son modeladores de lo que no se ve.

Asi, en la Camara del té, la fugacidad de las cosas se encuentra sugerida por
el techo de cafia, su fragilidad por los pilares calados; su ligereza por los
cuartones de bambu y su aparente despreocupacion por el empleo de
materiales ordinarios. (Okakura, 2021, p. 55).

Todos los materiales tienen un propodsito teorico y funcional, que les da un sentido mas
profundo o reflexivo. Hay una congruencia entre el concepto y su representacion sustancial.
La fugacidad de la sala del té parte del principio de movimiento y de cambio dentro de la
doctrina taoista y del zennismo. Para el lector puede parecer que lo metddico de la ceremonia
con respecto a los utensilios es contradictorio con la premisa del capricho estético, pero esto
no es asi, el que la ceremonia mantenga una estructura no significa que cada representacion
del ritual no contenga la intencion particular del maestro del t¢. Como puede suceder con las

puestas en escena del ballet, por ejemplo, El ballet de Giselle mantiene su historia, personajes

73



e incluso pasos emblematicos, pero los bailarines y el director cambian cada presentacion y
la impregnan de su gusto estético. No es lo mismo ver bailar la Giselle de Anna Pavlova a la
Giselle de Natalia Osipova, aunque los pasos, la musica y la historia sean los mismos.
Okakura (2021) describe las areas que componen la camara de té de la siguiente manera.

Luego se afiade una antecamara, Midsuya, en donde se lavan y se preparan
los utensilios necesarios para el servicio del té antes de llevarlo a la Camara.
Luego un portico (machiai) en donde los convidados esperan a que se les
invite a penetrar en la Camara del té, y un pasillo (roji) que une ésta con el
portico. (p. 47).

El saléon de té ha sufrido modificaciones durante los diferentes periodos, una de las mas
relevantes es la separacion del salon de té de la casa principal.

La creacion de la primera Camara del té aislada, se debe a Senno-Soyeki,
generalmente conocido por Rikiu, que era su tltimo nombre y fue uno de los
mas grandes maestros de té. El fue quien en el siglo xvi bajo el patronato de
Taiko-Hideyoshi instituy¢ las formalidades de la ceremonia del té y las elevo
al mas alto grado de perfeccion. (Okakura, 2021, p. 46).

El hecho de que el sukiya se encuentre solo al pasar el vergel permite el desprendimiento de
lo externo, es decir, de los pensamientos que se pueden tener del pasado y futuro. “Incluso el
camino del jardin que conducia al salon de té tenia un significado simbdlico, ya que significa
la primera etapa de la autoiluminacion” (Merendiz, 2023, p. 253). El jardin funge como un
tipo de limpieza o depuracion, es el sendero de frescura que prepara al invitado para
conducirlo a la casa del té. “El roji, pasillo que atraviesa el jardin y conduce desde el portico
a la Camara del t¢é, significa el primer grado de la meditacion” (Okakura, 2021, p. 50). Tanto
Merendiz como Okakura coinciden en que el jardin es el primer estadio del ritual de té, es la

estancia que conecta al hombre con la naturaleza.

Como lo vimos con el texto de Lu Yu, los utensilios de té no son creados y dispuestos al azar,
por el contrario, representan una parte esencial de la ceremonia. “La camara del té y todos
los objetos necesarios para la ceremonia del té son como el reflejo de las doctrinas Zen”
(Okakura, 2021, p. 50). Lo que no se dice por medio de palabras se expresa por medio de los
utensilios, aquellos que son observadores podran entender la relacion que guarda el objeto
con la doctrina zen. Un caso de la relacion del objeto con la filosofia zen se observa en la
marmita, este utensilio que tiene la forma de caldero con tapa que impide que el vapor de

agua se escape, lo que permite calentar el agua més rapido y que no se pierda parte del fluido.

74



Se aprecia el silencio en la ceremonia de té de igual forma que se valora en el budismo chan,
el antecesor del zennismo. Son pocos los sonidos que se escogen para ser emitidos durante
la ceremonia, como el siguiente.

...delicioso silencio en el que solo se oia la musica del agua que hervia en la
marmita de hierro. La marmita canta bien porque se ha tenido cuidado de
colocar en su fondo trozos de metal que produzcan esa armonia. (Okakura,
2021, p. 52).

Se comienza con un silencio que poco a poco serd interrumpido por el sonido de las perlas
de metal que aguardan pacientemente el calor del fuego para cantar armoniosamente.

Se dice que los amantes del t¢, al oir el ruido del agua hirviendo, que a ellos
les evoca el viento en los pinos, experimentan un arrebato parecido tal vez al
que yo siento. Se ha dicho que la cocina japonesa no se come, sino que se
mira; en un caso asi me atreveria a afiadir: se mira, jpero ademas se piensa!
(Tanizaki, 2002, p. 38).

La reflexion de lo que se ingiere va mas alld de los sentidos y el disfrute, se posiciona en el
pensamiento y se entrelazan. El gusto por lo simple traspasa la idea y se encuentra en los
platillos y bebidas de la cocina japonesa, por eso Tanizaki afirma que la comida nipona no

solo se contempla, sino que se piensa.

La sobriedad de los tonos que se utilizan representa la modestia. “Todo, desde el techo al
pavimento, es de tonalidades sobrias; los invitados han elegido también vestidos de colores
discretos” (Okakura, 2021, p. 52). Es pronto para decirlo, pero incluso los sabores suaves y
poco saturados son los preciados.

La patina del tiempo se muestra en todos los objetos, porque alli nada se
admite de lo que pueda revelar adquisicion reciente, excepto el largo
cucharén de bambu y el mantel de tela, que deben ser de una blancura
inmaculada y nuevos. Por mucho que se haya usado la Camara del té y los
utensilios del té, debe resaltar en ellos una limpieza absoluta. (Okakura, 2021,
p. 52-53).

El mantel y el cucharén de bambti para Okakura son las tnicas herramientas que deben ser
nuevas, eso tiene una razoén de ser, el bambl es un material orgénico que le otorga cierto
sabor al té. El uso constante del mismo cucharén eventualmente guardara particulas del té
anterior, lo que sin duda puede modificar la pureza y el sabor de la bebida. El mantel es la
pieza sobre la que se pondran todos los demas objetos, es una forma de guardar respeto a lo

que se pondra encima del mantel. Los detalles sobre las patinas de los objetos también lo

75



afirma Tanazaki® (2002) en su libro E/ elogio a la sombra: “Nosotros también utilizamos
hervidores, copas, frascos de plata, pero no se nos ocurre pulirlos como hacen ellos. Al
contrario, nos gusta ver como se va oscureciendo su superficie y cémo, con el tiempo, se
ennegrecen del todo” (p. 28). Hay una diferencia entre la limpieza y la conservacion de la
patina, lo que se pretende al conservar la patina es mantener la sencillez en contra de la
opulencia. La estética japonesa no es partidaria de la opulencia y la brillantez de los
utensilios, prefieren los objetos que tienen cierta opacidad o sombra. Los trastos se lavan
meticulosamente, pero no se pulen. Dejar que el tiempo pase por ellos y los modifique es
parte del cambio constante, seria contradictorio si quisieran que todos los materiales se

mantuvieran iguales.

La historia del maestro del té Rikyu, en especial los actos que realiz6 poco antes de su muerte,
permite demostrar algunas de las creencias y practicas que conservan los japoneses gracias
al shintoismo. Rikyu dio una ceremonia antes de morir y se dispuso a romper el cuenco en el
que bebid su ultima taza de té, argumentando que asi nadie mas utilizaria ese cuenco y, por
lo tanto, su desgracia moriria con él. No se acostumbra pasar de generacion a generacion los
mismos cuencos porque son propiedad intransferible de las personas que lo utilizaron y
disfrutaron.

La idea de que cada uno debe tener su propia casa esta basada en una de las
costumbres mas antiguas de la raza japonesa; la supersticion Shinto ordena,
en efecto, que toda habitacion sea evacuada a la muerte de su principal
ocupante. (Okakura, 2021, p. 54).

Podriamos pensar que una taza se puede lavar y seguir usando porque no pierde su funcion
de recipiente, pero el vinculo que guardan los japoneses con sus objetos mas personales,
como lo es la taza donde posan sus labios para beber té o el cuarto donde disponian su cuerpo
en reposo, son intransmisibles, estdn destinados a desaparecer junto con ellos. “El zennismo,
de acuerdo con la teoria budista del anonamiento y en sus esfuerzos para establecer la
dominacion del espiritu sobre la materia, s6lo considerd la casa como un refugio temporal

del cuerpo” (Okakura, 2021, p. 55). Al igual que la entidad que desocupa el cuerpo y no se

8 Escritor japonés del s. xx contemporaneo a Kawabata Yasunari.

76



puede volver a ocupar por otro, la casa que es el refugio del cuerpo no puede ser ocupada por

otra persona.

La ceremonia del té es bella desde el postulado zen de lo incompleto, no confundamos lo
incompleto con lo vacuo o hueco. Por el contrario, entendamos incompleto en el sentido de
cavidad o nicho. “La verdadera belleza s6lo puede descubrirla quien mentalmente haya
completado lo incompleto” (Okakura, 2021, p. 58). Para el desarrollo de la belleza desde una
concepcidn japonesa, es indispensable el vacio, en el ritual se desea que los convidados
habiten el nicho, el espacio y lo completen con su presencia. En la taza de té se vierte cierta
cantidad de la bebida como si fueran los cimientos, la base que guia, pero al final cada
degustador completa la experiencia. Tanizaki (2002) considera lo siguiente: “Creo que lo
bello no es una sustancia en si, sino tan so6lo un dibujo de sombras, un juego de claroscuros
producido por la yuxtaposicion de diferentes sustancias” (p. 69). Lo interesante de las
sombras es que no muestran todo, la nitidez estd sobrevaluada. Es en lo claroscuro y en lo
vago que la reflexion se produce, en los elementos completos no hay nada que pensar, estan
completamente redondeados.

Desde que llego el Zennismo a ser la moda en la manera de pensar, el arte
del Extremo-Oriente, de un modo deliberado evita la simetria puesto que no
solo expresa la idea de lo completo, sino, ademas, la idea de la repeticion.
(Okakura, 2021, p. 58).

La repeticion se puede dar de diferentes maneras, no solo en la calca exacta de una obra de
arte, sino también en la imitacién de formas en una vajilla, la insistencia de color en la
decoracion o la reiteracion de proporciones en los utensilios. El hecho de que todo se parezca
entre si le resta importancia a los elementos, reduciéndolos a réplicas.

Los diferentes objetos que participan en la decoracion de una pieza deben ser
escogidos de forma que ningun color ni ningtin dibujo se repita. Si colocais
en ella una flor viva, todo cuadro de flores de la misma factura queda
prohibido. (Okakura, 2021, p. 58).

La asimetria es una anomalia que mantiene el interés por lo genuino, lo singular. La funcion
de la ceremonia es la recreacion y no la repeticiéon o la reproduccion, en su estructura
mantiene la metodologia del ritual, pero en los detalles cada una es completamente diferente.
“Amemos sobre todo a los antiguos; pero copiemos de ellos lo menos posible. Se dice que
los griegos fueron grandes porque nada tomaron de sus antepasados” (Okakura, 2021, p. 56).

No pretendamos ser copia del original, porque esto eventualmente desgastaria la originalidad

77



y la innovacion hasta perder el sentido de la ceremonia inicial. El componente del cambio,

de la fluidez, es lo que ha mantenido con vida la ceremonia del té.

El quinto capitulo del Libro del té habla sobre el sentido del arte. El autor se esfuerza en
recordarnos que “La obra maestra esta en nosotros, y nosotros estamos en la obra maestra”
(Okakura, 2021, p. 63). El artista debe saber como transmitir el mensaje y el espectador debe
cultivar sus facultades para recibirlo. Sin la comunién del maestro e invitado, la demostracion
del arte no existiria por si sola, por eso es que la obra estd en nosotros, le insuflamos
movimiento. “Nuestro espiritu es la tela sobre la que el artista coloca sus colores; los matices
son nuestras emociones y el claro-oscuro estd hecho con la luz de nuestras tristezas”
(Okakura, 2021, p. 63). La existencia, es decir, la vida en general, es la que alimenta y nutre
el arte, como critico de arte, Okakura concibe el servicio del té como una expresion artistica
dedicada al disfrute.

Esta bebida se constituyd en un motivo para el culto de la pureza y del
refinamiento, en una funcion sagrada en la que el huésped y su invitado se
unen para realizar en esta ocasion la mas alta placidez de la vida mundana.
(Okakura, 2021, p. 29).

Se ha dilucidado el alcance de los involucrados en la ceremonia, pero es momento de acentuar
la importancia del convidado y el convidador. Convidar en la acepcion de invitar, ofrecer o
compartir algin alimento o bebida con la intencion de extender el gozo, reunirse para
disfrutar. “Debemos buscar el medio de obtener del presente el mayor goce posible”
(Okakura, 2021, p. 55). Presenciar la ceremonia del té con los invitados permite expandir
nuestros pensamientos respecto de lo bueno y sobre todo de lo bello. “Cada dia vamos siendo
mas capaces de gozar nuevas expresiones de belleza para las que ayer nos creimos todavia
insensibles” (Okakura, 2021, p. 68). La consideracion de nuevas formas de belleza solo es
posible gracias a la cavilacion, este cavilar solo se nutre en compania de otros. Finalmente,
Okakura (2021) escribe que: “No olvidemos, sin embargo, que el arte s6lo tiene valor en la
medida en que habla a nuestro corazén” (p. 67). Retomando el término kokoro, el cual hacen

uso los japoneses para referirse a la mente y al corazon.

El sexto capitulo habla sobre las flores. Para Okakura, su atractivo permite la abstraccion y

la introspeccion por medio de la contemplacion de lo bello. “Al ofrecer a su amada la primera

78



guirnalda, el hombre primitivo se eleva por encima del bruto; se eleva por encima de las
necesidades groseras de la naturaleza; asciende a ser humano” (Okakura, 2021, p. 73). La
diferencia entre el bruto y el ser humano surge del reconocimiento de la belleza que inspira
y alimenta el espiritu, aunque no tenga una aplicacion en el sentido moderno del lucro. La
humanidad: “Al percibir la utilidad sutil de lo intil, hace su entrada en el reino del arte”
(Okakura, 2021, p. 73). Las flores poseen un efecto tranquilizador, nos recuerdan la conexion
con la naturaleza, su valor no se puede medir en sentido estricto, por eso entra en otra esfera

que se inscribe con lo sensible.

Como sabemos, los maestros del té surgieron en el s. XV con Rikyu como su primer
exponente, este ayudo en la formacion de otra clase de maestros que se especializaron en las
flores, dando origen al ikebana y al kado en el s.XVII. Las flores ya eran implementadas en
la ceremonia del té antes de separarse y adquirir un trato individual. No tenian el papel
principal dentro de la ceremonia, pero si uno significativo. “Cuando un maestro del t¢ haya
arreglado una flor a su gusto, la colocara sobre el tokoma, que es el sitio de honor de todo
interior japonés” (Okakura, 2021, p. 81). No se permitia tener algiin otro adorno que hiciera
alusion a las flores porque eso significaria quitarle el protagonismo. “El maestro del té estima
que su deber se limita a la eleccion de las flores, y deja que ellas cuenten su propia historia”
(Okakura, 2021, p. 85). El trato que el maestro del té le da a las flores es de absoluto respeto,
no se cortan las flores de forma arbitraria y con holgura. Por el contrario, solo se recolectan
aquellas que son propias de la temporada y serd una o dos, no mas, jamas se vera un jarréon
repleto de flores exuberantes. “Cuando la flor se marchita, el maestro la confina tiernamente
en la ribera y alli piadosamente se la entierra en la arena” (Okakura, 2021, p. 82). Agradece
la belleza que mostro6 en la ceremonia y le da sepultura con el propdsito de honrarla después

de marchita.

El cortar una flor, sacarla de su habitat en una especie de rapto, moldearla a placer forzando
sus ramas y torciendo su forma, prolongar su vida sin tierra a cuentagotas, retirarla de la luz
solar, por no decir torturarla para decorar el tokonoma, s6lo estard justificado por el trato
respetuoso que el maestro del té le dé a la flor.

Concretémonos a imponer el que a nuestro sacrificio se une la belleza. S6lo
rescataremos nuestras acciones consagrandonos a la pureza y a la sencillez.

79



Quién conozca la manera de ser de nuestros maestros del t¢ y de las flores,
no habra dejado de admirar con qué veneracion religiosa tratan las flores.
Jamas las cogen al azar, sino escogiendo cuidadosamente las ramas y hasta
las briznas, sin perder de vista la composicion estética que en su espiritu
llevan. (Okakura, 2021, p. 81).

El sacrificio a favor de la belleza, que inici6 el maestro del té y posteriormente perfecciond
el maestro de las flores con los arreglos florales, se puede admitir y no va en contra de sus
ideales gracias a que conserva la pureza, la sencillez, la mesura y la admiracion por la

naturaleza.

El séptimo capitulo habla del maestro del t¢, como lo demuestra el autor en el capitulo de las
flores: “Es imposible, a la verdad, encontrar una rama del arte en donde los maestros del té
no hayan dejado la huella de su genio” (Okakura, 2021, p. 90). La estética japonesa esta
empapada del rocio que dejo a su paso la ceremonia del té. Los maestros del té: “Han hecho
mas enérgico nuestro amor natural a la sencillez y nos han revelado la belleza de 1a humildad”
(Okakura, 2021, p. 91). La sensibilidad con respecto a la belleza y la sencillez se incorpord
con el tiempo en la forma de pensar y de vivir a tal grado que inclusive en la actualidad son
inseparables de su identidad. Es asombrosamente rico como una doctrina del pensamiento
puede modificar, enriquecer, cultivar la existencia. Okakura (2021) afirma que “Los
Maestros del té sostenian que el verdadero sentido del arte sdlo es posible para los que hacen
del arte una influencia viva” (p. 89). Esta sentencia es congruente con su forma de vivir, su
manera de comunicarse por medio de sus prendas y su gusto por el arte permitieron el
conocimiento de su cultura y con ello sus ideales éticos y estéticos.

El corte y el color de los vestidos, el equilibrio del cuerpo, la manera de
andar; todo ello podia servir para la manifestacion de una personalidad
estética. Objeto serio, ciertamente, pues quien no sabe cultivar la belleza en
si mismo no tiene el derecho de apreciarla en los demas. Asi el Maestro del
té se esforzaba por ser algo mas que un artista; por ser el arte mismo.
(Okakura, 2021, p. 89).

Aquellos que lo conocieron recuerdan su particular aspecto, su propuesta, aparte de agradar
a la vista por medio del equilibrio del color y la fluidez de las prendas, modific6 su andar, un
caminar silencioso, donde los pies no tienen la primicia, provocando la sensacion de que
flotan, se deslizan por el espacio, propio del zennismo. ;Cuantos somos capaces de reflejar

nuestra comprension del mundo en nuestro andar?

80



El propoésito del maestro del t¢ como huésped y como guia es transmitir en acciones el
concepto, encarnar en el sentido de apropiarse de la idea y representarla, ser fiel a lo que se
piensa. “Una de las primeras cualidades del maestro del té es la de saber barrer, fregar y
limpiar, puesto que hay verdadero arte en estas operaciones” (Okakura, 2021, p. 53). Puede
no ser claro el propodsito de saber barrer, fregar y limpiar, pero si lo que se busca es la
pulcritud, la pureza, la simplicidad, el saber limpiar y hacerlo a conciencia es esencial. “Lo
que Rikiu exigia no era solamente la limpieza, sino, ademas, la belleza y la naturalidad”.
(Okakura, 2021, p. 54). Un roji donde no hay ni una hoja sobre el herbaje se convierte en un
jardin artificial, sin movimiento, que en vez de representar el fluir del fao, se convierte en

una copia ficticia de lo que representa la naturaleza.

Todo tiene una razén por la cual se presenta de ese modo, no es fortuito, de manera opuesta,
es meticulosamente pensado y planeado.

La ceremonia del té, en su forma mas duradera y caracteristica, estaba
destinada a abandonar toda exhibicion vulgar, a abarcar una cierta cantidad
de religion y filosofia y, sobre todo, a proporcionar un medio para estudiar el
arte y la belleza de la naturaleza. (Merendiz, 2023, p. 253).

La ceremonia del té tiene una estructura a manera de puesta en escena, con ello una
improvisacion y un analisis de experiencia donde la filosofia est4 presente y que poco se ha

estudiado.

81



COMPARACION DE CONCEPCIONES

Comparacion entre cosmovisiones

En este ultimo apartado se compararan ambas lineas del pensamiento, tanto la china como la
japonesa, con respecto al té, y se especificaran las distinciones que se descubrieron durante
la recopilacion y analisis de la informacion. En ambos capitulos se siguid la misma definicion
de cosmovision, que consiste en la contemplacion u observacion del universo. Se forma una
cosmovision cuando tratamos de explicar los sucesos que captamos, es la manera en la que
ambas culturas asimilan el mundo. Generaron relatos y ritos para explicar el porqué y el para
qué de los fendomenos que les circundan. Estas explicaciones ayudan a formar la identidad de
un pueblo y a trazar las nociones prefilosoficas que son fundamentales para entender su
filosofia actual. Se parti6 de los relatos que guardan relacidon con el té en las respectivas
cosmovisiones, principalmente sus mitos. Los mitos son un respaldo prosistico de las
creencias o practicas de la antigliedad que hasta el dia de hoy tuvieron influencia en el ritual.
Para no caer en repeticiones, s6lo mencionaré las piezas relevantes dentro de la relatoria,

haciendo hincapié en aquellas que traspasaron el tiempo.

En el mito de Shennong, el movimiento del viento facilité que las hojas del pequefio arbol se
desprendieran y sobrevolaran hasta llegar a posarse sobre la taza que el emperador sostenia.
El aroma que liberaban los aceites esenciales de las pequefias laminas verdes cautivo al
soberano, el habito de oler el té antes de probarlo se ha conservado como parte primordial
para la preparacion y degustacion del té. En el mito del té relatado por los De’ang, al igual
que en el mito de Shennong, el viento es fundamental para descubrir el té, y de la mano se
encuentra el olfato. Aunque no lo escriben textualmente, sin el olfato los hombres no
hubieran descubierto las propiedades de esta planta. Antes de probarla, la percibieron por su

fragancia.

82



Shennong se dio a la tarea de ayudar a la humanidad, probando todas las plantas que hallaba
a su paso y catalogandolas entre comestibles y venenosas. El primer catador’ de la mitologia
china es Shennong. Todas las plantas que paladed las catalogd por sabor como écidas, dulces
y amargas. Los brotes del té en la gastronomia china, a diferencia de lo que se menciona en
los relatos, no se mastican ni se devoran, solo se beben. Incluso en la actualidad, con el avance
en la creatividad culinaria y la globalizacion de la agricultura, los cultivos de té no se mascan,
solo se toman. Cuidan que la planta no sea desvirtuada por los dientes con el choque constante
de las muelas. En la cosecha se procura que la planta sea recolectada a mano aunque esto
signifique horas de trabajo y fatiga con el proposito de evitar el corte de la hoja y su pronta

oxidacion.

Nuevamete en el mito de Shennong el té limpia el estdbmago, evitando la intoxicacion del
cuerpo por el contacto con las diversas hierbas. Actiia como una especie de purificador de
toxinas, en oposicion al veneno, es el antidoto. La nocidon que viculan con la planta es la de
inspection, que consiste en examinar o detectar el error o defecto. Una planta por si sola es
claro que no puede distinguir entre lo que envenena y lo que cura; pero, ;puede ayudar al
humano a llevar a cabo una auditoria? ;se bebe para obtener claridad? Bueno, no podemos
defender o argumentar a favor de esta idea, pero es claro que sigue vigente en el pensamiento
de ambas culturas, ya que la ceremonia del té sigue ligada a la busqueda de la claridad y la

introspeccion.

En el mito relatado por los De’ang, las hojas del t¢ se dividen en partes proporcionales entre
hombres y mujeres; esto es relevante porque mas adelante esta dualidad complementaria que
mantiene el equilibrio configuraré toda la cosmovision china expresada en la union del yin y
el yang. El yin-yang es un concepto que reune la fuerza masculina y femenina, lo claro y lo
oscuro, el cielo y la tierra y permite la armonia y el equilibrio mismos, valores que siguen

presentes en la ceremonia del té y que se representan incluso en su estética.

? Cuando hago uso de la palabra catador, me refiero a la persona que aprecia la calidad de una bebida
o de un alimento mediante el gusto, para establecer las caracteristicas gustativas deseables.

83



En oposicion a la cultura japonesa, existen diferentes mitos que hablan, por ejemplo, del arbol
de camelia, los monjes budistas, los samurdis y el jardin. Los japoneses no conservaron el
mito de origen de la cultura china sobre el té; al contrario, crearon su propio relato como una
forma de marcar la distincion entre ambos. El mito ayuda a entender la importancia que va a
adquirir la bebida en Japdn, incluso mas relevante que la que tuvo en China. El relato hace
cierta alusiéon a la cultura china cuando nombran a Durama, el creador de la escuela de
budismo chan. Desde su ingreso en Japon, el cha estuvo relacionado con la meditacion y la
escuela budista del silencio. El t¢ comenzd como un remedio al cansancio y al suefio. Se hace
alusion como un método para alcanzar la iluminacion, estar siempre en vigilia. A Durama se
le suele representar sin piernas, ya que perdio sus extremidades como consecuencia de la
meditacion de nueve afios. Su compromiso con la meditacion tuvo estragos fisicos, los cuales,
por lo menos en lo que respecta al mito, no fueron un inconveniente para el monje. La pérdida
de sus parpados y piernas es un sacrificio menor comparado con el aspecto espiritual que
alcanza aquel que se entrega a la contemplacion profunda. La repeticion del ejercicio, en este
caso la meditacion, y la concentracion del monje en el mismo, se siguen en la ceremonia del

r

te.

El arbusto que se menciona en el relato de Durama es de donde se extraen las hojas de té. Es
un arbol que se asocia con cosas benéficas o sagradas, aspecto que también se observa en el
mito chino, esta es una caracteristica que van a conservar ambas culturas. La especulacion
alrededor de la planta es que fortalece el espiritu al no dejar que los monjes caigan en el
suefio. Son pocas las narraciones que describen esta planta como mala o maléfica, pero en la
cultura japonesa existe una. En este relato se le adjudican propiedades de movilidad y
vitalidad a un espécimen que realmente no posee las caracteristicas de movimiento, en una
realidad tangible, al estar plantado, estd anclado a un espacio. Los japoneses admiran las

plantas y los arboles, por ese motivo, les adjudican propiedades especiales.

Los jardines en la cosmovision japonesa son importantes porque son una forma de expresion
de la existencia de aquellos que los cuidan. Los jardines simbolizan la naturaleza y los valores
que esta despierta en los jardineros, la diferencia no es esencial, sino de proporcion. Los

jardines son poesias del hombre que las crea, que son reproducidas en espacios pequefios o,

84



por lo menos, menos extensos que su inspiracion. Para los japoneses es indispensable la
figura del que practica y ensefa a los demas su oficio, desde el floricultor hasta el maestro

del té.

En el primer mito japonés se establece la relacion de los monjes, la meditacion y la bebida,
estos tres elementos constituyen la iluminacion entendida como contemplacion profunda y
estd intimamente ligada al budismo chan. En el segundo mito se introduce la nocion del
samurdi, el jardin y el arbusto del té. Los samurais son guerreros del antiguo Japon conocidos
por sus valores éticos como el honor o la lealtad, elementos que tienen sentido cuando se
busca su etimologia, la palabra samurai proviene de saburau, que significa servir. El vinculo
que une al samurdi y al jardin con el té es el servicio y la ensefianza. La mitologia japonesa,
a diferencia de la china, incorpor6 elementos particulares de su cultura, como lo son el jardin

y el samurai enriqueciendo los relatos con respecto al té y apropidndosela.

85



Comparacion entre las escuelas del pensamiento filosofico

En el primer capitulo, en el apartado sobre las doctrinas filosoficas chinas, se expuso la
definicion de Youlan sobre filosofia. Se sostuvo que la filosofia debe ser principalmente
reflexiva, por pensamiento reflexivo entendemos que es la accion de cavilar nuestras ideas,
resaltando que es un ejercicio que regresa sobre uno mismo y engloba todos los &mbitos que
intervienen con la existencia. Esta definicion se defendié a lo largo de la tesis con los
ejemplos de los filosofos mencionados, tanto chinos como japoneses, y en este apartado se
pretende sintetizar el pensamiento de estos filosofos y destacar su aportacion a la filosofia

del té.

Desde el confucianismo hasta el zennismo se formaron teorias para explicar la relacion con
el mundo y la forma adecuada de conducirse. La escuela confuciana, por ejemplo, defiende
la exactitud de los nombres (zheng ming), es decir, conseguir que los objetos tengan una
correspondencia con el significado de sus nombres. Cada apelativo debe corresponder con la
realidad, el maestro del t¢ debe comportarse como maestro del té, de lo contrario, no estaria
honrando su nombre, y asi con todos los nombres que hacen referencia a una posicion
especifica. Las palabras guardan una esencia que debe honrarse; si, por el contrario, no se
actua en conformidad, no debe llamarse de tal modo, los nombres suscriben un deber. Su
filosofia esta ligada a la vida en comunidad, por eso pondera el valor de la benevolencia. Se
actia por un sentido de deber existencial y por amor a sus conciudadanos. Cuando Confucio
exhorta a sus oyentes a ser hombres de ren, se refiere a que sean hombres de virtud porque
la benevolencia es la conjuncién de todos los valores. Siempre en miras de obrar con
simpatia. Se regula la conducta de uno mismo teniendo en consideracion a los demas. La
exigencia que se proyecta a los demads est4 determinada por la autoexigencia de cada uno. La

benevolencia y la importancia de la vida en comunidad se conserva en el ritual del té.

Por su parte, la escuela taoista introdujo el concepto de permanencia y el de cambio, las cosas
cambian, pero la ley que rige este cambio es inalterable. La multiplicidad de componentes
que se encuentran en el mundo son mutables, mientras que el Tao es eterno. Lo nico que se

mantiene es la idea de que nada dentro de lo conocido permanece igual por la eternidad. Si

86



el movimiento, por su naturalidad de constante cambio, llega al extremo opuesto,
inevitablemente se revertird ese movimiento hasta convertirse en su contrario, al igual que el
yin-yang, los opuestos estan en lucha en pro del equilibrio. Los taoistas creen que para
entender el universo primero se debe indagar la relacién de opuestos. Los contrarios son
inseparables, se entienden gracias a su convivencia, por ejemplo, el cambio es relevante en
el ritual del té porque la estructura de la casa del té se conserva, pero la decoracion cambia

constantemente.

La naturaleza, en la doctrina taoista, genera su propio saber y el ser humano forma parte de
esta, por tal motivo, el ser humano ya cuenta en si mismo con el conocimiento de la
naturaleza, simplemente debe dejarse guiar y aprender a escuchar. El principio del wuwei es
un pilar para explicar que debemos hacer menos o hacer lo justo, es indispensable seguir la
naturalidad del movimiento, esto incluye el trabajo o la actividad de la humanidad. El
esfuerzo desproporcionado es una sefial de que se actua en contra de las circunstancias
naturales, es como intentar controlar el tiempo, incluso el deseo de que transcurra mas rapido
o lento es absurdo, desearlo o pensarlo es un desgaste innecesario. Los hombres han perdido
su razdn de ser por sus deseos insensatos y el mal del deseo que no termina de saciarse. La
respuesta de los taoistas al exceso de hacer es la sencillez, la finalidad de los hombres sabios
es llegar a una identificacion de si mismos con la totalidad del universo. El principio de wuwei
se conserva en el ritual del té, se conserva esta relacion con la naturaleza y se reconoce la

relevancia de la sencillez.

La filosofia del silencio o chanismo postula que el comienzo del mundo no se puede explicar,
si se le intenta nombrar, automaticamente se le impone un limite, por eso algunos maestros
chan se mantienen en silencios prolongados. La disciplina que seguian los chanistas era
permanecer en la no accion, el wuwei, al igual que los taoistas, pero lo llevan un paso mas
alla, realizan las tareas cotidianas sin una intencion calculada. Es conducirse o trabajar de tal
forma que el resultado de las acciones no produzca recompensa o castigo con miras a no
producir karma o dharma, se busca mantener el equilibrio, no generar mas desbalance. Otro
giro fundamental en el pensamiento que proporcionaron los maestros chan y que es

indispensable para entender la ceremonia del té es que no se puede buscar fuera de este

87



mundo que conocemos y en el cual vivimos el estado de nirvana. Si el hombre alcanza la
iluminacion, no se puede quedar en ese estado, debe regresar y vivir como todos los demas.
La comprension del sabio le permitira hacer lo mismo que los otros hombres, como cultivar
el campo, respetar las leyes, o preparar el té, pero con un sentido espiritual. En el chanismo,
el sabio meditaba para vaciar su mente, la eliminacion de todo pensamiento y de todo
sentimiento que lo aleje del momento en el que se encuentra. El budismo chan se desprendio
de varias nociones y costumbres del budismo original, lo que permitié la absorcion y la
produccion de un singular conocimiento, que mutaria a otras costumbres, uno de ellos, el
ritual del té, pero también es un punto medio entre las doctrinas de Confucio y Lao Tse, es la
conjuncion de lo estructurado y el devenir. Considero que sin el budismo chan, la ceremonia

del té no tendria tan inculcado el sentido del silencio, el equilibrio y el vacio.

Ahora pasemos a la aportacion de las doctrinas japonesas a la ceremonia del té, comenzando
por que el budismo chan se convertird en el budismo zen para los japoneses. Una de las
actividades que realizan los monjes del zennismo de Soto es la meditacion sentada zazen. Lo
que se pretende con la meditacion zazen es desprenderse del cuerpo y de la mente. La
sabiduria budica no es la finalidad de la meditacion, sino un modo de practicarla, el que
medita centra su esfuerzo en la realizacion continua de la meditacion mas que en el posible
resultado de esta. La insistencia en la practica es la dedicacion disciplinada y cabalmente
atenta como medio para transformar la espiritualidad de las actividades ordinarias de la vida
cotidiana. La constancia y la dedicacion que se fomenta en la meditacion zazen se relaciona
con la plena conciencia del presente, realizar una tarea cotidiana conlleva un presenciar,
poner cuerpo y mente en sintonia con la accidon que se realiza. Se podria entender como poner
atencion a los detalles. El término uji es una aportacion del zennismo y se usa para referirse
al instante, este concepto estad ligado al hallarse presente tanto en cuerpo como en mente.
Cada momento en si mismo es una existencia y todas las existencias son momentaneas. Desde
esta perspectiva, se medita siempre en el presente, y cada meditacion pertenece a un momento
totalmente distinto. Es importante comprender la vinculo que une todas las existencias, ya

que este es el inicio de la practica espiritual.

88



A diferencia de la filosofia china, en la filosofia japonesa, en especial con Dogen, se reconoce
la relevancia de la figura del maestro, esto permitié que se reconociera la importancia del
maestro del té, como la persona que convoca, prepara, sirve y guia la ceremonia. El refugio
y la intimidad que se promueve en el ritual estan inspirados en la relacion del discipulo y el
maestro zen. Dogen explica que ambos, tanto el discipulo como el maestro, se encuentran
implicados en el katto, que es la indagacion comun y personal, sigue recuperando la
introspeccion que se puede llevar a cabo de manera personal e introduce la duda o reflexion
que puede ser compartida. La filosofia del maestro Dogen precisaba un proyecto filosofico

complejo que acompanara al analisis de la experiencia, del lenguaje, del pensamiento y de la

realidad.

La ceremonia del té guarda un guifio con el shintoismo por medio de un elemento tan sutil
pero a la vez tan significativo como lo es la poesia. El sonido de las palabras tiene un valor
espiritual y estético que une la mente y el corazén. Las palabras dichas o escritas conmueven,
es decir, producen un movimiento tanto en el intelecto como en el sentir, por eso no se usan

accidentalmente.

Mais que una comparacion entre el confucianismo, taoismo, budismo chan, zennismo y
shintoismo, lo que permite el ritual del té¢ es la unificacion de ideas extraidas de estas
corrientes, por eso este espacio se escogid para recordar la influencia de cada una. El ritual
del té recupero la exactitud de los nombres, la benevolencia con el otro del confucianismo.
La permanencia y el cambio, y el principio del wuwei del taoismo. El silencio y la meditacion
del budismo chan. Del zennismo, la guia del maestro, la meditacion zazen. El nacionalismo

y la relacion de la poesia con el servicio del té con el shintoismo.

89



Comparacion entre Lu Yu y Okakura Kakuzo

En este apartado procuraré recopilar los datos mas emblematicos del libro de Lu Yu y del
texto de Okakura Kakuzo para contrastar qué ideas o valores estéticos comparten y cuales
son iniciativas personales de cada autor. Para comenzar con las distinciones, debo considerar
que, gracias a la aparicion del libro Cldsico del té, escrito por Lu Yu, se popularizé el
consumo de té¢ en China y dio pauta para la realizacion de la ceremonia del té, sin este autor,
posiblemente la cultura con respecto al té no seria la misma. Lu Yu escribe principalmente
una serie de sugerencias para la plantacion y el cultivo del té, insiste en la importancia del
tiempo y los ciclos para que la hoja madure y sea recolectada. La influencia del movimiento
de la naturaleza del que hablaban los taoistas se ve implicita en el cultivo del té por la mencion
de las estaciones, mientras sucede la primavera, se puede reconocer su opuesto, que seria el
invierno. También reconocemos la influencia del confucianismo por el rigor con el que
nombra cada elemento de la ceremonia del té. En esta tesis se mencionaron algunos

utensilios, pero la cantidad de especificaciones que describe el maestro del té es exhaustiva.

Otra anotacion que subraya Lu Yu y que a mi consideracion no es tan relevante es que el té
es bueno para la salud de quienes lo beben con regularidad, no me convence principalmente
porque en grandes cantidades podria ser contraproducente. El ritual del té guarda otros
valores que, desde mi punto de vista, son mas valiosos que la creencia de que el té puede
curar. Simplemente el gusto estético que se agudizd gracias a los cuencos wu para beber té,
la delicadeza para imitar un pétalo, para la época me parece sorprendente. La eleccion del
color de la porcelana por gusto en funcion del color que formard en combinacién con el té no

tiene una finalidad mas alla de la belleza.

Posteriormente, hace algunas anotaciones sobre el t¢ que estdn mas relacionadas con el
disfrute. La cuchara que sirve para medir la cantidad de té, por ejemplo, desempeiia la funcion
de intensificar o disminuir el sabor final de la bebida, que esta profundamente conectada con
el equilibrio y la armonia entre los extremos, por un lado lo desabrido y por otro la
astringencia. Es preferible la falta de té que el exceso de este, ya que el sabor tenue de té

requiere de una sensibilidad gustativa y la desmesura de té puede escoriar la lengua,

90



provocando desagrado en la experiencia estética. La ceremonia del té cuenta con dos
momentos muy importantes: la preparacion y la degustacion. Sobre la preparacion, Lu Yu
escribe que es primordial escoger el agua, acotacion que hasta la fecha es considerado ya que

el té estd formado en su mayoria por agua, la calidad de la base influye en el sabor final.

El ultimo apartado del libro se focaliza en la ceremonia del té, en el momento exacto de su
gjecucion, da pauta para reconocer que el ritual reine varios elementos, uno de ellos es la
tranquilidad y el silencio, aportacion del pensamiento del budismo chan, la ausencia
prolongada de palabras es la prueba de una serenidad interior. La instrospeccion y la
busqueda de claridad en mente y cuerpo son una herencia de la iluminacion budica. El ritual
del t¢ y todos los procesos que lo acompanan son parte de un mundo de conceptos
representados a escala del tamafio de una habitacion, es la recreacion de los valores propios

de la cultura y de las nociones filosoficas en la elaboracion de la receta del té.

Por su parte, Okakura, en el primer capitulo del libro del té, que lleva por titulo La copa de
la humanidad, explica la importancia que tiene el té para los japoneses y remarca la idea de
que no so6lo es una bebida, a diferencia de Lu Yu, alcanza a vislumbrar su potencial identitario
y el aporte a la construccion de lo bello. Gracias al momento en el que se encuentra Okakuro,
puede diferenciar entre escuelas del té, sabe que ya hay una tradicién con respecto a la
preparacion y consumo de té previa a él. Nota la influencia del té sobre la ceramica china, se
fija en los utensilios que se emplean en el ritual, nota el gusto estético de sus antecesores
como la predileccion por el color ideal de los cuencos de té, identificar una secuencia y

separacion entre las escuelas del té.

La escuela del té batido, es la que mas le interesa a Okakura y sera la predilecta en Japon. El
gusto por el t¢ aumentd considerablemente, cada vez se buscaba descubrir mas tipos de té 'y
mejorar los métodos de elaboracion, el tipo de fijacion u oxidacion de las hojas, para obtener
diferentes sabores y aromas. Con la entrada del t€ a Japon llegaron las escuelas del budismo
chan, el taoismo y el confucianismo, asi como las nociones que en estas doctrinas divulgaban.

Por tal motivo, el autor le dedica el tercer capitulo al taoismo y al zennismo, porque la

91



ceremonia del té es una extension del zennismo, sus ideas principales de la vida y el arte se

plasmaron en la préctica del ritual.

Una inovacion de Okakura que no se observa nitidamente en Lu Yu es la incorporacion del
concepto de vacio, que estd influenciado o nace de la meditacion y el concepto de wuxin (no
mente). El zen tenia como precepto hacer del servicio del té una actividad reflexiva que
requeria de la concentracion y la dedicacion absoluta, la simpleza hecha coreografia de pasos
para la preparacion del brebaje. La diferencia que encuentra Okakura entre el taoismo y el
zen es que el taoismo ayudé a construir los conceptos y nociones que sustentan la ceremonia
del té, pero el zennismo perfecciond el servicio del té, es decir, la creacion y recreacion del

ritual.

El atractivo principal del libro de Okakura es que hace la descripcion de la ceremonia mas
extensa que Lu Yu, hace énfasis en piezas que antes pasaron desapercibidas, como la camara
del té (sukiya). Por momentos, el autor es un historiador de arte, un maestro de té, un esteta
y un poeta. Su obra nos facilité que ahondédramos en conceptos que circundan la ceremonia,
como el jardin, aparte de saborear, podemos pensar sobre el té. Lu Yu se queda en el estadio
de la descripcion, pero Okakura propone el té como simbolo de belleza, creando asi un inicio
para el desarrollo de una estética japonesa. Es asombrosamente prolifico como una doctrina
del pensamiento puede modificar, sustentar y nutrir la existencia. La forma de vivir del
maestro del té, en especial su gusto por el arte, permitié el conocimiento de su cultura y con

ello sus ideales éticos y estéticos.

Al final, quien disfruta de la taza de té y atesora los detalles termina de completar con su
sentir la experiencia estética. El té no tendria motivo de existir sin la persona que puede
preparar, soborear, oler, observar, escuchar y consumar la ceremonia con sus emociones.
Okakura intregra al invitado no s6lo como espectador, sino como elemento de la sala del té.
A diferencia de Lu Yu, que le habla a los que sirven o preparan el té, Okakaura se refiere a

los invitados tanto como a los maestros, sabe que el té se prepara en comunion.

92



CONCLUSION

La conclusion es el ejercicio de deducir una premisa de otras que se han admitido con
antelacion en el cuerpo de la tesis. Una de las tesis principales es que hay una filosofia oriental
que respalda la filosofia del té. Esto se justific6 con la mencion en las secciones
correspondientes sobre el confucianismo, el taoismo y el budismo chan, que son corrientes
que se desarrollaron en lo que conocemos como filosofia china y que ayudaron a la
construccion de la base conceptual de la ceremonia del té. Aportaron ideas sobre el deber de
los ciudadanos, el valor de la benevolencia, la naturalidad de actuar, el silencio y la
contemplacion meditativa. El zenismo y el shintoismo de la filosofia japonesa introdujeron
valores como la constancia de la practica, el presenciar, la relaciéon del maestro con el
discipulo y el servicio. Estas corrientes del pensamiento son una forma de ver el mundo, que
desarrollaron conceptos, supuestos y argumentaciones para consolidar su postura filosofica.
Se cumpli6 con el objetivo de describir, reconocer y comprender los hitos de la filosofia china
y japonesa; por lo tanto, llegamos a la conclusion de que hay una filosofia tanto china como

japonesa que nutre la filosofia del té y que se ejemplifica en el ritual del té.

Asi mismo, pudimos entender que la filosofia no ha dejado de tener una relacion con la
literatura, muestra de ello es la relaciéon que guarda la filosofia del té con la poesia, la
mitologia, las historias y los libros sobre el té¢. No se puede negar la influencia del libro de
Lu Yuy el de Okakura Kakuzo porque, al pasar de los afios, siguen siendo un referente que
sustenta la practica del té. La ceremonia es un medio de expresion de los valores de la cultura,
la cual no tendria razon de ser sin la reflexion de la persona que lo lleva a cabo. La forma de
pensar y de actuar se manifiesta y se comparte con los invitados. El ritual del té y todos los
procesos que lo acompanan son parte de un microcosmos, son la imagen a escala de una
peculiar y atractiva cosmovision, que solo puede ser transmitida a las siguientes generaciones
por medio de la ceremonia. El rito es la unién armoniosa entre lo practico y lo teorico, la
reflexion y el acto. La ceremonia se ha mantenido viva a través de los siglos de tradicion
gracias a su parte reflexiva y su parte ceremonial. Es la repeticion y creacion de los valores

propios de su pensamiento filosofico en la elaboracion de la receta del té.

93



De los dos textos principales que examinamos, que son Clasico del té y El libro del té,
notamos que ciertos principios éticos y estéticos se mantuvieron. Haré un listado breve de
aquellos elementos, por ejemplo, los utensilios de té siguen ocupando una parte esencial de
la ceremonia, con la caracteristica que ahora los instrumentos guardan una pulcritud, pero
acompafiada de un tinte afiejo que es el paso del tiempo, valorando la sencillez. Tanto en Lu
Yu como en Okakura Kakuzo se aprecia el silencio en la ceremonia de té de igual forma que
se valora en el budismo chan y el zennismo “En la ceremonia del té... impera un silencio
ritual. La comunicacidn se retira y deja paso a gestos rituales. El alma enmudece. En silencio
se intercambian gestos que generan una intensa compaiia” (Han, 2020, p. 86). La sobriedad
de los tonos que se utilizan en las paredes y techos de la casa de té y las vestimentas de los
invitados representa nuevamente la sencillez y la modestia. La ceremonia del té es simbolo
de belleza en la cultura japonesa, dentro de esta se mantuvo la apreciacion por lo incompleto,
el vacio y la sombra. Y por ultimo, la unién entre los invitados y el maestro representa la vida

en comunidad, la introspeccion y la vitalidad de la ceremonia.

Dentro de las conclusiones que encontramos es que es necesario estudiar en conjunto las
posturas de las filosofias chinas y japonesas que intervienen en la ceremonia del té porque
una no podria comprenderse sin la otra. La aportacion de llevar a cabo este estudio
comparativo fue identificar los hitos de las filosofia china y japonesa en su historia y ubicar
la funcion filosofica del té en su estructura del pensamiento que sirvid para ampliar muestro
conocimiento sobre la filosofia china y japonesa. Comparar dichas filosofias tuvo también
como beneficio el que podemos reconocer la influencia que ambas culturas han tenido sobre

el té.

La existencia, es decir, la vida en general, es la que alimenta y nutre el arte, como critico de
arte, Okakura concibe el servicio del t€ como una expresion artistica dedicada al disfrute. La
consideracion de nuevas formas de belleza solo es posible gracias a la cavilacion, este cavilar
solo se nutre en compaiia de otros. La reflexion de lo que se ingiere va mas alla de los
sentidos y el disfrute, se posiciona en el pensamiento y se entrelazan. La primera tesis que se
sostuvo es que hay cosas que solo el paladear puede conocer y a través de ese conocimiento

podemos entender o incluso reflexionar. Recordando lo escrito en el primer apartado sobre

94



la cosmovision china, el t¢ para Shennong sirve para inspeccionar, la idea de que lo que
ingerimos ayuda a revisar el interior es la metafora perfecta que refuerza la nocion de que el
saber solo se puede alcanzar al degustar. El catador es el examinador de la sazon, del sabor,
por lo tanto, del conocimiento. El gusto por lo simple traspasa la idea y se encuentra en los

platillos y bebidas, la comida no so6lo se contempla, sino que se piensa.

En este apartado pretendo hacer un ejercicio de autocritica sobre la investigacion que realicé
y las premisas que sostuve en los apartados anteriores. Reconociendo las limitaciones y los
espacios que se pueden complementar en el futuro. Algunas limitaciones que encontré y que
ya alcanzaba a vislumbrar desde antes de iniciar la investigacion tienen relacion con el
idioma. Aunque en la actualidad hay un creciente interés por los autores orientales y esto
permite que las nuevas publicaciones sean de traducciones directas del japonés al espafiol o
del chino al espafiol, cada traduccion pierde sin querer parte de su significado original. La
mejor forma de abordar las filosofias orientales seria leerlas directamente, por eso he
considerado en un futuro aprender la lengua de los autores citados y sin requerir totalmente

de las traducciones.

Esta tesis despertd en mi mas dudas, creo que eso sucede cuando el tema que abordas parece
no tener fin, como que otras ceremonias o rituales que estan ligados con la filosofia hemos
dejado de lado. Hay mas bebidas ancestrales como el cacao en México, que tiene un origen
ritual con sus propios valores estéticos y éticos que pueden decirnos sobre la actualidad mas
de lo que pensamos, sobre como gozamos, como adoramos y cdmo recreamos ciertos valores.
También me abri6 el apetito por saber qué otros filosofos orientales son parte de la discusion
actual de la filosofia, cada vez se publican mds libros de autores orientales, sobre todo en
literatura. ;Se aproxima un nuevo intercambio intelectual entre Occidente y Oriente? ;Qué

nociones adoptaremos y qué comprension del mundo tendremos con ese toque?

95



BIBLIOGRAFIA

Aristoteles. (2015). Etica. Madrid, Espafia: Gredos.

Aristoteles. (2015). Retorica. Madrid, Espana: Gredos.

Aristoteles. (2015). Acerca del alma. Madrid, Espafia: Gredos.

Arhkenazi, M. (2003). Handbook of Japanese Mythology. California, USA: ABC Clio.
Bauer, W. (2009). Historia de la filosofia china: confucianismo, taoismo, budismo.
Barcelona, Espafia: Herder

Bayer, R. (1980). Historia de la estética. México: FCE.

Carpenter, F.R. (1974). The Classic of Tea Origins an Rituals. USA:The Ecco Press
Chauvat, N. (2017). El zen del te. Barcelona, Espafia: Urano

Confucio. (2020). Analectas. Barcelona, Espafia: Herder (trad. Shiru Chang)

Colaboradores de Wikipedia. (2025, Septiembre 2014). Olfato. Wikipedia. La enciclopedia
libre. https://es.wikipedia.org/wiki/Olfato

Fischler, C. (1995). El (h)omnivoro: El gusto, la cocina y el cuerpo. Barcelona, Espafa:
Anagrama.

Fuentes, J. (1999). Arte del bien comer y del mejor beber. México: FCE

Garcia-Noblejas, G. (2017). I Ching o el libro de los cambios. Madrid, Espafia: Alianza
Graves, R. (2015). Los mitos griegos 1. Madrid, Espana: Alianza

Han, Byung-Chul. (2015). Filosofia del budismo zen. Barcelona, Espana: Herder

Han, Byung-Chul. (2020). La desaparicion de los rituales. Barcelona, Espafia: Herder
Heisig, J.W., Kasulis, T.P., Maraldo, J.C. y Bouso, R. (2020). La filosofia japonesa en sus
textos. Espana: Herder

Jaquet, C. (2016). Filosofia del olfato. Ciudad de México, México: Paidos

Lu Yu. (2022). Cha Jing: El clasico del té. Madrid, Espana: ELA (trad. Norberto Tucci)
Lao Tse. (2019). Tao Teh Ching: El libro del Camino y la justicia. Espafia: Biblok
Merendiz, J. (2023). Mitos y leyendas de Japon: Relatos épicos. China: Mirlo

MyTea, el Arte del T¢. (s.f.). Elaboracion del té. casamytea.com/.
https://www.casamytea.com/es/elaboracion-del-te.php

Okakura, K. (2021). El libro del té. Ciudad de México, México: Ediciones Coyoacan
Okakura, K. (1956). The book of tea. Hong Kong, China: Tuttle Publising

96



Platon (1988). Didalogos IV: Republica. Madrid, Espana: Gredos.

Punto de té. (s.f.). Teina o cafeina. puntodete.com/. https://puntodete.com/content/14-teina-
o-cafeina

Rancionero, L. (2019). Etica para Alicia: Filosofia oriental para jovenes de hoy. Espaiia:
RBA Bolsillo

Sontag, S. (2005). Contra la interpretacion. Buenos Aires, Argentina: Alfaguara.

Tanizaki, J. (1994). El elogio de la sombra. Madrid, Espana: Siruela

Wittgenstein, L. (2009). Tractatus Logico-Philosophicus: Investigaciones filos6ficas sobre
la certeza. Madrid, Espafia: Gredos

Yang, L., An, D. y Anderson Turner, J. (2005). Handbook of Chinese Mythology. USA: ABC
Clio

Youlan, F. (1989). Breve historia de la filosofia de China. Beijing, China: Ediciones en

lenguas extranjeras.

97


https://puntodete.com/content/14-teina-o-cafeina

	PORTADA
	LICENCIA
	Untitled

	Untitled
	RESUMEN  
	CONTENIDO 
	BIBLIOGRAFÍA  

